

0937  
926 M  
Vol. 57



ନାନା

093.7  
P926 M  
Vol: 57

# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

খণ্ড ৫৭

১৯৮৬-৮৭

ভারত্যাগ্নি অধ্যাপক : স্বরাজবৰ্ত সেনশর্মা, শিরিন মাসুদ, গৌরীশঙ্কর ঘটক  
প্রকাশন সচিব : জয়তা ঘোষ

সম্পাদক : শ্রুতি শুখোপাধ্যায়, অপূর্ব সাহা  
সহ-সম্পাদক : কৌশিক চৌধুরী, উদালক ভট্টাচার্য।

# କଟ୍ଟିର ରାଜ୍ଯ ଲିଖିତୀ

ପିତ୍ତ-ପାତ୍ର

୧୯୫୧

ଅଛଦ ଏକେହନ  
ସମୀର ରାୟ

କଟ୍ଟିର ରାଜ୍ୟରୀତି, କଟ୍ଟିର ମହିଳା, ମାନ୍ୟର ଅଚ୍ଛାନ୍ତର : କାନ୍ତାର ପ୍ରାଚୀନ  
ଲିଖିତ ଭାଷା : କଟ୍ଟିର ମାନ୍ୟର

ଅଧ୍ୟକ୍ଷ, ପ୍ରେସିଡେନ୍ସି କଲେଜ କର୍ତ୍ତକ ପ୍ରକାଶିତ ଏବଂ ଅମି ପ୍ରେସ, ୭୫ ପଟ୍ଟଲାଙ୍ଗୀ ଟ୍ରୀଟ,  
କଲକାତା-୯ ଥିକେ ମୁଦ୍ରିତ । ଅଛଦ ମୁଦ୍ରଣ—ଆଫିଟେକ ଇଣ୍ଡିଆ ଲିମିଟେଡ ।

## ଦୁଇପତ୍ର

ସୁନୀଲ ରାୟଚୌଧୁରୀ କ ମୁଖ୍ୟ

ଜୟତା ଘୋଷ ଥ ପ୍ରକାଶନା ସଂବେର ପ୍ରତିବେଦନ

ଅପୂର୍ବ ସାହା ଗ ସଂସାଦକୀୟର ପରିବର୍ତ୍ତେ

ବିନୟ ମଜୁମଦାର ୧ କବିତା

ଶଞ୍ଚ ଘୋଷ ୪ ଜଲଛବି

ଶାନ୍ତିରାମ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାୟ ୫ ସ୍ଵଦେଶବାସୀର ଚୋଥେ କବି ମନମୋହନ

ସୁକାନ୍ତ ଚୌଧୁରୀ ୯ ନବୋଦୟ ଓ ବୋଧୋଦୟ

ବିପନ୍ନ ମୁଖ୍ୟପାଧ୍ୟାୟ ୧୦ ଶିଶ୍ରେ ସମାଜବାନ୍ତବତା ଓ ନାର୍ଦ୍ଦିନକତା

ସୁଦୀନ୍ ସରସ୍ତୀ ୨୦ ବିଜ୍ଞାନଶକ୍ତା : ବିକଳ୍ପ ପଥେର ଥୀଜେ

କୃତ୍ତବ୍ୟାସ ରାୟ ୨୫ ତୁଳନାମୂଳକ

ଅଭିଜିତ ଦନ୍ତ ୨୫ କବିତା

ଯଶୋଧାରା ରାୟଚୌଧୁରୀ ୨୬ କବିତା

ଅନ୍ତିଶ ବିଶ୍ୱାସ ୨୭ ଦୁପୁର

ସ୍ଵପନ ରାୟ ୨୭ ବାଢ଼ ତୋଳେ ବନ୍ଦୀ ବାତାସ

ସୌମ୍ୟ ଦାଶଗୁପ୍ତ ୨୮ କାନୁନ

ଦେବଦୂର୍ତ୍ତ ବନ୍ଦୋପାଧ୍ୟାୟ ୨୮ ମେଘେର ଗମ୍ପ

ବାର୍ଣ୍ଣିକ ରାୟ ୨୯ ହରିଣୀ

ନୀରଦବରଣ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ୩୦ ଦେଖ

ସୁକୁର୍ତ୍ତି ଲହରୀ ୩୩ ବହୁରୂପୀ ଓ ରବିଶ୍ରନ୍ତାଟକ

ଅମିତ ସେନ ୩୯ 'କୃଷ୍ଣଚାରିତ୍'-ଏର ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରତାମ୍ଭର ଉତ୍ସାବନର୍ତ୍ତମ

ଅଚ୍ୟତ ମଣଳ ୪୩ ମୋହନାୟ ଏକ ମାନ୍ୟ

ଅର୍ମତେଲ୍ଲ ପାଲିତ ୪୫ ପ୍ରଜନ୍ମ

ଅପୂର୍ବ ସାହା ୪୯ ଦମୟନ୍ତୀ ହନ ଦମୟନ୍ତୀ

୫୧ କଲେଜ ପ୍ରାସାରିକୀ

୫୫ ପରିଚିତ

## Contents

Saibal Gupta 1 Reminiscences  
Swarajbrata Sensarma 5 Lucio Piccolo : Winters Without Heart  
Udayan Mitra 13 Adulthood  
Abheek Barman 14 Ways of Seeing  
Santanu Majumder 20 The Return  
Suhit Kumar Sen 21 Convergences  
Indraneel Dasgupta 22 Sartre Marx and the existential dilemma  
Sougata Ghosh 26 Sand Castles  
Bhanu Singho Ghosh 31 People see what they are prepared to see  
Abheek Barman 34 Variation on Lara's theme  
Suman Dhar 35 The making of a Myth  
Ananya Chatterjee 36 Dancing to Tagore  
Uddalok Bhattacharya 39 Class Struggle in the College Canteen  
Atanu Basu 41 Just another evening  
Udayan Majumber 42 Memories  
Editorial 44 Subha Mukherji

**HINDI**

Kamalesh Kumar Pandey 1 Yugaprabartaka Bharatendu Harishchandra  
Ashok Tripathi 2 Rastrakabi Maithilisaran Gupta

## ମୁଖବନ୍ଧ

ଗତ ବଚରେ ପ୍ରୋସିଟେଲ୍ସ କଲେଜ ପାଇଁକା ପ୍ରକାଶେର ପର ପ୍ରାୟ ଏକ ବଚର ଅତିବାହିତ ହେଁଛେ । ଏହି ଏକ ବଚରେ କଲେଜେର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗେ ଏବଂ ପାରିଚାଳନାର କ୍ଷେତ୍ରେ ବେଶ କିଛୁ ଉତ୍ସେଖଯୋଗ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଟିଛେ । ଏହି ରକମ ଏକଟି ପରିବର୍ତ୍ତନେର ସୁବାଦେ ଗତ ବଚର ଆଗସ୍ଟ ମାସେ ଏହି କଲେଜେର ଅଧ୍ୟକ୍ଷ ହିସାବେ ଯୋଗଦାନେର ସୁଯୋଗ ପେଇଁ ନିଜେକେ ଧନ୍ୟ ମନେ କରାଇ । ପାଇଁକାର ମାରଫତ କଲେଜେର ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀ, ଶିକ୍ଷକ-ଶିକ୍ଷକବ୍ୟବ ଏବଂ ଅ-ଶିକ୍ଷକକ କର୍ମଚାରୀ ବ୍ୟବସାୟର ଆନ୍ତରିକ ପ୍ରୀତି, ଭାଲବାସା, ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଜାନାଇଛି । ଗତ କର୍ମସାମେ ସକଳେର କାହାରେକେ ସେ ସାହୟ ଓ ସହଯୋଗତା ପେଇଁଛି, ତାର ତୁଳନା ନେଇ । ଆଶା କରି, ଭବିଷ୍ୟତେ ତାଁଦେର ସକଳେର କାହାରେକେ ଏକଇ ରକମ ବ୍ୟବହାର ପାବ ।

ପ୍ରୋସିଟେଲ୍ସ କଲେଜେର ସମସ୍ୟା ବହୁବିଧ ଓ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜୀଟିଲ । ଏତ ଅମ୍ବ ସମୟେ ଏହିସବ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ତୋ ଦୂରେର କଥା, ସମସ୍ୟାଗୁଲୋ ବୁଝେ ଓଠାଓ ବେଶ କଠିନ । ତବୁଓ ଆମାଦେର ସାଧ୍ୟମତ ଚେଷ୍ଟା କରେ ଚଲେଇଛି ସମସ୍ୟାଗୁଲୋ । ବୋବବାର ଏବଂ ଏଗୁଲୋର ସମାଧାନେର ସୂତ୍ର ବେର କରିବାର । ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗେର ଜନ୍ୟ ସ୍ଥାନଭାବ ଓ ହସ୍ତାଗାରେର ପ୍ରସାର କଲେଜେର ଏକଟି ବଡ଼ ସମସ୍ୟା । ଏଇ ସମାଧାନେର ଜନ୍ୟ କଲେଜ ଭବନେର ସମ୍ପ୍ରଦାରଣେର ଏକଟି ପ୍ରକାଶିତ ପୂର୍ତ୍ତି-ବିଭାଗେର କାହାରେ ପେଶ କରା ହେଁଛେ ଏବଂ ତାଁଦେର କାହାରେକେ ଖରଚେର ହିସାବ ପେଲେ ଶିକ୍ଷା ବିଭାଗେର କାହାରେ ପ୍ରଥୋଜନୀୟ ଅର୍ଥ ମଞ୍ଜୁରେର ଜନ୍ୟ ଆବେଦନ କରା ହେଁବେ । ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀରେର ଜନ୍ୟ ଶୋଚାଗାରେର ବ୍ୟବସ୍ଥା ତେମନ ସନ୍ତୋଷଜନକ ନଯ, ବହୁଦିନ ଆଗେ ତୈରୀ ଜଳ ନିକାଶେର ବ୍ୟବସ୍ଥାଓ ବର୍ତ୍ତମାନେ ଗୁଟିପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଁବେ ପଡ଼େଛେ । ଏହି ସମସ୍ୟାଗୁଲୋର ପୂର୍ତ୍ତି ବିଭାଗ ଓ ଶିକ୍ଷା ବିଭାଗେର ନଜରେ ଆନ ହେଁଛେ । ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀରେର ଖେଳାଧୂଲାର ବ୍ୟବସ୍ଥା ଆରା ମୁଣ୍ଡଭାବେ ଗଡ଼େ ତୋଲାର ଚେଷ୍ଟା ଚଲେଇଛେ, ବ୍ୟାର୍ଡମନ୍ଟନ କୋର୍ଟଟି ନତୁନଭାବେ ତୈରୀ ହେଁଛେ । କମନ୍ସର୍ମେ ଆସାବପତ୍ର ଓ ଖେଳାଧୂଲାର ସରଙ୍ଗାମେର ଜନ୍ୟ ପ୍ରଥୋଜନୀୟ ଅର୍ଥେର ବ୍ୟବସ୍ଥାଓ କରା ହେଁଛେ । ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗେ ଗବେଷଣାର ସୁଯୋଗସୁର୍ବିଧା ବ୍ୟକ୍ତିର ଜନ୍ୟ ନତୁନ ସ୍ଵର୍ଗପାତି କେନାର ଉଦ୍ୟୋଗ ଚଲେଇଛେ । ଆଶା କରା ଯାଇ, ଏଗୁଲିନ ବ୍ୟାପାରିଯତ ହଲେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅବସ୍ଥାର ଉତ୍ସେଖଯୋଗ୍ୟ ଉନ୍ନତି ସଟିବେ ।

ଏର ପରେ ଆସା ଯାକ କଲେଜ ପାଇଁକା ପ୍ରକାଶେର ସମସ୍ୟାଯ । ଅର୍ଥାତ୍ବେର ଜନ୍ୟ କଲେଜ ପାଇଁକା ନିୟମିତ ପ୍ରକାଶ, ଏର ଉନ୍ନତ ମାନ, କଲେବର ଓ ଅଙ୍ଗସୋଷ୍ଟଭ ରଙ୍ଗା କରା ଅତ୍ୟନ୍ତ କଠିନ-ପ୍ରାୟ ଅମ୍ବକ । ସେଇ ଅମ୍ବକେ ସମ୍ଭବ କରେ ତୋଲାର ଜନ୍ୟ ଅକ୍ରମ ପରିଶ୍ରମ କରେଛେନ ଭାରପ୍ରାପ୍ତ ଅଧ୍ୟାପକବ୍ୟବ, ପ୍ରକାଶନ-ସାର୍ଚିବ ଏବଂ ସମ୍ପାଦକ ମଣିଲୀର ମଦମାରା । ଏହିଦେର ସବାଇକେ ଜାନାଇ ଆନ୍ତରିକ ଧନ୍ୟବାଦ କୃଷ୍ଣତା ଓ ଅଭିନନ୍ଦନ । ଆଶାକରି ଏବାରକାର କଲେଜ ପାଇଁକା ଅତୀତେର ଗୋରବମୟ ଐତିହ୍ୟକେ ବଜାଯ ରାଖିବେ ସକମ ହେଁଛେ ।

ସ୍ନାଇଲ ରାଯଚୌଧୁରୀ

ଅଧ୍ୟକ୍ଷ

ପ୍ରୋସିଟେଲ୍ସ କଲେଜ, କଲକାତା ।

୧୫େ ଫେବ୍ରୁଆରୀ, ୧୯୮୭

## প্রকাশন সচিবের প্রতিবেদন

অতীতে সৃজনশীলতার ক্ষেত্রভূমি হয়ে প্রোসডেল্সী কলেজ পর্যাকা শুধুমাত্র সাহিত্য-কাগজ হয়ে পরিচালিত লাভ করেছে। কিন্তু এই চিরাচারিত বৃপ্তির পরিবর্তন হচ্ছে কালের প্রভাবে। আজকের রাজনৈতিক ও সামাজিক সমস্যার সামনে দাঁড়িয়ে এটাই বলব—এই কলেজ পর্যাকাৰ যেমন উদীয়মান কবিসাহিতকদের উৎসাহ দেওয়াৰ আবশ্যিকতা আছে তেমনি সকলের সামাজিক রাজনৈতিক চিন্তা প্রকাশের এবং আশাআকাঙ্ক্ষা ও হতাশার কারণ ব্যক্ত কৰাৰ মাধ্যমও এটাই। বহুবছৰ আগে এই পর্যাকাৰ সকল ছাত্রছাত্রী, কোন বিশেষ গোষ্ঠীৰ না। এই পর্যাকাৰ প্রকাশের সবচেয়ে অন্তরায়—আৰ্থিক। সৱকাৰী বৰাদ্দ মাত্ৰ সাড়েতিন হাজাৰ টাকা, কাজেই পর্যাকাৰ প্রকাশের ধাৰাবাহিকতা রক্ষাৰ স্বার্থে কিছু বিজ্ঞাপন প্রকাশ কৰতে হয়েছে।

এবাৰ কিছু অভিজ্ঞতাৰ কথা বলাৰ্ছি। কলেজ পর্যাকাৰ প্রকাশেৰ ব্যাপারে ছাত্রছাত্রীদেৰ উৎসাহ সবথেকে বেশী কিন্তু গুণগত লেখাৰ সংখ্যা কম। আৰ একটা কথা না বলে পাৰিছিনা প্রত্যোক বছৱেৰ প্রকাশন সচিবেৰ উচিত পর্যাকাৰ প্রকাশেৰ সমন্ব কাজকৰ্ম—তথা দেনাপাওনা মিটিয়ে দেওয়া। এই কাজ যদি অসম্পূৰ্ণ থাকে ( যেমন গতবছৱে ছিল ) তাহলে মুৰ্মুকল হয় পৱৰ্তী প্রকাশন সচিবেৰ। কাজেই প্রতিবছৱেৰ প্রকাশন সচিব যদি তাৰ কাজ সুষ্ঠুভাৱে সম্পন্ন কৰে কাজকৰ্ম ও হিসেব বুঝিয়ে দিয়ে যায় তাহলে পৱৰ্তী প্রকাশন সচিব বোধহয় একটু সময় পান ভাবনা চিন্তা ও আলোচনাৰ মাধ্যমে এই পর্যাকাৰ ভাবমুৰ্তি ও ঐতিহ্যৱৰ্কার উপায় ঠিক কৰতে।

যাই হোক এভাৱেই পর্যাকাৰ বেৱোছে সমন্ব প্রাতকূলতাৰ পাশ কাটিয়ে, ডিঙিয়ে। মাননীয় অধ্যক্ষ শ্রীসুনীল রায়চৌধুৱীকে অশেষ ধন্যবাদ জানাচ্ছ পর্যাকাৰ প্রকাশেৰ সমন্ব ব্যাপারে আমাদেৰ পাশে থেকে সুস্পষ্ট মতামত দিয়ে সহায়তা কৰাৰ জন্য। এই পর্যাকাৰ ভাৱপ্রাপ্ত অধ্যাপকা শ্রীমতি শিৱিল মাসুদ ও অধ্যাপক শ্রীমোৱজৰত সেনশৰ্মা ও শ্রীগোৰিশঞ্জকৰ ঘাটককে ধন্যবাদ মতামত ও উৎসাহ দেওয়াৰ জন্য। ছাত্রছাত্রীদেৰ সঙ্গে ধন্যবাদ জানানোৰ মত সম্পৰ্ক নয় এ পর্যাকাৰ তাৰেই। তবুও এব্যাপারে সম্পাদক, সহ-সম্পাদক ও বৰ্কু প্ৰসূন ও শুভ্রজিতেৰ নাম না কৰে পাৰিছ না।

জয়তা ঘোষ

সম্পাদকীয়র পরিবর্তে :

## সকলেই আড়চোখে সকলকে দেখে

প্রীতিভাজনেয়, এমতাবস্থায় একটা প্রবল তর আমাদের ঘিরে থরে, যাবতীয় নষ্টবোধ কুরে কুরে খায় ইন্দ্রিয় সচেতনতা, আমরা পেওলামের মতো দোল খাচ্ছি দ্বান্তক আঘাতে-প্রতিঘাতে। পথের কোন শুরু ছিলনা, শেষ কোথায় তাও আমাদের জানা নেই। শুধু এগিয়ে যাওয়া। নার্ক মানুষই স্থির? রাস্তা তাকে ফেলে দোড়ুছে? শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান নামক শব্দের ভেতর দিয়ে অভিজ্ঞানপত্রের ছাপ র্তাবিষ্যত নির্দিষ্ট করে দেয় আপনার। এ এক মজার শহর! হার্টিমাটিমের দেশ হয়তো এটাই!

শহর কলকাতায় জুনিয়র ডাক্তারদের ওপর মার্কসবাদী মুখ্যমন্ত্রীর লার্ট চলে, 'আরওয়াল' বুদ্ধিমান মানুষের মনে 'বেদনা'র জন্ম দেয়! গতপ্রাণ মোলায়েজের উদ্দেশ্যে হাজারো কবিতা রচনায় বঙ্গভাষায় লেখকেরা তা ছাপাতেই হয়তো বা অধিক আগ্রহী। সহস্র (!) প্রধানমন্ত্রী গাড়ী চালিয়ে চুকে যান গ্রামে, ন্যাংটো ছেলের হাত ধ'রে ছাবি ওঠেন—পাঠক, ইহাকেই অশ্রীলতা কয়। কালাহার্টাগুর দুর্ভিক্ষের খবর বুজোয়া সংবাদপত্র অধিক ছাপায় না, তুলনামূলকভাবে ভূপাল গ্যাস দুর্ঘটনা 'ব্যথা'-দানে সক্ষম। আর্জিজুলের 'উজ্জল উদ্বারে' বন্দীমুক্তির স্মৃতি রোম্বন করে কেউ। মাঝে মাঝে মনে হয় গাজনের মেলায় ভীড়, হৃদ্দোহৃড়—এরই মধ্যে একা একা প্রত্যেকেই পুতুলনাচের খেলা দেখছি, যা কিনা সংবাদপত্র পাঠেরই নামান্তর। ভূয়া রাজনীতির নাগরদোলায় বৃত্তাকারে ঘুরে প্রধানমন্ত্রী তপ্প হন, 'দেশ একবিংশ শতাব্দীর পথে চালিয়াছে' এবং তাঁর মহান কর্তব্য ভারতবাসীর কড়ে আঙুল ধ'রে সভ্যতায় আলোয় তাদের পর্যবর্ত্ত করে তোলা। যদিও একথা সকলেরই জানা যে, ২০০০—১৯৮৭ = ১৩ অর্থাৎ আর মাত্র তের বছর পরেই একবিংশ শতাব্দীর সূচনা। সুতরাং এ ব্যাপারটিকে গাণ্ডিক প্রমাণমাত্র বলা যেতে পারে।

এ হেন জিটিল এবং নিষ্ঠুর সবয়ে প্রেসিডেন্সি কলেজ পাঠকা বেরোল। মেধায় মোটামুটি একই গোত্রের হলেও এ কলেজে আর্থনীতিক শ্রেণীকাঠামোয় বিভাজিত শ্রি-বিত্তের আশৰ্য শাস্তিপূর্ণ সহাবস্থান। সে আপনি পাতা উচ্চেলেই টের পাবেন। প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাণছাণী ও অধ্যাপকদের ভাবনায় সমৃদ্ধ এ পাঠকা—বিষয় নির্বাচনে আমরা কোনরকম জোর খাটাবার চেষ্টা করিন। যেহেতু ধারণাটা ছিল সামর্থিক রূপের।

সরাসরি পাঠকা প্রসঙ্গে বলা যায় কোনো ভাল লেখা পেয়েও শেষমুরুর্তে আমরা তা ছাপাতে পারিন। এ জন্য দুঃখপ্রকাশ ছাড়া আপাতত আর কোন উপায় নেই। কৌশিক, জয়তা, শুভ্রজং, সংগ্রতা, মৈশ্রশ, অমিতেন্দু, শুভা, বুজো, অচুত, তথাগত, প্রসূন ব্যাঙ্গতভাবে ধন্যবাদার্থ। অধ্যক্ষ এবং ভারপ্রাপ্ত অধ্যাপকেরা শ্রদ্ধাভাজন।

অপৰ্ব' সাহা

পুনর্বান্বয় : ১৯৮৭-তে দুই বাঙালী ভাবুক মনীষীর জন্মাশতবর্ষ উদ্বৃত্তিপ্রাপ্ত হচ্ছে। এ'রা হলেন বিপ্লবী দার্শনিক মানবেন্দ্রনাথ রায় এবং অধ্যাপক বিনয়কুমার সরকার। দর্শনে-বিজ্ঞানে, রাজনীতি ও অর্থনীতিতে, সমাজ বিজ্ঞান ও ইতিহাসের ব্যাখ্যায় এই দুই মনীষীরই অবদান অভিনব ও মৌলিক। এই দুজনকে নি঱েই আমাদের দুটি সুন্দীর্ঘ নিবন্ধ প্রকাশের ইচ্ছে ছিল। কিন্তু অনিবার্য বাধা বিপর্িতের মধ্যে আমরা এ বছরে তা প্রকাশ করতে পারলাম না। আগামী বছরের বঙ্গদের কাছে অনুরোধ—তারা এ বিষয়ে উদ্যোগ গ্রহণ করতে পারে।

## ପରମାନନ୍ଦାନ୍ତର ପାଦାନ୍ତର ପାଦାନ୍ତର

५ श्रीमद्भागवतम् १० अष्टाविंशती शुक्रीकृष्ण १० अष्टाविंशती

## ପରିମାଣ କରିବାର ପରିମାଣ କରିବାର

卷之三

(3065)

# বিনয় মজুমদার

[ଶ୍ରୀ କାରୋ କାରୋ କବିତାଯ ହେ ଓଠେ ମନ୍ତ୍ରେ ମତୋ । ଆଉଗତ ତାଇ ଶଦୋଚାରଣେ ବିନନ୍ଦ ମଜୁମଦାର 'କବିଦେର କବି' । ପ୍ରେସିଡେନ୍ସିତେ ଆଇ. ଏସ. ସି. ପଡ଼ିଲେ ୧୯୫୧ ମାର୍ଚ୍ଚି । ଶୋନା ଯାଏ ଏକ ନୈଶ ଅଭିଯାନେର ଜନ୍ୟ ଇଂରେଜ ହିନ୍ଦୁ ହୋଟେଲ ଥିଲେ କିଛୁକାଳେର ଜନ୍ୟ ବିତାଢ଼ିତ ହେବାରୁଣେ । ଇଞ୍ଜିନୀୟାରିଂ-ଏର ପ୍ରଥମ ଶ୍ରେଣୀ ମାତକ ।

କୀଟ-ପତଙ୍ଗ-ଲତାପାତା ବିଷୟକ କବିତା ରଚନାଯ ବୀତଶ୍ରଦ୍ଧ ହୟେ ବିନୟ 'ରମଣୀୟ' କବିତା ଲିଖେଛେ । ଏଇ ରମଣୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ । କୁଦ୍ଧାର ରାଜ୍ୟ ବିନୟର ପ୍ରବେଶ—ହାରି ଆଲୋଲନରେ ଶୁରୁ । ପ୍ରାର୍ଥିତାନିକ ଝୀତଦାସଙ୍କେ ଅଞ୍ଜୀକାରବକ ହନ୍ତିନ କୋନଦିନଙ୍କୁ । କାଟିଯେଛେଣ ଲୁହିନୀ ଓ ସରକାରପୁର ମାନ୍ସିକ ହାସପାତାଲେ ଜୀବନେର ଖାନିକଟା ମୟ । ବିଭିନ୍ନ କାବ୍ୟଗ୍ରହର ମଧ୍ୟେ 'ଫିରେ ଏସୋ ଚାକା', 'ଆସାଗେ ଅନୁଭୂତିମାଳା', 'ଗାୟତ୍ରୀକେ' ପ୍ରଭୃତି ଅନ୍ୟମ୍ୟ । ଭାଲୋରିର ମତୋଇ ଗାନ୍ଧିତଚ୍ଚ ତାର ପ୍ରିୟ । ବିଶ୍ୱସ୍ତ୍ରେ ବିନୟ ଅବଗତ ଆହେନ ସେ ଇଂଲାଣ୍ଡର କୋନୋ କୋନୋ ବିଶ୍ୱ-ବିଦ୍ୟାଲୟରେ ତାର ଗାନ୍ଧିତକ ଦୃଶ୍ୟଗୁଲୋ ପଡ଼ାନୋ ହୟେ ଥାକେ(୧) । ବର୍ତ୍ତମାନେ ମେଡିକେଲ କଲେଜେର ମାନ୍ସିକ ବିଭାଗେ ଚିକିତ୍ସାଧୀନ । କୋଲକାତାର ସୂର୍ଯ୍ୟାଲୋକ ତାର ପ୍ରିୟ । ସେହେତୁ ତା ପୃଥିବୀର ଏକମାତ୍ର ଶୁକ୍ରତମ । କଲେଜ ପାନ୍ତିକାର ଜ୍ଞାତିନ ତାର ପ୍ରିୟ ଏକ ଉପ୍ରେର କାବ୍ୟବୂପ ଲିଖେ ଦିଯେଛେ । ଏହାଡ଼ା କରିକେ ସାମ୍ରାଜ୍ୟକର୍ବ୍ଲେ ଦେଖିବାର ଥାତିରେ 'ଫିରେ ଏସୋ ଚାକା' କାବ୍ୟଗ୍ରହ ଥିଲେ କରିବା ପୁନ୍ରୁଦ୍ଧିତ ହ'ଲ । —ସମ୍ପାଦକ ମନୁଷୀ ]

ইঙ্গিত শিক্ষার তনে যাবার বাসনা হয়েছিলো ।  
গিয়ে দেখ প্রস্ত মুখ, উপলক্ষ সমুদ্র উধাও ।  
দ্রমর পোষে না কেউ ; নবতর হাসির মাধ্যম  
সেখানে সুলভ নয় ; কাঁটাগাছ পূর্বেই প্রস্তুত ।

কিছু আলোকিত হলো সমাচ্ছন্ন বাঁশ, ভর্বিষ্যৎ ।  
এখন সমস্যা এই, কোনো করবীর সঙ্গে আর  
খেলার সময় কিংবা বিশ্বস্ত সুযোগ কোনোদিন  
ভুলেও দেবে না কেউ ; বাঁকি আছে শুধু ক্ষুঁষ ক্ষুঁষ ।

(১৯৬২)

কোনো ঘোগাঘোগ নেই, সেতু নেই, পরিচয় নেই ;  
তবুও গোপন ঘর নীলবর্ণে রঞ্জিত হয়েছে—  
এই ভেবে র্যাদি খুঁজি, তবে বলো, এ কঢ়পনা কালো ।  
আঁধারে সকলই সখা কালো বলে প্রতিভাত হয় ।

তর্কের সময় নয় ; বিপুল বিপদাপন্ন ক্ষুধা ।  
প্রাণে জ্যোৎস্না লেপনের সাথ র্যাদি না-ই হয়, তবে  
ছিদ্র দিয়ে ডেকে নিয়ে কেন সে যে খোলে না দরজা ।  
আহার করার আগে মান করা তারই রীতি প্রেম ।

(১৯৬২)

## ଷ୍ଟର୍ଗେର ଦେବସଭାୟ

ସ୍ଟର୍ଗେର ଦେବସଭାୟ ଅର୍ଧବୃତ୍ତାକାରେ ବସେ  
ଛିଲେନ ଦେବତାଗଣ ଆର  
ତାଦେର ପାଯେର ନୀଚେ ମାଟି, ଆର ଏଇସବ  
ଦେବତାର ସାମନେଇ  
ଇଟ ପୀଜା କରେ  
ମେ ଇଟେର ପାଜାଟିର ଉପରେ କାର୍ପାସ ତୁଲେ  
ପ୍ରଚୁର ରେଖେଇ ପାଜାଟିର  
ଇଟଗୁଲି ପୁରୋଗୁର ଢେକେ ଦିଯେ ରେଖେଛିଲ  
ମୂର୍ତ୍ତିକାର ମେଦେର ଉପରେ  
ଏବଂ ଏ ତୁଲୋଟାକା ଇଟେର ପାଜାର ଆର  
ଦେବତାଦିଗେର ମାବାଥାନେ  
ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀ ନେଚେଛିଲ ରେ ଆମାର ଚୋଥେର ବୃତ୍ତଟ ଦିଯେ  
ଦେଖେଇ ଆମ  
ବିନୟ ମକ୍କେଲ  
ଏବଂ ଦେବତାଗଗ, ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀ, ତୁଲୋର ପାଜା  
ଯୋଗ କରା ସରଲ ରେଖାର  
ବନ୍ଧିତ ଅଂଶେର ପରେ ସିନେମାର କ୍ୟାମେରାଟି  
ମାନେ  
ସ୍ଟର୍ଗେ ମେଘଲୋକେ ଖୁବ ନେଚେଛିଲ  
ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀରେ ସିନେମାର  
ପର୍ଦାତେଇ ଦେଖେଇସ କଲକାତା  
ଶୁଦ୍ଧ ଲୋକେ / ଚୁଲେ ମାଥ  
ନାରକେଲ ତେଲ ।  
(୧୯୮୭)

ইর্ণিত শিঙ্কায়তনে যাবার বাসনা হয়েছিলো ।  
গিয়ে দেখি তন্ত মুখ, উপলক্ষ সমুদ্র উধাও ।  
শ্রমর পোষে না কেউ ; নবতর হাসির মাধ্যম  
সেখানে সুলভ নয় ; কাঁটাগাছ পূর্বেই প্রস্তুত ।

কিছু আলোকিত হলো সমাচ্ছন্ন বাঁশ, ভাবিষ্যৎ ।  
এখন সমস্যা এই, কোনো করবীর সঙ্গে আর  
খেলার সময় কিংবা বিশ্বস্ত সুযোগ কোনোদিন  
তুলেও দেবে না কেউ ; বার্ক আছে শুধু কৃষ কৃষ ।

(১৯৬২)

কোনো যোগাযোগ নেই, সেতু নেই, পর্যাচয় নেই ;  
তবুও গোপন ঘর নীলবর্ণে রঞ্জিত হয়েছে—  
এই ভেবে যদি খুঁজি, তবে বলো, এ কম্পনা কালো ।  
আঁধারে সকলই সখা কালো বলে প্রতিভাত হয় ।

তর্কের সময় নয় ; বিগুল বিপদাপন্ন কৃধা ।  
আগে জ্যোৎস্না লেপনের সাধ যদি নাই হয়, তবে  
ছিদ্র দিয়ে ডেকে নিয়ে কেন সে যে খোলে না দরজা ।  
আহার করার আগে আন করা তারই রীতি প্রেম ।

(১৯৬২)

## ଷ୍ଟର୍ଗେର ଦେବସଭାୟ

ସ୍ଟର୍ଗେର ଦେବସଭାୟ ଅର୍ଧବୃତ୍ତାକାରେ ବସେ  
ଛିଲେନ ଦେବତାଗଣ ଆର  
ତାଦେର ପାଥେର ନୀତେ ମାଟି, ଆର ଏଇସବ  
ଦେବତାର ସାମନେଇ  
ଇଟ ପାଂଜା କରେ  
ମେ ଇଟେର ପାଂଜାଟିର ଉପରେ କାପାସ ତୁଲେ  
ଥିବୁବ ରେଖେଇ ପାଂଜାଟାର  
ଇଟଗୁରୁଳ ପୁରୋପୁର ଢେକେ ଦିନେ ରେଖେଛିଲ  
ମୃତ୍କାର ମେଦେର ଉପରେ  
ଏବଂ ଏ ତୁଲୋଚକ ଇଟେର ପାଂଜାର ଆର  
ଦେବତାଦିଗେର ମାବଧାନେ  
ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀ ନେଚେଛିଲ ରେ ଆମାର ଚୋଥେର ବୃତ୍ତାଟ ଦିନେ  
ଦେଖେଛି ଆୟମ  
ବିନୟ ମକ୍କେଲ  
ଏବଂ ଦେବତାଗଣ, ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀ, ତୁଲୋର ପାଂଜା  
ଯୋଗ କରା ସରଳ ରେଖାର  
ବାନ୍ଧିତ ଅଂଶେର ପରେ ସିନେମାର କ୍ୟାମେରାଟି  
ମାନେ  
ସ୍ଟର୍ଗେ ମେଘଲୋକେ ଖୁବ ନେଚେଛିଲ  
ଇନ୍ଦ୍ରାଣୀରେ ସିନେମାର  
ପର୍ଦାତେଇ ଦେଖେଛିମ କଳକାତା  
ଶୁଦ୍ଧ ଲୋକେ / ଚୁଲେ ମାର୍ଥ  
ମାରିକେଲ ତେଜ ।

(୧୯୮୭)

## জলচৰি শঞ্চ ঘোষ

ত্রত

যে গ্রহনক্ষত্ৰ ছিল ওই চোখে তাৰ কিছু স্বাদ  
এই অমাবস্যা থেকে ব্যুক্ত তোমার চোখেযুক্তে  
প্রায় শিশিৰেৰ মতো, আগ্নিকণা বিঁধে নিয়ে রোমে  
ৱতপালনেৰ দিকে ঝুঁকে থাকো নিৰ্ণজাগৱণ।

গ্রাস

বৃঞ্চিট হতে থাকে, গঙ্গা কালো হয়ে আছে প্রতিপদে  
নিকষ রাজ্বিৰ ঘাট শুয়ে আছে শুচিপ্রতীক্ষায়  
সারিৰ সারিৰ শব রেখে চুল্লি বসে আছে গ্রাস নিয়ে  
যে-কোনো মৃত্যুই আজ দার্বি কৱে পোস্ট-মটেই।

শিল্প

শব্দ নিশানেৰ উড়ালপথ ধৰে, মশাল তুলে দেয় শিশ্পী  
এমনই গঙ্গাৰ ভঙ্গ মুছে নেয় দ্বিধাৰ দৰন্দ্ৰেৰ লজা—  
তুমি যে আমাদেৱ সঙ্গে যেতে চাও সেটাই আমাদেৱ শক্তি  
আমৱা বুবো নেব জীৰ্ণজিলতা তোমার চোখে চাই স্বপ্ন।

## স্বদেশবাসীর চোখে কবি মনমোহন

## শান্তিরাম চট্টোপাধ্যায়

বাংলার সামৰন্থত সমাজে মনমোহন ঘোষ একটি স্মরণীয় নাম। স্মরণীয় কবি—অধ্যাপক ঝুপে। তাঁর প্রথম পরিচয় তিনি কবি, ইলো-ইংরেজি কবিতায় যিনি শংশৰ্ম্মী। কিন্তু সমকালে তাঁর সমাধিক পর্মার্চিত বৈধ হয় অধ্যাপক হিসেবে। ইংরেজি সাহিত্যের ডাকসাইটে অধ্যাপক, যিনি দুশ্করেণও অধিক কাল (১৮৯৬—৯৭, ১৯০৩—২৪) প্রেসডেলি কলেজে অধ্যাপনা-কর্ম কর্তৃ ছিলেন। কবি-খ্যাতি তিনি লাভ করেছিলেন অক্সফোর্ডে ছাত্রাবস্থাতেই এবং ইংরেজি ভাষায় কবিতা রচনা করে তখনই তিনি সবকালীন কবিদের অনুষ্ঠ প্রশংসা পেরেছিলেন! অঙ্কার ওয়াইল্ডের কথায় অক্সফোর্ডে সেরা ছাত্রদের অন্যতম মনমোহন (Manmohan) সেন্দিন সহজেই ইংরেজ কবিদের মন হরণ করতে পেরেছিলেন। তারপর স্বদেশে ফিরে নানা ঘাত-প্রতিঘাতের ভিতর দিয়ে স্বক্ষেত্রে তিনি প্রতিষ্ঠা পেলেন। স্বগ্রহে নিভৃতে কাব্যচনা এবং প্রেসডেলি কলেজে শ্রেণীকক্ষে কবিতা পাঠ, কবিতা বিপ্লবণ, উপভোগ ও মূল্যায়নের মধ্য দিয়ে নতুন নতুন কবিতার সৃষ্টি। ছাত্রদের মনের জগতেও অভূতপূর্ব এক অনুভূতির শিহরণ। শ্রেণীকক্ষে শেলী, কীটসূ ও অন্যান্য রোমাঞ্চিক কবিদের শুধু জীবন্ত উপস্থিতি নয়, কবিতার ভিতর থেকেই নতুন কবিতার আবির্ভাব—এ এক আশ্চর্য অভিজ্ঞতা।

କିନ୍ତୁ ମନମୋହନେର ମୃତ୍ୟୁର ପ୍ରାୟ ଅର୍ଧଶତ ବର୍ଷ ପରେ ଅର୍ଥାଏ ସତର ଦଶକେ ତାର ସମ୍ପର୍କେ କିଛୁ କିଛୁ ଉଚ୍ଚିତ ଆମାଦେର ମନେ ଅନ୍ୟ ଏକ ଅଭିଭୂତା ସୃଷ୍ଟି କରେଛେ । ସେମନ, ଏକଟି ଉଚ୍ଚିତ ଅଧ୍ୟାପକ-କବି ପି. ଲାଲେର । ଅନ୍ୟଟି ପ୍ରଥ୍ୟାତ ଏର୍ତ୍ତିହାସିକ ଡଃ ରମେଶଚନ୍ଦ୍ର ମଜୁମଦାରେର । ପ୍ରଥମାଟିତେ କବି ମନମୋହନେର ଉପର କଟାକ୍ଷପାତ, ସେ କବିକେ 'ମହାନ' ହରିନାଥ ଦେ 'ଏୟାପୋଲୋ' ବଲନେନ । ଦ୍ୱିତୀୟଟିତେ ମନମୋହନେର ସ୍ବେଦଶପ୍ରାତିର ଉପର, ଅପରାଧ ହୟତେ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦେର ଅଗ୍ରଜ ବଲେ । ପ୍ରଥମାଟିର ପ୍ରସଙ୍ଗେ ପ୍ରଥମେ ଆସ । ଏକ ରାବିବାସରୀଯ ସ୍ଟେଟସମ୍ଯାନ ପାତ୍ରକାରୀ ( ୮୨ ମାର୍ଚ୍ଚ, ୧୯୭୦ ) ଇଲ୍ଲୋ-ଇଂରେଜି ରଚନାଯ ନବ ଆମ୍ବୋଲନେର ଆଲୋଚନାର ଦୁର୍ଲଭେତ୍ତି ଅଧ୍ୟାପକ-ସମାଲୋଚକ ଲାଲ କଳକାତା ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର 'ବିଦ୍ୟାବୁଦ୍ଧି' ସମ୍ପର୍କେ ସଂଶୟ ପ୍ରକାଶ କରନେଲେ ସ୍ଵାଧୀନତା ପ୍ରାପ୍ତର ପରେଇ ମନମୋହନ ଘୋଷେର କାବ୍ୟଗ୍ରହ Songs of Love and Death ମାତକ ସାମ୍ବାନିକ ଶ୍ରେଣୀରେ ଇଂରେଜି ପାଠକ୍ରମେର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ କରାର ଜନ୍ୟ ଏବଂ ମନ୍ୟବ କରଲେନ : "...it seemed odd to us that we should be reading a poet who hymned the glory of the departed Sahibs". ଭାବତେ ଦୁଃଖ ହୟ, ସେ କାବ୍ୟଗ୍ରହଟ ସମ୍ପର୍କେ କବି ଇରେଟ୍ସ ବଲେଛିଲେନ 'one of the most lovely works in the world', ସେଟି କବିର ସମସ୍ତ ଜୀବନେର ଏକଟି ଗୀତିଗାଲ୍ୟ, ସେଥାନେ ଜୀବନେର ଗଭୀର ବେଦନା ସଂହତ ହେଁବେଳେ ଏବଂ ବେଦନା ଥେକେ ଉତ୍ତରଣେରେ ଆଭାସ ଆହେ, ସେଟି ପଡ଼ିତେ ପଡ଼ିତେ କବି ଇରେଟ୍ସେର ଦୁଚୋଥେ ଜଲେ ଭରେ ଉଠେଛିଲ, ସେଇ ଗଛଟି ଅଧ୍ୟାପକ-କବି ଲାଲେର କାହେ ଏକେବାରେ ଜୀବନ ଥେକେ ବିଚିନ୍ତନ ମନେ ହଲୋ । ଏବଂ ତାର ମଧ୍ୟେ ତିନି ଶୁଣୁ ବିଦ୍ୟାରୀ ସାହେବଦେର ଶ୍ଵାବକତାଇ ଦେଖିତେ ପେଲେନ । ଅନ୍ୟ କିଛୁ ନନ୍ଦ । ତାର ସୁଜ୍ଜିତ୍ତାନ ଉତ୍ସର୍ଗ ଅସାରତା ସମ୍ପର୍କେ ଅନ୍ୟ ଏକଟି ନିବକ୍ଷେ ପୂର୍ବେଇ ଆଲୋଚିତ ହେଁବେଳେ । ସତରା ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଭିଯୋଗଟାଇ ଏଥାନେ ଆଲୋଚ୍ୟ ।

द्वितीय मन्त्रालय डॉ रमेशचन्द्र मजुमदारেर। श्रीअर्पणदेशर कर्जीबन शीर्षक निबंधे तीनि श्रीअर्पणदेशर अदेशप्रेमरेर आलोचना प्रसঙ्गे अग्रज मनमोहन सम्पर्के मन्त्रवा करलेन: “ताँर दादा

মনোমোহনের প্রাণে এৰূপ কোন অদেশ-প্রীতি জাগে নাই—এবং তিনি দু একটি চিঠিতে স্পষ্ট এইৰূপ মনোভাব ব্যক্ত করেছেন—যে দেশের স্বাধীনতা লাভ তো দুরের কথা, তাদের বর্তমানে অবস্থার উন্নতির জন্য তাঁর কোন ভাবনা বা উদেগ নাই।” [শ্রীঅৱিম্ব পাঠ্মন্ডুর কর্তৃক প্রকাশিত শ্রীঅৱিম্ব জন্মশতবাহীকী স্মারক গ্রন্থ, পৃষ্ঠা ১১৩ ]

জানি না কোন চিঠির ভিত্তিতে মনোহন সম্পর্কে এৰূপ বিৱৃপ্ত মনোভাব তাঁর গড়ে উঠেছিল। একথি সত্তা, আঠারো বছর বয়সে ইংলেজ শাসনে ভারতের দুরবস্থার কথা ভেবে মনোহন একটি রাজনীতি-গান্ধী কৰিতা লিখেছিলেন এবং সৌটি ছিঁড়ে ফেলবেন এ কথা জানিয়ে বুকু লরেন্স বিনিয়নকে একটি চিঠিও লিখেছিলেন। কেননা তিনি বলেছিলেন : I shall bury myself in poetry simply and solely এবং তখন থেকেই কৰিতাকে বিশুদ্ধ রাখার জন্য তাঁর ভিষ্ণু ছিল আটুট। কৰিতা ছিল তাঁর কাছে জীবন। সেখানে রাজনীতি, অর্থনীতি বা সামাজিক সমস্যার কোন অনুপ্রবেশ ঘটোন। এ কথাও সত্য যে ইংল্যাণ্ড তাঁর কাব্যের পটভূমি, তাঁর ধার্মাত্মা, তাঁর বিতীয় বাসগৃহ যেখানে অনুজ অৱিলম্বের সঙ্গে তাঁর কৈশোর ও যৌবনের নানা রঙের দিনগুলি তিনি কাটিয়েছেন এবং যেখানে আবার ফিরে যেতে চেয়েছিলেন প্রোট বয়সে গভীর দুঃখে, হয়তো দেশমাতার উপর অভিমান করেই। ব্যক্তিগত জীবনে তাঁর দুঃখের অন্ত ছিল না। দীর্ঘ মশব্বহুর ধরে কৰি-জীবা মালতী রোগশয়ার, বাকশত্তিহীনা একান্ত নিঃসঙ্গ বক্তুহীন তাঁর জীবন। আক্ষেপ করে কৰি-বকু বিনিয়নকে তিনি লিখেছিলেন ১৯১৬ সনের ৭ই জানুয়ারী : “...For years not a friendly step has crossed my threshold ; and for myself, my life has been spent between my lecture room in College and my own door step. With English people in India there can be only a nodding acquaintance or official connection, and with Indians my purely English bringing up and breeding puts me out of harmony ; denationalised that is their word for me.” কৰিব মনে যখন এমন পঞ্জীভূত ক্ষোভ ও বেদনা তখনও কিন্তু কাব্যসাধনায় ছেদ পড়েন। বকুকে গদ্য-রচিত একটি কৰিতা ও পাঠ্মন্ডুর চিঠিটির সঙ্গে। স্বভাবতই দীর্ঘ রোগভোগের পর মানবী টিভ মালতী যখন কৰিবকে ছেড়ে পুরপারে চলে গেলেন, আবার একান্তভাবে কাব্যসাধনায় মগ্ন হওয়ার বাসনায় ভগ্ন-স্বাস্থ্য কৰি সকনা। ইংল্যাণ্ডে পার্টি দেওয়ার ব্যবস্থা পাকাগারীক করে ফেললেন ১৯২৪ সনের মার্চ মাসে। কিন্তু অন্দৰের এমানই পরিহাস ১৯২৪ সনের সুরুতেই ( ষষ্ঠা জানুয়ারী ) কৰি শেষ নিঃশ্বাস ত্যাগ করলেন কলকাতাতেই। অদেশ ছেড়ে যাওয়া আর হলো না।

অদেশবাসী কৰিব জীবন্দশায় তাঁর সম্পর্কে যাই ভেবে থাকুন, তাঁরা যে তাঁর প্রাতি সুবিচার করেন নি বা করতে পারেন নি সেই বেদনা কৰিব মনে তীব্র হয়ে বেজেছিল। রবীন্দ্রনাথও সেকথা বুঝেছিলেন। হয়তো সেই কারণে রবীন্দ্রনাথ মনোহনের স্মৃতিসভায় সভাপাতির অভিভাষণে কথাপ্রসঙ্গে বলেছিলেন...‘অসামান্য অধিকার নিয়ে যে ভাষায় তিনি তাঁর বাঁশী বাঁজয়েছিলেন সে ভাষার দেশ এ দেশ নয়।’ তবু রবীন্দ্রনাথ সৌন্দিন এই আশাই প্রকাশ করেছিলেন যে তাঁর সমগ্র কাব্য প্রকাশিত হলে সকলেই আনন্দের সঙ্গে তাঁকে অভ্যর্থনা করবে এবং সকল দেশের লোক তাঁর কাব্য থেকে আনন্দ পাবে। কৰি মনোহনের মৃত্যুর পর দীর্ঘদিনের ব্যবধানে ইতিমধ্যে বেশ কয়েক খণ্ড কাব্যগুচ্ছ কলকাতা বিশ্ববিদ্যালয় থেকে প্রকাশিত হলেও রবীন্দ্রনাথের প্রত্যাশিত সুন্দিন আসতে এখনও অনেক দীর্ঘ। মনোহনের জন্মশতবর্ষ অভিজ্ঞান হওয়ার পরেও উচ্চোসুরের কথাবাত্তায় এই রকম ধারণা আমাদের হতে পারে। তবে তাঁর রচনাই তাঁর জীবন ও সাধনার উজ্জ্বল বাসর হয়ে থাকবে এ বিষয় আমাদের আছে। যেমন মনোহনের অদেশ-প্রীতি সম্পর্কে ডঃ মজুমদারের কর্তৃত্বের বালিষ্ঠ খণ্ডন তাঁর চিঠিপত্রের মধ্যেই আছে।

এখানে বিশেষভাবে একটি চিঠির কথাই বলছি। ১৮৮৭ সনে সাসেক্স থেকে লরেন্স বিনিয়নকে

ମେଥା ଚିଠି, ସେଟିକେ ମନମୋହନେର ଦେଶପ୍ରେମେର ଗ୍ରୀଭାସିକ ଦାଳିଲ ହିସେବେ ଚିହ୍ନିତ କରା ସାଥ । କହାଇ ଥାବେ ଯେ ବସନ୍ତ ତଥନ । ମାତ୍ର ଆଠାରୋ । ଭାରତବର୍ଷେ ଶାସକ ଇଂରେଜର ନିଷ୍ଠର ଅତ୍ୟାଚାରେର କଥା ଲିଖିତେ ଗିଯେ ପ୍ରଥମେହି ସେ କଥାଟି ତାର ମନେ ହରେହେ ସେଟି ହଜ୍ଜେ ଦେଶର ଉପର ଲବନ କରେଇ ( Salt Tax ) ଗୁରୁଭାର । ଦାରିଦ୍ର ଦେଶବାସୀର ସେଥାନେ ନୁନ ଭାତ ଜୋଟେ ନା, ସେଥାନେ ନୁନେର ଉପରେଇ କର । ସାର ଅଭାବେ ହାଜାର ହାଜାର ଭାରତବାସୀର ନାନା ରୋଗେ ଅକାଳମୃତ୍ୟୁ ସଟ୍ଟେଛିଲ । ତିନି ଲିଖିଛେ : I must first tell you that there is a 'Salt Tax' on the people and remember that salt is a scarcity in India.....You know I suppose that without salt in some way or other people cannot live. No more do the Indians ! ସେ ବେଦନାର ଆଠାରୋ ବର୍ଷରେ ତ୍ରୁଣ-ମନ ସେବିଦିନ ଉଦ୍ଦେଶିତ ହେଁ ଉଠେଛିଲ ତାରଇ ଦେଶଜୋଡ଼ା ବିକ୍ଷିକ୍ଷା ବାସ୍ତବରୂପ ଆମରା ଜାତୀୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଦେଖିଲାମ ଆରା ତେବେଳିଶ ବହର ପରେ ତାରଇ ସମ୍ବରସୀ ଗାନ୍ଧିଜୀର ଜନନ୍ତି ଅଭିଯାନେର ମଧ୍ୟେ । ମନମୋହନ ସେଇ ଚିଠିଟିରେ ଭାରତେ ଇଂରେଜ ଶାସନେର ଅବ୍ୟାପ୍ତି ଉଦ୍ୟାନିତ କରେଛେ ଇଂରେଜ ବନ୍ଧୁର କାହେ । ତାକେ ବଲହେନ ତୁମ୍ହି ସାମନ୍ତ ନିଜେ ଏକବାର ଭାରତବର୍ଷେ ଗିଯେ ନିରପେକ୍ଷ ଦ୍ୱିଷ୍ଟିତ ଭାରତେର ଅବସ୍ଥା ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ କରାତେ ତାହଲେ ତୋମାର ନଜର ପଡ଼ିତୋ ଭାରତେ ଇଂରେଜ ଶାସନ ଓ ଶୋଷଣେର ଭୟାବହ କୁଣ୍ଡସତ ବୃଦ୍ଧି : You would see that the system of government is rotten to the core. It is most unjust—everything is in favour of the rulers and to the destruction, I might say, of the ruled ( by the ruled I mean the uneducated Indians—the educated Indians are well enough off, as I said before). In the law courts bribery is the order of the day—I mean the bribery of policemen and underlings, yet you hear nothing of all this in England—because it would be to the prejudice of the Anglo-Indians for you to know it.

ଇଂରେଜ ଶାସନେ ଭାରତେ ସେ ଶୋଚନୀୟ ଅର୍ଥନୀତିକ ବିପର୍ଯ୍ୟ ସଟ୍ଟେଛିଲ ମେଥା ଲିଖିଛେ : Since the English have got possession of India, famines have increased tell they occur now about yearly, some being great and some small ..... But you happy people in England know nothing of famines ! ହାର୍ଥହୀନ ଭାବାଯ ବନ୍ଧୁକେ ବଲହେନ, ଇଂରେଜ ଆମାଦେର ସୂଯୋଗସୂର୍ଯ୍ୟଧାରି ଦିନେହେ, ଆମାଦେର ସୁସଭ୍ୟ କରେହେ ଏ କଥା ସମ୍ପର୍କ ଭୂଲ । ତାର ସୁମ୍ପଦ୍ତ ବନ୍ଦ୍ୟା : India had a civilization when the English were barbarians, and it was there just the same when England negotiated India into her hands (I won't say conquered, for India never was conquered by the English, excepting certain portions). We do not want our civilization done away with, and European civilization brought in—we want the old frame-work of Indian civilization reconstructed and new life put into it. The people were much happier before the English come there—I repeat again it is only myself and the educated class of Indians who at all have to thank the English for anything. And rather than have millions of people in the state they are now, I would rather the small minority of educated Indians were uneducated in the English sense of the term, and Indian rule brought back.

ଏଇ ପରେଓ କି ଆମରା ବଲବୋ ଦେଶର ଜନ୍ୟ ତାର କୋନ ଭାବନା, କୋନ ଉଦେଗ ହିଲ ନା, ଦେଶର ଆଧୀନତାର କଥା ତିନି ଭାବେନ ନି ?

ମନମୋହନ ତାରପରେଓ ବଲହେନ : ହିମ୍ବ ମୁସଲମାନ ଅଧ୍ୟାତ୍ମିତ ଭାରତବର୍ଷେ ସେଥାନେ କୋଟି କୋଟି ଅଶାନ୍ତ

মুদ্রার্থ মানুষের তুলনায় ইংরেজি অর্থে শিক্ষিত মানুষ বড় জোর কয়েক হাজার মাত্র সেখানে তারা ইংরেজের পক্ষ নিয়ে গণ-আলোচন দাবীয়ে রাখার চেষ্টা করলে কোথায় নিশ্চিহ্ন হয়ে যাবে। দেশের চরমতম দুরবস্থায় কেন্দ্রীয় ক্ষেত্রে থাকার জন্যই লড়াই মেখানে অনিবার্য (whsn the question is 'starve' or 'fight'), সেখানে প্রতিকারের জন্য আলোচনের কথা ও তিনি ভেবেছিলেন। আমাদের জাতীয় কংগ্রেস তখন আবেদন-নিবেদনের পথেই চলছিল। ইংল্যাণ্ডে দাদাভাই নৌরজি ও লালমোহন ঘোষের নরম গরম বক্তৃতা তিনি শুনেছিলেন। তিনি তাই বলেছিলেন: By all means let us agitate for reform এবং সর্তর্কবাণী উচ্চারণ করেছিলেন শাসন-সংস্কার হ্রাসিত না হলে আসন্ন অঙ্গুলের হাত থেকে রেহাই নেই। দেশজোড়া দার্য্য বগ্নন শোষণের মধ্যে ভয়ঙ্করের পূর্বাভাস তিনি দেখেছিলেন। মনে মনে অবশ্য এই আশাই লালন করে চলেছিলেন যে আঙ্গুল যাই ঘটুক সেটা বিপ্লবের সর্বনাশ রূপ নেবে না। কেননা সংখ্যাগরিষ্ঠ হিন্দুর ধৈর্য ও ইংরেজ জাতির (ইঙ্গ-ভারতীয় নয়) শুভবুদ্ধি ও ওন্দাধৰের উপর তাঁর আস্থা ছিল। চিংটিটির শেষাদিকে বক্সুকে বলছেন: ইংরেজ শাসকদের অবিচার ও অপশাসন সম্পর্কে আরও অজ্ঞ তথ্য তাঁর কাছে আছে, কিন্তু সে সব বিস্তারিতভাবে বললে বক্সু হয়তো তাঁকে 'alarmist' ভেবে বসবে। বক্সু যাই ভাবন, যে কারণে এই চিংটি তিনি না লিখে থাকতে পারলেন না সেটি হচ্ছে স্বদেশের দুর্দশা: The bitterness of my countrymen, woes has turned my head and soured my nature, and made spirit which is naturally gentle violent and discontented.

মাতৃভূমির প্রতি তাঁর মমত্ব ও শুভা এবং স্বদেশবাসীর জন্য তাঁর ভালবাসা ও ভালবাসাসংগত বেদনা কর গভীর ছিল চিংটিটির মধ্যে তারই স্বতঃক্ষুর্ত প্রকাশ আমরা দেখতে পাই। দেখতে পাই তাঁর বন্ধুনিষ্ঠ ইতিহাস-বোধ এবং সুগভীর দুরদৃষ্টি। সুপ্রাচীন ভারতীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতি সম্পর্কে তাঁর সুমহান ভাবনা। ইংরেজ ভাবধারায় পুঁষ্ট হয়েও ইংরেজ সম্পর্কে তাঁর দৃষ্টি ছিল মোহমুক্ত। ভাবতে কর্তৃ হয় এমন একটি পরিশীলিত সংবেদনশীল কর্ব-গমনে কর বাধাই না লেগেছিল যখন তাঁকে 'বিজাতীয়' বলে সবাই এঁড়ে চলেছিল। আরও দুঃখ হয় যখন ভাবি তাঁর মতুর র্তাদিন পরেও অধ্যাপক-কৰ্বি লাল তাঁর কাব্যে কেবল সাহেবদের গোরবগাথা ও স্ববগান শুনতে পেলেন এবং শুন্দের ঐতিহাসিক ডাঃ রমেশ মজুমদার তাঁর মধ্যে কোন স্বদেশপ্রীতি দেখতে পেলেন না। যাই হোক কালোর দরবারে মনমোহনের সঠিক মূল্যায়ণ হবে এ বিষয়ে কোন সংশয় নেই। তবু আক্ষেপ থেকে যায় কোন কোন মহলে মনমোহন সম্পর্কে খেনও এমন পক্ষপাতপুরুষ অযোক্তিক কথা ওঠে।

মাতৃভূমির ইতিহাস, 15 জুন 1947, পৃষ্ঠা 15। প্রকাশক প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। প্রকাশনা তারিখ পঁচাশ চার বছর পুরো।

বাঁশ প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান।

জাতীয় পুস্তক প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান কর্তৃপক্ষ প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান।

## ନବୋଦୟ ଓ ବୋଧୋଦୟ

### ସ୍ନ୍ମାକ୍ଷ୍ମୀ ଚୌଧୁରୀ

ମଡେଲ ସ୍କୁଲ ବା ନବୋଦୟ ବିଦ୍ୟାଲୟ ପ୍ରକଳ୍ପଟ ଏଥିନ ପାକା ; ବୃପ୍ତାଯରେ କାଜ ଶୁରୁ ହେଁ ଗିଯାଇଛେ । ସର୍ତ୍ତଦିନ ଏହି ଆଲୋଚନାସାପେକ୍ଷ ପ୍ରତ୍ୟାବନ୍ଧାତ୍ ଛିଲ, ତାର ପକ୍ଷେ ଓ ବିପକ୍ଷେ ବହୁ ସୁଜ୍ଞ ଦେଖାନ୍ତେ ହେଁଥାଇଁଛେ । ପ୍ରକଳ୍ପଟ ଚାଲୁ ହବାର ପର ଏହି ତର୍କବିତର୍କ ଏକ ଅର୍ଥେ ଅବାସ୍ତର । ଆର ଏକାଦିକ ଦିନେ ଭାବଲେ, ଏଥିନ ବୃପ୍ତାଯରେ ପର୍ଯ୍ୟାଯେଇ କିନ୍ତୁ ତା ବିଶେଷଭାବେ ପ୍ରୋଜେନ୍ନୀୟ । ସ୍କୁଲଗୁଲିର ସମର୍ଥନେ ସେ ସୁଜ୍ଞ ବା ଆଦରଣ ଅବତାରଣା କରା ହେଁଥାଇଁ, ସେଗୁଲି ଯେନ ଅଟୁଟ ଥାକେ ; ସେ ପ୍ରାତିବାଦ ବା ସତର୍କାଣୀ ଶୋଳା ଗିଯାଇଛେ, ସେଗୁଲିଓ ସାତେ ମନେ ରାଖା ହସ୍ତ-ସେଟୀ ଦେଖାର ଏହି ତୋ ସମୟ । ତାହାଡ଼ା ନିଛକ ବାକସୁକ ବା ତାର୍କିକ ବାଦାନୁବାଦେ, ଆମାଦେର ବ୍ୟାବସାକ ଦଲାଦଳ ବା ଗୋଟିଗତ ବିରୋଧ ତୁର୍କେ ପୌଛୟ । ଏକଟା ବାସ୍ତବ ପ୍ରକଳ୍ପ, ଯା ପ୍ରହଗ ନା କରେ ଉପାୟ ନେଇ, ହସ୍ତ' ଆର ଏକଟୁ ସଂଯତ ବିବେଚନାର ଅବକାଶ ଦିତେ ପାରେ ।

ତାଇ ଏହି ସ୍କୁଲଗୁଲି ସମ୍ବନ୍ଧେ କିଛି ହିଥା ଓ ଚିନ୍ତା ଏଥାନେ ପ୍ରକାଶ କରିଲାମ । “ନବୋଦୟ ବିଦ୍ୟାଲୟ”-ଏର ବଦଳେ “ମଡେଲ ସ୍କୁଲ” ଆଖ୍ୟାଟିଇ ବ୍ୟବହାର କରିଛି, ଅପେକ୍ଷାକୃତ ସଂକଷିପ୍ତ ଓ ସର୍ବଜନସ୍ୟବହତ ବଲେ ।

ପ୍ରଥମ ପ୍ରଶ୍ନ, ମଡେଲ ସ୍କୁଲେର ଛାର୍ଯ୍ୟନିର୍ବାଚନ ନିଯମ । ନିର୍ବାଚନ ନାର୍କି ହବେ ମେଧାଭିତ୍ତିକ । ଏହି ନାର୍କିର ଅତ୍ୟର ସମାଲୋଚନା ହେଁଥାଇଁ, ପ୍ରଧାନତଃ ସନ୍ତ୍ବା ବାଜାରୀ “ଆର୍ଟି-ଏଲିଟିଜ୍-ମ୍”-ଏର ରବ ତୁଲେ । ଏମନ ଅଥସାମ୍ବାଦ ଅବଶ୍ୟକ ବର୍ଜନୀୟ ; କିନ୍ତୁ ସଥାର୍ଥ ସାମ୍ବାଦେର ବିଚାରେ ମଡେଲ ସ୍କୁଲେର ନିର୍ବାଚନନୀତି ସମର୍ଥନ କରା ଦୁଷ୍ଟର । ଉଚ୍ଚଶିକ୍ଷାର କ୍ଷେତ୍ରେ ମେଧାଭିତ୍ତିକ ନିର୍ବାଚନ ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ, ସାଦିଗ୍ରୀ ଆଜ ସେଥାନେଇ ଏକାକାର ନାର୍କି ପ୍ରଶ୍ନ ପାଇଁଛେ । କିନ୍ତୁ ଦଶ ବହୁରେ ଛେଲେମେଯେଦେର ମେଧାର ଏକଟା ଚଲନସାଇ ବିଚାରଣ କି କିମ୍ବା କିମ୍ବା କି କି କି ? ଏହି ବ୍ୟବସେ ତାଦେର ବିଦ୍ୟାବୁଦ୍ଧିର ବିକାଶ, ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟବସେ ମେଧାର କତଦୂର ସ୍ଥଳେ ହିତେ ପାରେ ? ବର୍ତ୍ତମାନ ତାଦେର ସକଳକେ ସଥାସନ୍ତବ ସମାନ ସୁଯୋଗ ଦିଯି, ମଧ୍ୟ ଓ ଉଚ୍ଚ ବିଦ୍ୟାଲୟରେ କ୍ଷରେ—ଅର୍ଧାଂ ବସନ୍ତ ଜୀବନେର ବିଦ୍ୟ, କର୍ମପର୍ଯ୍ୟାନିତ ଓ ଦ୍ୱାର୍ତ୍ତଭଙ୍ଗୀର ସଙ୍ଗେ ତାଦେର ପ୍ରଥମ ପରିଚୟରେ ସମୟ—ତାଦେର ମେଧାର ବିଚାର ଆରା ସହଜ ହସ୍ତ ନା କି ? ଉଚ୍ଚଶିକ୍ଷାର ଯୋଗତାର ସେଟୀଇ ହବେ ଅପେକ୍ଷାକୃତ ସଂଠିକ ବିଚାର ।

অর্থ মডেল স্কুলে ভাঁতির জন্য পণ্ডম শ্রেণীতেই পরীক্ষা নেওয়া হবে। তার ভিত্তিতেই অপ্প কিছু কিশোর-কিশোরীর জীবনের মোড় ঘুরে যাবে। পরীক্ষাটি কি-রকম হবে? NCERT-র গবেষণার ফসল, যতদূর জানি, এখনও মাঠে। সাধারণ বুদ্ধিতে এক্ষেত্রে দুটি বিকল্প অনুমান করা যায়।

একটি হচ্ছে I-Q test ধরনের বিশুদ্ধ বুদ্ধির পরীক্ষা। এর বিশুদ্ধতা নিয়ে যথেষ্ট সংশয় আছে। তর্কের খাতিরে সেগুলি বাদ দিলেও, একই বুদ্ধি কিন্তু অতি ভিন্ন বিদ্যা ও প্রস্তুতিমন্ত্রের ছেলেমেয়েদের একসঙ্গে পড়ানো হবে কি করে? অপর বিকল্পটি সম্ভাব্য: আসলে এটি হবে পূর্ণথগত বিদ্যার পরীক্ষা, অর্থাৎ প্রথম থেকে পণ্ডম শ্রেণী পর্যন্ত ছেলেমেয়েদের পঠনপাঠনের পরীক্ষা। এবং বলা বাহুল্য, যেসব বিক্রিবানের পুরুকন্যা “ভালো” প্রার্থিমিক বিদ্যালয়ের শৈশব-সংহারক তালিম পেয়ে আসবে, তারাই এ পরীক্ষায় উৎরোবে। যেমন ধূরুন, আমাদের বর্তমান সরকারী বিদ্যালয়গুলিতে সর্বসাধারণের সন্তানের ঢোকার অধিকার। কিন্তু নারী সরকারী স্কুলে দেখা যায়, প্রায় সব ছাত্রীই মধ্য ও উচ্চবিত্ত পরিবারের, কারণ তারাই প্রাক-প্রার্থিমিক বিদ্যালয় থেকে ভাঁতির পরীক্ষার তালিম পাচ্ছে।

এটুকু বুঝে হঠকারীরা বলবেন, ভাঁতির পরীক্ষা তুলে দাও। নির্বাচনের অন্য উপায় বার করা কিন্তু অসম্ভব। আমরা কি তবে লাঠার করে ছাত্র ভাঁতি করব? এই সমস্যার একমাত্র সুস্থ সমাধান, একই স্তরে ভালো বিদ্যালয়ের সংখ্যা বাড়ানো: ষষ্ঠ শ্রেণী নয়, প্রথম শ্রেণী থেকে, বা সন্তু হলে তারও আগে প্রাক-প্রার্থিমিক শিক্ষাকেন্দ্র বা শিশুকল্যাণ কেন্দ্রে, সব ছেলেমেয়েকে যথাসন্তু সমান শিক্ষা, বিকাশ ও পুর্ণিম সুযোগ দেওয়া।

মডেল স্কুল কিন্তু থাকবে জেলায় একটি, তাতে ছাত্র ভাঁতি হবে স্কুলজীবনের অর্ধেক অতিবাহিত হবার পর। অতএব ছার্টার্নির্বাচনে সামাজিক ও আর্থিক অ-সাম্য প্রতিফলিত হতে বাধ্য।

একটি কৌতুককর কিন্তু মর্যাদিক ইঙ্গিত পাওয়া যাচ্ছে এই সিদ্ধান্তে, যে মডেল স্কুলের এক-তৃতীয়াংশ স্থান যেয়েদের জন্য সংরক্ষণ করার “চেষ্টা হবে” (“An effort will be made’’ )। আমাদের জনসংখ্যার নারীজাতির অনুপাত, বিস্ময়করভাবে পুরুষদের চেয়ে কম হলেও, এর চেয়ে যথেষ্ট বেশী বলেই জানি। কিন্তু নানা কারণে মেয়েরা বেশী করে নীচু ক্লাসে পড়া ছেড়ে দেয়: পণ্ডম-ষষ্ঠ শ্রেণীতে তাই ছেলেরা প্রাধান্য পায়, উচু ক্লাসে বা কলেজে তো আরও বেশী। মডেল স্কুল এখানে নতুন সামাজিক ব্যবস্থার পথিকৃত নয়, বর্তমান ব্যবস্থার অনুসরণকারী।

একইভাবে, তব হয় যে গরিব ছেলেদের অগ্রাধিকার দেবার বা তাদের জন্য আসন সংরক্ষিত রাখার প্রতিশ্রুতি পালন করা অসম্ভব হয়ে পড়বে। গরিব ছেলেমেয়েদের জন্য আসন সংরক্ষণের কথা অবশ্য বলাও হয়নি: বলা হয়েছে, গ্রামাঞ্চলের ছেলেমেয়েদের জন্য ৭৫% সংরক্ষণের কথা। গ্রামবাসী মাঝেই গরিব নয়; তাহাড়া ষষ্ঠল ব্যক্তির পক্ষে গরিব সাজা, বা শহরবাসীর পক্ষে গ্রামবাসী সাজার উপায়ের অভাব নেই। এইসব উপায় অবলম্বন করতে এগিয়ে আসবে গরীবিয়ানার ধর্জাধারী সুযোগসন্ধানী উঠান উচ্চবিত্তের দল।

মডেল স্কুলে শিক্ষালাভ যে অতিমাত্রায় লোভনীয় করে তোলা হচ্ছে। শুধু লেখাপড়া নয়, থাকা-থাওয়া-পরা-যাতায়াত সবই যোগাবেন সরকার। ভাঁব্যাও কর্মজীবনেও এ-সব স্কুলের ছাত্রেরা প্রকটভাবে না হলেও উহ্যভাবে নিশ্চয় কিছুটা সুবিধা পাবে। এমন উদার ব্যবস্থার সুযোগ নিতে কচি ছেলেমেয়েদের ঘিরে একটা অশালীন কাঢ়াকাঢ়ি পড়তে বাধ্য। সন্তানকে দৃধেভাবে রাখা জন্য আমাদের সরাজের বিপুলসংখ্যক অভিভাবক নির্বিধায় মিথ্যা ও দুর্নীতির আশ্রম নেন। নিজের আয়, সন্তানের বরস, হস্টেলের প্রথ উঠলে

বাড়ির ঠিকানা—এসব নিয়ে মিথ্যা বলা, বা ছেলেমেয়েদের মিথ্যা বলতে শেখানো, তো পার্টিরারিক কর্তব্য বলে গণ্য। এজন প্রয়োজনীয় সার্টিফিকেটও মন্তব্যলে জোগাড় হয়ে যায়। আশঙ্কা হয়, মডেল স্কুলে ভাঁতির জন্য মিথ্যাচার, স্বজনপোষণ, প্রভাব বিস্তার ও খেয়োখেয়ির একটা মহোৎসব শুরু হবে।

আরও উঁচু স্তরে, সদিচ্ছা থাকলে মেধার ভিত্তিতে সুষ্ঠু নির্বাচনের কথা ভাবা যায়—যেমন বহুলাংশে সম্বব হচ্ছে জয়েন্ট এন্ট্রালে, আই আই টি প্রবেশিকায়, প্রেসডেলি কলেজে ভাঁতির পরীক্ষায়। কিন্তু পঞ্চম শ্রেণীর পর পরীক্ষা নিলে, বহু ছেলেমেয়ে (বিশেষতঃ গারিব ছেলেমেয়ে) যেমন বার্তিল হয়ে যাবে, তেমনি প্রায় এক যোগাতার পারিচয় দিয়ে পাশ ও করবে বহু। শেষ বাছাইয়ের সময়ে নানা অশুভ শক্তির বিস্তার প্রায় অবশ্যভাবী। বলা যেতে পারে, এ তো বৃপ্তায়ণের গুটি, পারিকল্পনার নয়। কিন্তু পারিকল্পনার মধ্যেই এই মারাত্মক গুটি অস্তিনথিত রয়েছে।

শেষ এবং সার প্রশ্ন : যদি শত্রুর মুখে ছাই দিয়ে মডেল স্কুলগুলি সত্যাই সুষ্ঠুভাবে পরিচালিত হয়, তাহলেও কি তারা আদর্শ শিক্ষার্থী, আদর্শ নাগরিক গড়তে পারবে? এ যাবৎ যা বোঝা যাচ্ছে, তাতে কিন্তু মনে হয় এই স্কুলের ছেলেমেয়েদের তরিয়ে দেওয়া, উৎরিয়ে দেওয়া, জনজীবনের লাঞ্ছন থেকে নিষ্কৃতির পথ দোখয়ে দেওয়ার একটা ধারার প্রবর্তন হবে।

স্কুলগুলি হবে আবাসিক। জেলায় মাত্র একটি স্কুল থাকলে এ ছাড়া উপায় নেই। আবাসিক স্কুলের অন্তর্ফেলে নানা যুক্তি দেখানো যায়। কিন্তু এর ফলে গৃহের সঙ্গে, গ্রামের সঙ্গে ছেলেমেয়েদের যোগ কিছুটা আলগা হতে বাধ্য, কর্মশিক্ষা ও গ্রামসেবার যাই ব্যবস্থা থাকুক না কেন। গ্রামের ছেলের শহরে আসা, গ্রামীয় ছেলের উর্ভিতির সুযোগ, অবহোলিত ছেলের প্রতিষ্ঠার স্বপ্ন—এসবের মধ্যে যেমন মর্মসংশ্রেণী আশা ও উৎসাহের উপকরণ থাকে, তেমনি নিজের উৎসের বিষয়ে বিস্মৃতি বা অবজ্ঞা, সামাজিক বন্ধনের প্রতি একটা উচ্চত বেপরোয়া ভাব, একান্তভাবে ব্যক্তিকেন্দ্রিক প্রয়াসের একটা প্রবণতাও দেখা যায়। সম্প্রতি নানা কারণে আমাদের সমাজে যেনতেন প্রকারেণ চটকদার সাফল্য, কনসিউমারিস্ট ভোগীবিলাসের হাতছানি একটা ঠুনকে। আত্মসর্বস্বত্ত্বার প্রকোপ বেড়ে গিয়েছে। সন্দেহ হয়, মডেল স্কুলগুলি এই মানবিকতার প্রভাবে সৃষ্টি হতে চলেছে, পোষাকী উদ্দেশ্য যাই হোক না কেন। এগুলির কল্যাণে বহু উচ্চাভিলাষী মধ্যাবস্থা মূল্যমেয়ের দরিদ্রের সন্তানের পক্ষে ব্যক্তিগত সাফল্য ও সম্মুক্তির পথ সুগম হবে নিশ্চয়। স্বচ্ছ ঘরের সন্তানের অভিজ্ঞত স্কুলগুলিতে যে অসুস্থ উচ্চাভিলাষ ও প্রতিযোগিতা আজ মাত্রা ছাড়িয়ে যাচ্ছে, আর একটু সাধারণ স্তরে সেই একই প্রবণতা প্রতিফলিত ও লালিত করবে মডেল স্কুলগুলি। কিছু উপকারী, এমনকি আদর্শবাদী ছাত্র অবশ্যই বেরোবে, বাঁকারাও অলঙ্কে জাজাতে দেশে থাকলে সত্যাই তারা পারত না। আরও অনেকে বিদেশ পার্ডি দেবে উচ্চবেতনে নিম্নপদে রাংতামোড়া ঘাসি ঠেলতে, তাতে আমাদের বিদেশী মুদ্রার ভাগুর কিছু বাড়বে। এই বিক্ষিপ্ত পুণ্যক্ষয়ার বেশী কিছু হবে কি?

অগেক্ষাকৃত উচ্চস্তরে এই গোছের চেষ্টা তো স্বাধীনতার পর থেকেই চলছে। নব্য দেশসেবকবাহিনী গঢ়ার জন্য প্রযুক্তিবিদ্যার কত কেন্দ্র খুলেছে, ব্যবহুল জাতীয় বিশ্ববিদ্যালয় বিসয়ে বহু অংকজোক কষে সেখানে গ্রামের গারিব ছাত্রের হিসাব খাড়া করা হয়েছে। এত আয়োজন যে সম্পূর্ণ বৃথা যায়নি, আজকের ভারতের নানাবিধ অগ্রগতি তার প্রয়াণ। কিন্তু প্রযুক্তির ক্ষেত্রেই আরও কত কী হ'তে পারত' হয়নি, যা হয়েছে তারও উপযুক্ত আর্থনীতিক প্রতিফলন সমাজে ঘটেনি।

এর বড় কারণ, এই কর্মকাণ্ডের জন্য যাঁদের শিক্ষা দেওয়া হয়েছে, তাঁদের প্রধান লক্ষ্য বরাবরই রয়ে

ଗିଯାଇଛେ ଅର୍ତ୍ତାରକ୍ତ, ଅସୁର୍କ ମାତ୍ରାର ଆବାକେନ୍ଦ୍ରିକ । ଏହା ପ୍ରାମ ଛେଡ଼ ଶହରେ, କାରଖାନା ଛେଡ଼ ଅଫିସେ ଛୁଟେଛନ୍, ଶୀଘ କାର୍ଡ' ଆର ଜବ ଭାଉଚାରେର ଜନ୍ୟ କାତାର ଦିଯାଇଛନ୍ । ସେଥାନେ ଶ୍ପର୍ଫେଇ ଦେଖା ଯାଇଛେ, ମଗଜର ସର୍ବସ୍ତରେ ଏହି ମନୋବ୍ୟକ୍ତି କମହେ ନା ବେଳ ବାଢ଼ିଛେ, ସେଥାନେ ମଡେଲ କ୍ଲୁଲେର ଛେଳେମେରୋର ଅନ୍ୟଦିକେ ଚଲବେ କୋନ ଥାବାରେ ? ଏହି ଦୋଷ କେବଳ ସରକାରେର ନୟ, ଆମଦାରେ ସକଳରେ : ଦେଶର ଉପସୁକ୍ତ କୋନ ଓ ଶିକ୍ଷାବ୍ୟବରୁ ବାନଚାଲ କରନ୍ତେ ଦଲମତ-ନିର୍ବିଶେଷେ ଦେଶର ପ୍ରାୟ ପ୍ରାର୍ଥିତ ଶିକ୍ଷିତ ମାନୁଷ ସଜ୍ଜବାନ । ମଡେଲ କ୍ଲୁଲେର ବିଷୟେ ସମ୍ବିନ୍ଦ୍ରି ହବାର କାରଣ, ତାର କାଠାମୋର ମଧ୍ୟେ ଏହି ଏକଇ ଅମୁକ୍ତ ପ୍ରବଗତାର ବୀଜ ଲୁଚିକ୍କେ ଆହେ ।

“Challenge of Education” প্রস্তাবপত্রটি যখন ১৯৮৫-তে প্রকাশিত হয়, আমরা অনেকেই আশাধৰ্মিত হয়েছিলাম, কারণ বর্তমান ব্যবস্থা ও মনোবৃত্তির বাস্তবমুখী সমালোচনার সঙ্গে যথার্থ উপকারী ও সার্বজনীন শিক্ষার প্রতি উৎসাহের যথেষ্ট ইঙ্গিত তাতে ছিল। তারপর ১৯৮৬-তে নতুন শিক্ষানীতির পাকা ব্যবস্থাপত্র প্রকাশিত হয়েছে, তার কর্মসূচী বা “Programme of Action”-ও রচিত হয়েছে। তাতে আরও কিছু-কিছু হিতকারী প্রস্তাব আছে, যেমন দেশের প্রার্থীটি প্রার্থামুক বিদ্যালয়ে ন্যূনতম সরঞ্জাম সরবরাহের জন্য “Operation Blackboard”। এইসব প্রস্তাব রূপালয়ের প্রয়োজন সর্বাগ্রে। সর্বাঙ্গীন শিশু-বিকাশ প্রকল্পের ( Integrated Child Development Scheme ) অগ্রগতি এক-এক অঞ্চলে এক-এক রুক্ম, সর্বত্ত্বই প্রয়োজনের তুলনায় নগণ্য। সবচেয়ে লজ্জা ও চিন্তার বিষয়, সার্বজনীন সাক্ষরতা ও প্রার্থামুক শিক্ষা এখনও অল্পীক আশা।

এইসব ক্ষেত্রে পদক্ষেপ করলে তবেই কিন্তু সার্ত্যকারের নতুন শিক্ষাব্যবস্থা গড়ে উঠতে পারে। সেই পটভূমিকায় মডেল স্কুলগুলি ও একটা ভিন্ন ধরনের সার্থকতা খুঁজে পাবে। কিন্তু সবার আগে এই প্রকল্পটি বৃপ্তায়িত করায় শুধু এটির সমন্বয় নয়, গোটা নতুন শিক্ষানীতির কার্যকর উদ্দেশ্য সমন্বে বিপ্রাণ্যের সুষ্ঠি হচ্ছে।

# শিল্পে সমাজবাস্তবতা ও নার্দনিকতা বিষ্ণব যুখোপাধ্যায়

“অথচ মনন চায় বিদ্যুৎ সভাতা নিষ্পত্তি-বিবাত,  
চায় এই অনিকেত অসম্পূর্ণ সমাজের এ শিকল  
ছিল হোক সত্তা চায় খণ্ডিত মনের ঝানি, এ কলুষ  
দৌর্বল, চূর্ণ ফেলে দিক অতলান্ত নীল ভঙ্গিত তরঙ্গে ।

আর বিশ্বের মানবলোক সংহত করবে তার পেলব-পৰুষ  
—স্বার্থে আর স্বার্থের উভয় অর্থে ; সৌন্দর্ধে ত্রিভঙ্গে  
এক বিশ্বে মন হবে শৃঙ্খলবিছৰন অথঙ্গ সংগীত ।

আহা ! তখনই তো শিল্প মৃত্তি, শিল্পীগণ যোগীজনোচিত ॥”

বিষ্ণব দে

## ভূমিকার পরিবর্তে

সমাজবাস্তবতা ও নার্দনিকতাকে আপাতদৃষ্টিতে পৱিষ্পর্যবিদ্বৰ্ষী ধারণাদ্বয় বলে ভুল হবে, মনে হবে  
উক্তর আর দক্ষিণ মেরুতে এদের অবস্থান । কিন্তু এ দুয়ের সার্থক সম্মেলনেই গড়ে ওঠে মহৎ শিল্প, সকল  
শিল্পীর শিল্পকর্মে এ দুটো প্রযুক্ত হয় একে অন্যের অনুপূর্ক হিসেবে ।

আবার, শিল্পী যেমন সামাজিক জীব, শিল্পরচনায় যেমন তিনি এড়িয়ে যেতে পারেন না বাস্তবতাকে  
তেমনই তিনি নার্দনিক বোধ সম্পন্ন এক সুরুমার সত্তা, কপ্পনার ডানায় ভর করে তাঁকেও হয় উড়তে । তাই  
শিল্পীমন সবসময় শিল্পরচনার এই ধরাবাধা নিয়মটাকে (সমাজবাস্তবতা ও নার্দনিকতার সুষম যোগাযোগ )  
মানতে চায় না, কিছু সময়ের জন্যে তা হয়ে ওঠে ভীষণভাবে আবেগপ্রবণ ! এই বিশেষ মানসিকাবস্থা শিল্পীর  
মনে জ্যে দেয়ে দু' ধরনের প্রতিক্রিয়া । এক : তথাকথিত নার্দনিকতার ধারণাটাকে দুমড়ে মুচড়ে ছুঁড়ে  
ফেলে দিয়ে তিনি চান সাইক্লনের মত শিল্প করতে, তাঁর চিন্তন তখন তোলপাড় হতে থাকে বিকুল সন্ধুদ্রের  
'রিয়েলিষ্টিক' তরঙ্গাধাতে ! আর দুই : নীরবতা দিয়ে তিনি শব্দেচ্ছারণ করতে চান, তথাকথিত একঘেঁষে  
বাস্তবতাকে ভুলে ময়ুরের মত নেচে ওঠে তাঁর হৃদয়, 'রোমাঞ্টিক' আনন্দানুভূতিকে তিনি সঘে লালন করেন  
বুকের মাঝে ।

## শিল্পের স্বরূপ

'শিল্পের স্বরূপ' বিতর্কের এক উপযুক্ত বিষয় । শিল্প বাস্তবিক ? নার্দনিক ? না এ দুয়ের সার্থক  
সংর্মশ্বণ ? শিল্পরস যদি সমাজবাস্তবতা ও নার্দনিকতার দ্রবীভূত রূপ হয়, তবে উভয়ের অনুপাত কত হলে  
ঐ দ্রবণ সম্পৃক্ত হয়ে সকল শিল্পসৃষ্টি করবে ? বলাবাহুল্য, শিল্পীমন বিজ্ঞানের এইসব হিসেব মাথায় রেখে  
শিল্পরচনা করতে পারে না, তার হৃদয়াবেগে বিজ্ঞানচেতনাকে ছাপিয়ে যায় শিল্পানুভূতি । বেঞ্জামিন  
ফ্রাঙ্কলিন যেভাবে মেষ দেখেন, বেঞ্জামিন মোলোইস সেভাবে দেখেন না, কারণ বৈজ্ঞানিক আর শিল্পীর

দৃষ্টিভঙ্গী এক নয়। আবার, মনস্তাত্ত্বিক কারণেই সব শিল্পীর অনুভূতিও একরকম হয় না, কাঁলদাসের 'মেঘদূতম'-এর সঙ্গে শেলীর 'দ্বীপাটড়'-এর তাই বিস্তর ফারাক।

পাবলো পিকাসোর মতে, 'শিল্প হল এমন এক মিথ্যে, যা সাত্যকে জানতে সাহায্য করে।' স্বাভাবিক-ভাবেই প্রশ্ন ওঠে, মিথ্যে কি? সন্তুষ্টৎ পিকাসো 'মিথ্যে' বলতে বোঝাতে চেয়েছেন আঙ্গিক বা প্রকাশ-কৌশলকে, যা মূর্ত হয় ছবলে, রসে; আর 'সাত্য' হল জীবনাদর্শ, যা শিল্পের ভিত্তিভূমি। অর্থাৎ নার্মণিক (মিথ্যে) আঙ্গিকে প্রকাশিত বাস্তবসম্মত যে (সাত্য) জীবনবোধ, তাকেই বলে শিল্প। শিল্প বাস্তব-জীবনের কৌশলযুক্ত অর্থ যথার্থ প্রতীকিত্বন বলেই তা স্পৰ্শ করতে পারে মানুষ ও সমাজের সৃষ্টিশীল উদ্যমের সমগ্র অঙ্গনটাকে।

### সমাজবাস্তবতা

সমাজবাস্তবতার ধারণা মূর্ত হয় কোন একটা যুগের সামাজিক অবস্থা সম্পর্কে বাস্তবার্থিক সম্যক জ্ঞানে। এ যুগে সমাজবাস্তবতা হল: মানুষের দ্বারা মানুষশোষণ, ন্যায়-নীতি-সৌন্দর্ধের ধূয়ো তুলে প্রার্তিনিয়ত সেগুলোকেই পদদলিত করা, লালিতের মোড়কে কদর্যতা, হাঁপিয়ে উঠা সাধারণ মানুষের অঙ্গুরতা, হতাশা। এমন এক অবস্থায় শিল্পের ভূমিকা কি হবে?

শিল্প মননক্রিয়া হলেও তা বস্তুনিরপেক্ষ নয়, একান্তভাবেই বস্তুনাপেক্ষ। শিল্পী সামাজিক পরিবেশের নিরস রিপোর্টার বা বাস্তবের হুবহু ফটোগ্রাফার নন, তিনি নার্মণিক বোধহীন বা ললিতকলা বিরোধীও নন; কিন্তু, যে মুহূর্তে তিনি সমাজবন্ধন বাতিলেকে, বাস্তবজীবনের দায় এড়িয়ে ভাবলোকে শিল্পের উপকরণ খুঁজতে থাকবেন, তখন তাঁর সৃষ্টি শিল্পের 'নার্মণিকতা', 'লালিত্য' বা 'সৌন্দর্ধ' পরিগত হবে অলৌক বিমৃত ধারণা আলেয়ায়।

### শিল্প ও ধর্ম

বাস্তবজীবনের সঙ্গে ওতপ্রোতভাবে জড়িয়ে রয়েছে ধর্ম। প্রাচীন যুগ থেকে আজ পর্যন্ত ধর্মকে কেন্দ্র করে বহু শিল্প সৃষ্টি হয়েছে। ধর্ম ছিল শিল্পের অন্যতম প্রেরণা, উপাদান। অতীন্দ্রিয়ের ধারণা পুষ্ট করেছে শিল্পকে, শিল্প হয়ে উঠেছে দেবতার প্রতি মানুষের প্রার্থনার মাধ্যম। মধ্যযুগের শিল্পে ধর্মের প্রভাব ছিল সর্বাধিক। ধীরে ধীরে দেব-দেবী-ধর্মাচরণের পাশাপাশি শিল্পে চিহ্নিত হল সাধারণ মানুষের দৈনন্দিন জীবনের সুখ-দুঃখের কথা, 'ফুলের বারমাস্য।' আরও পরে, মানুষ যখন ধর্মবিযুক্ত শিল্পের কথা ভাবতে শিখল, শিখল 'জীবনের জয়গাম' গাইতে, তখন থেকেই শিল্পের দেবতার জয়গায় প্রতিষ্ঠিত হতে থাকল মানব।

আধুনিককালের শিল্পে ধর্মের প্রভাব প্রকট না হলেও প্রচলন। মানবজীবনের কোন সমস্যা যখনই দেখা দিচ্ছে শিল্পে, তা থেকে উত্তরণের পথ নির্দেশিত হচ্ছে ধর্মে, আধ্যাত্মিকতায়! সামাজিক অনাচার ঢাকতে শিল্প-সাহিত্য-সংস্কৃতির মধ্যে কৌশলে প্রবিষ্ট হচ্ছে ধর্মীয় প্রশাস্তি! এই আধ্যাত্মিকতা অসুস্থতারই এক দিক।

### শিল্প ও অঞ্চলিতা

সমাজের পক্ষে যা অশালীল, অশোভন, তাই অঞ্চল। কিন্তু এই সংজ্ঞায় অঞ্চলিতার পরিধি অনেক ব্যাপক ও বিস্তৃত হয়ে পড়ে। আলোচনার সুবিধার্থে আমরা অঞ্চলিতা বলতে বুঝব, নর-নারীর মধ্যেকার

সম্পর্কের বিকৃত উপস্থাপনাকে । আর্দম প্রবৃত্তির সুড়সুড়তে সুস্থ সম্পর্কের বিচ্যুতি ঘটাতে শিশ্পীর তেমন দক্ষতা বা ঘূর্ণয়ানার দরকার হয় না । 'বাস্তবকে সঠিকভাবে তুলে ধরাই', 'সঠিকে নগ্নভাবে বলার সাহস যাঁখ'—এইরকম উন্নেজক কথা-বার্তায় তৈরা হয় অজুহাতের পথ ।

বাস্তব সুস্থতা আর অসুস্থতার সংমিশ্রণে তৈরী ; অসুস্থতাই বাস্তব নয়, প্রেম-প্রীতির সম্পর্কটাও বাস্তব । অসুস্থ বাস্তবের ছবি আঁকতে চাইলে এমনভাবে তা চিহ্নিত হওয়া উচিত, যা হবে অসুস্থতা দূর করার এক স্বল পদক্ষেপণ । অশ্লীলতাকে সামাজিক সমস্যা হিসেবে দেখানো হলেও তা সামাজিক অসুস্থতার কারণ নয় ফল । কারণটিকে দূর করতে পারলে স্বাভাবিকভাবেই ফলটাও দূর হবে । কোন শব্দকে 'অশ্লীল' বলে চিহ্নিত করাটাও ঠিক নয় । সেই বিশেষ প্রয়োগের ওপর নির্ভর করে তার শ্লীলতা-অশ্লীলতা । এই প্রয়োগের ব্যাপারটা আবার শিশ্পীর উদ্দেশ্যের সঙ্গে যুক্ত ।

### শিল্প ও অর্থনীতি

শিশ্প বাস্তবধর্মী বলে তার মধ্যে বাস্তবের সুস্থতা ( প্রীতি, মুগ্ধতা, মঙ্গলেচ্ছা, প্রফুল্লতা, আশা, অন্যায়ের বিরোধিতা ইত্যাদি ) এবং অসুস্থতা ( ভাববাদ, অশ্লীলতা, হতাশা, পরস্পরাবিবেষ, দুর্নীতি, কাপুরুষতা ইত্যাদি ) দুইই ফুটে ওঠে । এসবের মুখ্য নিয়ন্ত্রক হল সমাজের অর্থনৈতিক অবস্থা । যে সমাজে উৎপাদনের উপকরণ-গুলোর মালিক মুঠিমের ব্যক্তি, স্বাভাবিকভাবেই সেখানে দেখা দেয় সম্পদের বর্ণনবিষয় ; আর্থিক কারণে নষ্ট হয়ে যায় সামাজিক ভারসাম্য, মানুষের মনও যায় বিষিয়ে ।

এই অসুস্থ অর্থনীতির প্রভাব পড়ে শিশ্পেও । শিশ্পে জাঁড়য়ে পড়ে অস্থিরতা, বিচ্ছিন্নতা, হতাশা, আধ্যাত্মিকতা বা ঘোনতা । সচেতন শিশ্পীর তখন একমাত্র কর্তব্য হয় : অসুস্থতার অবরুদ্ধের জন্যেই অসুস্থতাকে বারবার তুলে ধরা, সুপ্ত মানবিক মূল্যবোধগুলোকে জাগিয়ে তুলতে সমাজের সুস্থ দিকটির প্রাপ্তি আলোকপাত করা, সঠিক জীবনবোধ গড়ে তোলার প্রক্রিয়ার শরীক হওয়া । শিশ্প আর নিরপেক্ষ থাকতে পারে না, অন্যায়ের বিরুক্তে শুরু করে এক সাংস্কৃতিক যুদ্ধ, তুলন-কলম বলমে ওঠে হার্তায়ার হয়ে ।

### শিল্প ও রাজনীতি

রাজনীতি সংয়োগত অর্থে 'নীতির রাজা', আমাদের জীবনে অনুসৃত নীতিগুলোর মধ্যে যা শ্রেষ্ঠ, তারই নাম রাজনীতি । প্রচালিত ধারণানুযায়ী রাজনীতি হল রাষ্ট্র সম্পর্কিত নীতি, এখানে রাজনীতিকে আমরা সেই অথেই প্রযুক্তি করব । কোন দেশের রাষ্ট্রিকাঠামো সে দেশের শিশ্পের ওপর প্রভৃতি পরিমাণে প্রভাব ফেলে । পূর্বোক্ত 'অসুস্থ অর্থনীতি'র প্রবক্তারা যে দেশের রাষ্ট্রক্ষমতায় থাকবেন, সেখানকার শিশ্প হয়ে পড়বে জীবনীবৃত্তি, জীবনের বিশ্লেষণ করবে বিজ্ঞানের সমান্তরালে । যে শিশ্পী নির্ভীকভাবে শেকলভাঙ্গার গান গাইবেন কার্যকরী পথে রাষ্ট্রিকাঠামোর গুণগত পরিবর্তন চাইবেন, তাঁর ওপর নেয়ে আসবে রাষ্ট্রীয় নিপীড়ন !

অন্যাদিকে, রাষ্ট্রক্ষমতা বিশ্লেষণের করায়ত্বে থাকলে বিকাশ ঘটে স্বাধীন শিশ্পের, বাস্তববৰ্জিত অলীক সৌন্দর্য নয়, সম্যক জীবনবোধে সমাজসম্মত নার্মণিকতাই প্রতীয়মান হয় । সেখানে, বিকশিত হতে পারে 'শতফুল' । অসুস্থ অর্থনীতির মত অসুস্থ রাজনীতিও শুধু আদর্শ জীবন-যাপনের পক্ষেই নয়, সৎ শিশ্পের পুর্ণরও প্রতিকূল । একমাত্র সুস্থ রাজনৈতিক পরিবেশেই মানসিক গুণ ও সুরুমার বৃক্ষগুলো জাগরুক হতে পারে, কেবল সেখানেই স্বতঃস্ফূর্তভাবে সৃষ্টিধর্মী শিশ্প সম্ভব । বলাবাহুল্য, কোনভাবেই শিশ্পকে রাজনীতিবৰ্জিত করা যায় না ।

## শিল্প ও শ্রেণী

শিল্পী সামাজিক জীব, শিল্পের মূল বাস্তবে, তাই সামাজিক ও বাস্তুবিক সমস্যাগুলো প্রতিফলিত হয় শিল্পেও। অর্থনীতি ও রাজনীতির অসুস্থিতায় মানুষের মধ্যে দেখা দেয় শ্রেণীবিভাগ। শ্রেণীবিভক্ত সমাজে শিল্পকে হতে হয় এক বিচ্ছিন্ন সমস্যার মুখোয়াখি.....

ধনবৈষম্যে, রাজনৈতিক প্রহসনে গোটা সমাজটা ভাগ হয়ে যায় দুটো শারীরে, বাণিজ্য আর সাংগঠনের পার্থক্যেরখাটা ক্রমশঃ স্পষ্টভর হতে থাকে। এই পরিস্থিতিতে প্রভাবিত হয় শিল্পীর জীবনদর্শন, মানসিকতা, ভাবাবেগ। 'অর্বিগংশ নার্মণিকতা'কে সমাজের কোথাও খুঁজে না পেয়ে শিল্পী পড়েন দ্বন্দ্বে, একদিকে তিনি সুন্দরের পূজারী, কলার্মিক, অন্যদিকে তাঁর চোখের সামনে ভেসে ওঠে—একশ্রেণীর রক্ত-অশু ঘামে অন্য শ্রেণীর অমানবিক মুনাফাবৃত্তির ছবি। 'জ্যোৎস্না সমুদ্রের তরী' চাঁদকেও গোল হলে ঝলসানো ঝুঁট আর বাঁকানো হলে শানানো কান্তে ছাড়া তখন তিনি আর অন্য কিছু ভাবতে পারেন না। প্রত্যক্ষে বা পরোক্ষে, সচেতন বা অবচেতনভাবে তিনি যে কোন একটা শ্রেণীর জন্যে শিল্প করতে বাধ্য হন।

## নার্মণিকতা

এতক্ষণ আলোচনাটা যেভাবে এগোল, তা থেকে মনে হতে পারে যে, এই অসুস্থ বাস্তবজীবনে, কর্দম সমাজে লালিতকলা চর্চাটা অসম্ভব বা অনুচিত। কিন্তু খাওয়া, ধূম, আন্দোলন বা জননের মতই সৃষ্টিশীলতাও মানুষের স্বার্থাবিক প্রবৃত্তি, আর শিল্প যেমন সৃষ্টিশীল, তেমনই সুন্দর। প্রত্যেক মানুষই করবেশী নন্দনর্তাবৃত্তি। অনেকে নার্মণিকতাকে 'সমাজ বার্তারিক এক বাস্তবোর্ক অনুভূতি' হিসেবে মনে করেন। সুন্দরকে তাঁরা 'বিশুরু' বা 'অর্বিগংশ' আখ্যা দিয়েই সন্তুষ্ট। তাঁদের মতে : সুন্দরের বিকাশ সৌন্দর্ধেই, সেখানে জ্ঞান-সংস্কার-আনন্দের চেয়ে প্রকাশের ভূমিকাই বেশী। সৌন্দর্যবোধ স্থান-কাল-পাত্র নিরপেক্ষ এক শৈর্ষপক্ষ মনোবৃত্তি। অনেকে আবাব সৌন্দর্য বা নার্মণিকতাকে দেখেন আধ্যাত্মিক বোধ হিসেবেও।

সৌন্দর্য কিন্তু একেবারেই এরকম নয়। পরিবর্তনশীল জগতের অনাসব বস্তুর মত সৌন্দর্যানুভূতিও অনিয়ত, সমকালীন দৃষ্টিভঙ্গতে তা বিশেষিত হয় নতুন নতুনভাবে। সৌন্দর্য তাই একান্তভাবেই মুগ্নান্তর, বস্তুগত। নার্মণিকতা কখনোই মানুষ থেকে, জীবন থেকে বিচ্ছিন্ন বোধ নয়। 'সমাজোর্ক' নার্মণিকতা কৌশলে প্রশংসন দেয় সামাজিক কুণ্ঠাতাকে, প্রকৃত নার্মণিকতার সঙ্গে সুস্থ মূল্যবোধের কোন বিরোধই নেই।

## শিল্প ও নীতি

শিল্পের সঙ্গে নীতির সম্পর্ক অচেদ্য। শুধু বৃপ্তসূষ্টি বরে আনন্দদানই শিল্পের উদ্দেশ্য নয়, শিল্পে আছে এক জ্ঞানীয় দিক—জগত সম্পর্কে, জীবন সম্পর্কে সঠিক ও সুগভীর জ্ঞান দান। নার্মণিকতাকে যাঁরা বাস্তববাজিত বলে থাকেন, শিল্পের সেই প্রকাশবাদীরা এড়িয়ে যান নৈতিক প্রশ্নকে। অন্যদিকে, বিষয়বাদীদের শিল্পে মূল হয়ে ওঠে নীতিবোধ।

নার্মণিকতার মত নৈতিকতাকেও যাঁরা সমাজ বিচ্ছিন্ন শাশ্বতবোধ বলে মনে করেন, তাঁদের ব্যাখ্যায় লুকিয়ে থাকে ভাববাদের বীজ। অনিয়ত এই জগতের কি নার্মণিক কি নৈতিক—সব বোধই যুগধর্মানুযায়ী নিয়ন্ত পরিবর্তনশীল। নৈতিকতার ধারণা উঠে আসে সমাজ থেকে, বাস্তবজীবন থেকে। অসুস্থ ব্যবস্থায় ময়তা, প্রীতি, শাস্তি, সমাজসেবা—এই কথাগুলো সঠিক অর্থে বাস্তবায়িত হতে পারে না, অবস্থাটাকে না পাস্টানো পর্যন্ত। অমানবিক অর্থনীতির প্রভাব পড়ে সামাজিক নীতিবোধেও, অনৈতিকেরাই আগে থেকে অবাস্তব, অমূর্ত নীতিশাস্ত্রের দোহাই পেড়ে সাধারণকে প্রতিক্রিয়াশীল দর্শনে শিক্ষিত করার চেষ্টা চালান। নার্মণিকতার

ପାଶାପାଶ ଶିଳ୍ପେ ଥାକା ଚାଇ ନୈତିକତା, ସେ ନୈତିକତା ହବେ ଆତ୍ମଶୁଦ୍ଧି ସଟାତେ ପ୍ରସାସୀ, ସମାଜବିଜ୍ଞାନେର ଗତିର ଅଭିମାରୀ ପରିବାଁତ ସଂଭାବ ନୀତିବୋଧ !

## ଶିଳ୍ପ ଓ ଯୁକ୍ତି

ନାନ୍ଦନିକତା ଓ ନୈତିକତା କଟଟା ବାନ୍ଦବସମ୍ମତ, କୋନ ଶିଳ୍ପେ ଏ ଦୁଟୋ କଟଟା ସାର୍ଥକଭାବେ ଥୁସୁଣ୍ଡ ହସେଇ, ତାର ବିଚାର କରତେ ହସ୍ତ ଯୁକ୍ତିର ପଥେଇ । ଅନେକେ ବଲେନ, 'ଶିଳ୍ପ ଆବାର ଯୁକ୍ତିର କଚକଚାନି କେନ ? ଶିଳ୍ପତବୋଧ ଯୁକ୍ତି-ତର୍କରେ ଧାର ଧାରେ ନା ।' ଆମରା ଜୀବିନ୍ଦମ୍ଭୀ, ତାଇ ସେ ଶିଳ୍ପେର ବିଷୟବସ୍ତୁ ଯୌକ୍ତିକ ନନ୍ଦ, ତାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବନ୍ଧୁନିନ୍ତଭାବେ ଲକ୍ଷ୍ୟପ୍ରର୍ଦ୍ଦ । କେନନା, ଶିଳ୍ପେର ଗୁରୁତ୍ୱ କାଜଟା ହଲ ମାନବସମାଜେର ମନ୍ଦଳସାଧନ, ଶୈଳିକ ଉପାୟେ ଜୀବନେର ଅସଂଗ୍ରାତଗୁଲୋକେ ଦୂର କରା । ଏହି 'ମନ୍ଦଳସାଧନ' ବା 'ଅସଂଗ୍ରାତ ଦୂରୀକରଣ' ଅବିଚ୍ଛେଦ୍ୟଭାବେଇ ଯୁକ୍ତିନିର୍ଭର । କୋନ କାଜଟା ମନ୍ଦଳକର, କିଭାବେ ଅସଂଗ୍ରାତ ଦୂର କରା ସାଇ, ତାର ବିଶ୍ଳେଷଣ ହସ୍ତ ଯୁକ୍ତି ମେନେଇ ।

ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟବିଜ୍ଞାନ, ନୀତିବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିବିଜ୍ଞାନ—ଏ ତିନ ଆଦର୍ଶନିଷ୍ଠ ବିଜ୍ଞାନେର ଆଲୋଚନା ଦର୍ଶନଶାସ୍ତ୍ରେ କାଜ । କିନ୍ତୁ ଏଦେର ଆଲୋତେଇ ଧରା ପଡ଼େ ଶିଳ୍ପେର ଆଦର୍ଶ ! ଶିଳ୍ପ ସତ୍ୟ, ଶିବ, ସୁନ୍ଦର । ଏ ଜୀବନେ ସତ୍ୟ କି ? 'ସତ୍ୟ' ହଲ ଯୌକ୍ତିକତା, ଯୁକ୍ତିର ପଥ ଧରେଇ ପ୍ରତିତିଷ୍ଠା କରତେ ହସ୍ତ ସତ୍ୟର । ମାନୁଷେର ପକ୍ଷେ ଯା କିଛି ମନ୍ଦଳକର, ତାଇ 'ଶିବ', ଶିବ ଏଥାନେ ଦ୍ୱିତୀୟ ନନ୍ଦ, ନୀତିବୋଧ । 'ସୁନ୍ଦର' ବା ନାନ୍ଦନିକତାଓ ବାନ୍ଦବବହିର୍ଭୂତ କୋନ ଅନୁର୍ଭାତ ନନ୍ଦ, ତା ମୂର୍ତ୍ତ ହସ୍ତ ସମାଜଜୀବନେଇ ।

## ଶିଳ୍ପ ଓ ପ୍ରକାଶକୋଶଳ

ଶିଳ୍ପ ହଲ ଏକ ଧରନେର ମାନ୍ଦମିକ ରାମନୁଭୂତି, ଯା ଗଡ଼େ ଓଠେ ସାମାଜିକ ସଟନାବଲୀର ମୋତେ ଆର ପ୍ରକାଶଯୋଗ୍ୟ ହସ୍ତ ଆଙ୍ଗିକେର କଳାକୋଶଳେ । ସକ୍ରିଟ୍ସେର ଶିଷ୍ୟ ଓ ଅର୍ଯ୍ୟାର୍ଟ୍ସ୍ଟିଲେର ଗୁରୁ ଥୀକ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ଲେଟୋ ଥେକେ ଶୁଣୁ କରେ ଆଜକେର ଦିନେର ବହୁ ଭାବବାଦୀ ଶିଳ୍ପୀଇ ଜୋର ଦେନ ପ୍ରକାଶକୋଶଳେର ଓପର । ଅସସଦ୍ଧ, ଅମ୍ପକ୍ଷ ବନ୍ଧୁଜଗତେ ଧାରଣା ଆମାଦେର ମନେ ସଂବେଦିତ ହସ୍ତ ମାନ୍ଦମିକ ପ୍ରକରଣ, ମାନ୍ଦମିକ ପ୍ରକରଣ ଆବାର ବୃପ୍ତ ନେଇ ଆଙ୍ଗିକେ । ଶିଳ୍ପେ ବିଷୟବସ୍ତୁର ଚେଯେ ଆଙ୍ଗିକକେ ତାଇ ଅନେକେ ବଡ଼ କରେ ଦେଖାନ, ଶିଳ୍ପକେ ଘୋଷଣା କରେନ ପ୍ରକାଶଧମ୍ଭୀ ହିସେବେ ।

ସକଳେର ଭାବନାଇ ଅବଶ୍ୟାଇ ଏମନ୍ତା ନନ୍ଦ । ବିଷୟ ଓ ଆଙ୍ଗିକେ ସୂଚତର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥାକଲେଓ ମନ୍ତଃକ୍ଷଣ ଏବଂ ବିଷୟବିଷୟର ପାର୍ଥକ୍ୟ । ଏହି ପାର୍ଥକ୍ୟ ଏହି ବ୍ୟାପାରଟାକେ ଏତିଭୟେ ସାଧାରଣ ଜନେଇ 'କିଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଁ'ର ଓପର ଜୋର ଦେଇଯା ହସ୍ତ । ଅଯୋଗ୍ୟ ଆଙ୍ଗିକେ ଯେମନ ମୂଲ୍ୟବାନ ବିଷୟବସ୍ତୁ ସଂଠିତଭାବେ ପ୍ରତିଭାତ ହସ୍ତ ନା, ତେବେନି ବନ୍ଧୁପାତା ବିଷୟରେ ପ୍ରକାଶରୀତି ସୁନ୍ଦର ହଲେଓ ସାର୍ଥକ ଶିଳ୍ପ ଗଡ଼େ ଉଠିବେ ପାରେ ନା । ଆକାର ( ବା ଆଙ୍ଗିକ ) ବିଷୟର ଯାନ୍ତିକ ପ୍ରକାଶପର୍ଦାତ ନନ୍ଦ, ସଂଚ୍ଛ ଧାରକ ।

## ଶିଳ୍ପ ଓ ଦ୍ୱାନ୍ତିକତା

ବନ୍ଧୁଗତ ବିକାଶ ପର୍ଦାତରେ ବିଦ୍ୟା ବିଦ୍ୟା ଦାର୍ଶନିକ କାଳ 'ମାର୍କସ, ଅତି ପ୍ରାକୃତ ଶିକ୍ଷଣେ ବିଦ୍ୟାସୀ ଭାବବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକ ହେଗେଲେର ମତଟି ମନେ କରନେନ : ଜାଗାତିକ ସମସ୍ତ ବିଷୟରେ ମଧ୍ୟେ ତାର ବିବୁଦ୍ଧ ଗୁଣ ଲୁକିଯେ ଥାକେ ଏବଂ ଏ ଦୁଇର ସଂଘର୍ଭେଦ ସଂଖେତିତ ହସ୍ତ ନତୁନ ବିଷୟ । ମାର୍କସ ହେଗେଲେର ମତ ଏହି ଦ୍ୱାନ୍ତିକ ପ୍ରକାଶ କିଛି ଦିନିନ ପର 'ଶ୍ୟାଦ' ପରିଣତ ହସ୍ତ 'ବାଦେ' ଆବାର ଦେଖା ଯାଇ 'ବିବାଦ', ..... ଶିଳ୍ପବିଷୟକ ଆମାଦେର ଏହି ପର୍ଯ୍ୟାଲୋଚନାଓ ଚିନ୍ତାର ଏକ ବିଶେଷ ଧାରାପ୍ରସ୍ତୁତ, ଏହି ଧାରାର ଆବାର ବିବୁଦ୍ଧ ଧାରାଓ ଆଛେ, ସଂଖ୍ୟା ଓ ସମ୍ମେଲନେ ଜୟ ହସ୍ତ ଆରେକ ଉତ୍ସତର ଧାରାର ।

শিপ্পের সৃষ্টিশীলতাও এগিয়ে চলে 'অৰ্থ অনৰ্থ সমষ্টিকে'র পথে। সমাজবাস্তুতা ও নার্মণকতায় সম্পর্ক দ্বার্দ্দন, দুরের সংবর্ধেই শিপ্পের উৎকর্ষ। মূলতঃ অবিচ্ছেদ্য হলেও শিপ্পের আকার ও বিষয়ের মধ্যেও রয়েছে দ্বার্দ্দনকতা।

## শিল্প ও প্রকৃতি

যে জটিল সামাজিক ও মানসিক বিবর্তনের মধ্যে দিয়ে শিপ্পের জন্ম হয়েছে, তার ইতিহাস যাঁটলে দেখা যাবে, একটা পর্যায়ে শিপ্পসৃষ্টির প্রধান প্রেরণা প্রকৃতিই। প্রকৃতিক দুর্যোগে আদিম মানুষ ভয়ে জীবনেছে গুহার, গুহাচত্রে ফুটে উঠেছে 'প্রকৃতির প্রতিকূলতার বিরুদ্ধে মানুষের সংগ্রাম'। প্রকৃতিকে শুধু ভয়ই নয়, তার সঙ্গে মানুষ অনুভব করেছে একাত্মতাও। প্রকৃতির কোনো হেসেছে, খেলেছে, মনোমধ্যে বগন করেছে আনন্দানুভূতির বীজ। শিপ্প গড়ে উঠেছে মানসিক সুখ-দুঃখ প্রকাশের প্রিয়তম এক অনুভূতিশীল মাধ্যম হয়ে। একদিকে প্রকৃতিকে ভালবাসা, অন্যদিকে তাকে জয় করবার দুর্দৰ্শনীয় ইচ্ছে—দুইই দেখা দিয়েছে শিপ্পের অন্তর্মান উপাদান হিসেবে।

মানুষের রোমাঞ্চিক বা নার্মণিক বোধও পূর্ণ পেয়েছে প্রকৃতিকে আশ্রয় করে। প্রকৃতির সঙ্গে মানুষের এই অচেদ্য বন্ধন বা অক্ষণ্যম ভালবাসার সম্পর্ক দৃঢ়ভূত হয়েছে সমাজবন্ধ জীবনেই। প্রকৃতিপ্রেমের পাশাপাশি তাই সমাজচেতনাও দেখা দিয়েছে মানুষক প্রবৃত্তি হিসেবে। প্রকৃতির সঙ্গে শিপ্পের ঘনিষ্ঠতা মৃত হয়েছে মানবচরিত্রের উষ্ণ সামাজিক, প্রকৃতিকে মানবায়িত করেছে মানুষই।

## শিল্প ও যুগ

শিপ্পের সঙ্গে যুগের সম্পর্ক কি হবে—এ নিয়ে বিতর্কের শেষ নেই। শিপ্প কি যুগের অন্তিম অঙ্গীকার করে অমরত্বের জয়টীকা পরে চিরস্থায়িত্বের পথে ধারণান? অথবা (নমন রসাসন্ত) যুগীয় পর্যালোচিতকে উপজীব্য করে রাঁচিত হয় বলে শিপ্প দ্বার্তাবিকভাবেই যুগাশ্রয়ী? শিপ্পকে যাঁরা চিরস্থায়ী ভাবেন, তাঁদের মতে: শিপ্পরস কোন কালের ভেদ মানে না, তার স্বাদ সর্বকালের, সর্বযুগের, দৃষ্টি যুগান্তরের পানে।

আমরা আগেই দেখেছি, পরিবর্তনশীল পৃথিবীর কোন বোধই চিরস্থন নয়। যুগে যুগে, কালে কালে তার সংজ্ঞা বদলাতে থাকে। 'যুগবৰ্জিত সৃষ্টিশীলতা' অলীক ধারণা মাত্র। যুগের আবর্তনেই শিপ্পের বিবর্তন। বাস্তবের সমস্যাগুলোকে যে শিপ্প যত বেশী ভালভাবে ধরতে পারে, তা মানুষের তত প্রিয় হয়ে ওঠে। আবার, সব যুগের সমস্যাও একরকম নয়, যুগধর্মকে অঙ্গীকার করে তাই আর যাই হোক জীবনধর্মী শিপ্পরচনা সন্তুষ্ট নয়। কোন শিপ্পের জন্মপ্রয়তা দীর্ঘস্থায়ী হতে পারে, কিন্তু চিরস্থায়ী কখনোই হতে পারে না। কোন 'শাস্তি মূল্যবোধ' নয়, একটা যুগের জীবনাদর্শ বাস্তবসম্ভবতাবে যদি কোন শিপ্পে ব্যাঞ্জিত হয় (শিপ্প হয়ে ওঠার শর্তগুলোকে মেনে), তাকেই সফল শিপ্প বলে মেনে নেওয়া উচিত।

## শিপ্পের জন্যে শিল্প

আচ্ছা, শিপ্পের কি কোন উদ্দেশ্য আছে? অনেকের মতে নেই। কোন উদ্দেশ্যকে মাথায় রেখে নার্মিক শিপ্পসৃষ্টি সন্তুষ্ট নয়। 'নিজের বিস্তারে নিজেরই আনন্দ—এছাড়া শিপ্পের অন্য কোন উদ্দেশ্য নেই, আর্দ্ধবিকাশে আস্থাপ্রকাশই শিপ্পের ধর্ম, জাগরিক কোন কিছুর জন্যেই শিপ্প নয়, শিপ্পের জন্যেই শিপ্প'—এমন দৃষ্টিভঙ্গিতে যাঁরা শিপ্পের বিশ্লেষণ করেন, সেই কলাকৈবল্যবাদীদের মতে: শিপ্প স্বাধীন, বাস্তব বা সমাজ বিচ্ছিন্ন, প্রেরণায়ার্থের উর্ধ্বে অবস্থিত এক নার্মণিক বোধ।

কোনভাবেই এমতকে সমর্থন করা যায় না। শিপ্প প্রভাবধর্মী; মানুষের মনে, সমাজের বুকে শিপ্প অত্যন্ত গ্রহণযোগ্য প্রভাব ফেলে বলে কিছুতেই তা বাস্তব বাস্তবত নয়। শিপ্পের এই প্রভাবধর্মী বৈশিষ্ট্যই শিপ্পীকে

একটা পক্ষ নিতে বাধ্য করে, ন্যায় কিম্বা অন্যায়ের। শিল্পী সামাজিক জীব, তাই তার একমাত্র দায়িত্ব হিসেবে দেখা দেয় : সমাজকে, মানুষকে সংভাবে প্রভাবিত করা। শিল্পেত বোধে মানবকল্যাণ সাধনই শিল্পের উদ্দেশ্য।

## মানুষের জন্যে শিল্প

শিল্পীর নার্মদানক মানবিক মূল্যবোধের বিরোধী নয়। শিল্পীও মানুষ, মানুষের প্রতি মানুষেরই থাকে সমাজগত এক আত্মিক বক্ষন। এই ভাবনাকে জীবনদর্শন হিসেবে গ্রহণ করে যিনি শিল্প-রচনায় রঠী হন, আভাবিকভাবেই তাঁর সৃষ্টি শিল্প হয়ে ওঠে জীবনাভিসারী। মানুষের শুভবোধই জয় দিয়েছে শিল্পের, তারপর সুন্দীর্ঘ এক বিবর্তনের মাধ্যমে তা আজকের এই 'বৃপ্তপ্রাপ্ত', শিল্প তাই উদ্দেশ্যগতভাবে কথনোই অশুভ হতে পারে না।

শিল্পীর শুভবোধ লালতরসে জারিত হয়ে জন্ম দেয় সুস্থ শিল্পের, মানব জীবনের পূর্ণাঙ্গ ছৰ্ব তুলে ধরতে রামধনুর মত প্রযুক্ত হয় নন্দনতত্ত্ব। সাম্য-চৈতী-স্বাধীনতার বার্ণ শিল্পে ফুটে ওঠে জীবনের প্রয়োজনে। যে সামাজিক কুশ্চিত্তা শিল্পেত মননের, উন্নত ভাবধারার পথ অবরোধ করে দাঁড়িয়ে থাকে পাহাড়ের মত, 'বোকাবুড়ো'র মত তাকে সর্বশক্তিতে সরানোর কাজেই নিয়োজিত হয় শিল্প ; কেননা, আকাশচোঁঝা সেই পাহাড়ের ওপারেই সমস্ত রঙ-রস, 'বৃপ্তকথা-ফুল-নারী-নদী' ! চোখের জলে লেখা, বুকের রক্তে আঁকা, জীবন যুদ্ধের ছৰ্বিই তো শিল্প !

## উপসংহার এবং

এতক্ষণে, আমাদের এই দীর্ঘ আলোচনার শেষপ্রাপ্তে এসে পৌছেছি। এই পর্যাধিতে শিল্পের পূর্ণাঙ্গ শূলক তুলে ধরা সম্ভব হয়েছে কিনা জানিনা, তবে একান্তভাবেই চেষ্টা করা হয়েছে শিল্পে সমাজ বাস্তবতা ও নার্মদানকতার সম্পর্কটাকে যথাযথভাবে ফুটিয়ে তুলতে। দেখানো হয়েছে ; সমাজের বাস্তবাবস্থার নার্মদানক (নীতি ও ধূস্ত মেনে) উপস্থাপনই শিল্পের ভিত্তি, শিল্প একই সঙ্গে সামাজিক ও নার্মদানক তুরঙ্গের তারকা নাজিম হিকমতের মতে, 'সেই শিল্পই খাঁটি শিল্প, যার দর্পণে জীবন প্রতিফলিত। সেই হচ্ছে খাঁটি শিল্প, যা জীবন সম্পর্কে মিথ্যে ধারণা দেয় না।' সফল শিল্প তাই 'আটো নটার সুর্যে'র মত উজ্জ্বল !

কুসুমে আজ বাবুদের গুক্ষ—সতর্ক হোন এ যুগের শিল্পীফৌজ। শিল্পের রস হোক জীবনধর্মী, ছন্দ হোক চলোঁগ, অলঙ্কার হোক গেরিলা, যুদ্ধের কৌশল ! শিল্পরসিকদের তৈরী থাকতে হবে অন্য ধারার, অন্য ধরনের শিল্পানুভূতিকে বরণ করে নিতে। শিল্পী নিয়োজিত থাকুন 'প্রাণপণে পৃথিবীর সরাতে জগাল !' পৃথিবী সন্তানসন্তবা—নবজাতকের আগমণ ঘোষিত হোক উজ্জ্বল হাসি, উদ্বাম জীবন, উচ্ছল রোদে। রাতের বৃক্ত থেকে ফুটে উঠুক আলোকিত সকাল, শিল্প হোক 'রক্ত দিয়ে ফোটানো গোলাপ !' 'ইন্দাহারে দেশালে ষ্টেনসিলে/নিজের রক্ত অশু হাড় দিয়ে কোলাজ পক্ষিততে' জয় নিক শিল্প !

আমাদের ভাবনাকেই 'উপসংহার' বলে দাবী করাই না, আমরা দর্শনকে চার্চাপয়ে দেবার দলে নই ! সমাজের অন্যসব বিষয়ের মত শিল্পদর্শনও এঁগিয়ে চলে চিন্তার দ্বান্দ্ব পক্ষিততে। আজকের উপসংহার কালকের সূচনা। তাই উপসংহার এবং.....

# বিজ্ঞানশিক্ষা ১ বিকল্প পথের খোঁজে সুদীপ্তি সরস্বতী

বিজ্ঞানের প্রাণবন্ত শরীর কোথায় ?

বিজ্ঞানী ইলডেন এক ভারতীয় বন্ধুর সাথে এদেশেরই কোথাও বিকেলে পায়চারি করছিলেন। কানে এলো সুর ক'রে পুরুষকঠের একটানা আবৃত্তি। মন্ত্রোচ্চারণ হচ্ছে ভেবে ইলডেন আবৃত্তিকারের মন্ত্র বা ধর্মীয় ছহগুলো সমন্বে কৌতুহল প্রকাশ করলেন। উন্নতের বন্ধুটি জানলেন, ধর্মের নয়, বিজ্ঞানের ছহ আবৃত্ত মন্ত্রোচ্চারণের মতো শোনাচ্ছে। স্তুষ্টিক্ষেত্রে ইলডেন এবার গভীর অভিনবেশ সহকারে শুনে নিশ্চিত হলেন, ছেলেটি ইংরেজি ভাষায় আর্যালিফ্যাটিক আর্যামন তৈরির পদ্ধতি বার বার আবৃত্তির মাধ্যমে স্থূলিতে ধ'রে রাখছে।

ইলডেন এরকম পুনরাবৃত্তির পদ্ধতিতে এগারোটি ভাষায় যথেষ্ট সংখ্যক কবিতা স্থূলিতে সঞ্চয় করেছিলেন, কিন্তু বিজ্ঞান কথনে এভাবে পড়েননি বা শেখেননি। তাই হয়ত তিনি অবাক হয়েছিলেন।

তবে আমরা, বিজ্ঞানের ভারতীয় ছাত্রা নিশ্চয়ই ওপরের ঘটনায় অবাক হাঁচ্ছ না। যেখানে বইয়ের পাতায় লেখা প্রস্তুতপ্রণালী অনুসরণ ক'রে ল্যাবরেটরিতে তৈরির মাধ্যমে শেখার সুযোগ নেই, অথচ পরীক্ষার খাতায় কয়েকটা মাত্র মিনিটের মধ্যে বেশ গুরুত্বে খুঁটিনাটিসহ আর্যালিফ্যাটিক আর্যামন তৈরির পদ্ধতি লিখতে পারলে ঐ উন্নতপিচু বরাদ্দ নয়রের ষাট, সত্তর, আঁশ বা নবই শতাংশ পাওয়া যেতে পারে এবং এভাবে পাওয়া নয়রের পরিমাণ দিয়ে ছাত্রের ট্যালেণ্ট বা মেধার পরিমাণ মাপা হয়, সেখানে সঁচৎকারে হোক আর অঁচৎকারেই হোক, পুনরাবৃত্তির পদ্ধতিতে মুখ্য করা ছাড়া অন্য কোনু পথে ছেলেটি মেধাবী হিসেবে নিজেকে প্রতীষ্ঠিত করবে ?

ঝাঁঁরা বিজ্ঞানশিক্ষার চৰ্লাতি কাঠামোকে টিকিয়ে রাখতে চান, তাঁরা হয়ত ভেবেছেন, এই তথ্য বিস্ফোরণের যুগে এলোপাথার্ডি গাদা গাদা তথ্যের ক্যাপসুল গেলানোই বিজ্ঞান শেখানো। কিন্তু বিজ্ঞানের এই শিক্ষাকাঠামোয় বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির চৰার সুযোগ কতটা ? প্র্যাকটিক্যাল ক্লাস !! প্রাথমিক ও মাধ্যমিক শ্রেণি এর কোনো স্বাদই যখন পাইনি, তখন দাদাদের স্কুলের ল্যাবরেটরিকে ভাবতাম ম্যার্জিক শেখানোর ঘর। উচ্চমাধ্যমিক শ্রেণি ল্যাবরেটরিতে কাজ করার সুযোগ পেয়ে উপর্যুক্তি করলাম, এটা একটা নিপীড়নকক্ষ যেখানে “প্র্যাকটিক্যাল নামে একটা গর্ভ্যত্বণা সইতে হয় আর ‘রেজাণ্ট’ কিছুতেই বইয়ের মতো আসতে চায় না।”

\* ইলডেনের স্তুষ্টিত হওয়ার কারণটা কিন্তু খুব স্পষ্ট নয়। মন্ত্রোচ্চারণের ভঙ্গীতে বিজ্ঞান “শেখা” ( অর্থাৎ না-শেখা ) কেবল ভারতীয় ছাত্রদেরই বিধিলিপি নয়। ইলডেনের জীবনের সিংহভাগ যেদেশে কেটেছে, সেই বিটেনের শিক্ষার ওপর সেখানকারই শিক্ষাবিদদের মূল্যায়নযুক্ত লেখা থেকে [ যেমন The Challenge of Education (1967)—Sir George Pickering ] মনে হয়, সৌভাগ্যবান ব্যক্তিক্রম ( যেমন ইলডেন স্বয়ং ) ছাড়া গড় অবস্থাটা সে দেশেও কাছাকাছি। কাজেই, এব্যাপারে আমাদের বেদনার কারণ থাকলেও হীনমন্ত্রাত্মক কারণ নেই।

বিজ্ঞানশিক্ষার এই ব্যবস্থায় শিক্ষকের চোথের আয়নায় বা বইয়ের ছাপা অঙ্কের ঘটনার বন্য দেখতে দেখতে ছাত্র ধীরে ধীরে চারপাশের ঘটনা দেখার চোখ হারিয়ে ফেলে। শিক্ষকের কাছ থেকে আসা প্রশ্নের একমুখী তোড়ে ছাত্রের চারপাশ থেকে আসা প্রশ্ন ভেসে যায়। শিক্ষক বিজ্ঞান দান করেন, ছাত্র বিজ্ঞান গ্রহণে ব্যস্ত থাকে। ক্রমশ ছাত্র যত্নে বৃপ্তান্তির হয় আর যন্ত্রী হন শিক্ষক। প্রকৃতির ইহলোক থেকে ছাত্রের উত্তরণ (?) ঘটে বিজ্ঞানের পরলোকে। শিক্ষার এই রাস্তা ছাত্রকে বিজ্ঞানে কৈবল্যলাভের দিকে এগিয়ে নিয়ে যায়। “বিজ্ঞান সত্য, জগৎ যথ্য” ধরনের উপর্যুক্তে মন ভ’রে যাওয়া সম্ভব তুরীয় অবস্থায়। বিজ্ঞানের গবুর গাড়িতে বসানোর জন্য ঝুঁঝির মতো শান্ত সমাহিত কৈবল্যপ্রাপ্তদেরই তো দরকার।

প্রকৃতির রহস্যভেদের চেষ্টা নয়, বিজ্ঞানের রহস্যভেদে করতে করতেই কেটে গেল বিজ্ঞানশিক্ষার এতগুলো বছর। বিজ্ঞানের শরীর ভেবে এর্তাদিন যার ওপর দিয়ে চোখ বুজে হেঁটে এসেছি, এখন তার বুকের কাছে এসে কোনো হৎস্পন্দন অনুভব করছি না, শ্বাস পড়তেও দেখছি না। আমলে বিজ্ঞানের শরীর নয়, খোলসের ওপর দিয়ে হেঁটে এসেছি। এই কাঠামোয় বিজ্ঞানের জীবন্ত শরীর খুঁজে পাচ্ছি না।...বিজ্ঞানের প্রাণবন্ত শরীর খুঁজছি।

খুঁজছি হয়ত সবাই। তবে আমাদের বেশির ভাগের কাছেই খোঁজা মানে ভাবা, সংশ্লিষ্ট বইগুলি পড়া, লেখা তৈরি করা, তর্কের তোড়ে সিগারেট নিনিয়ে ফেলা ; আবার ভাবা...। আমাদের ভাবনাচতুর্গুলো মনের উঠোনেই থেকে যায়, সমাজের মাটিতে আর নেমে আসে না। তাই এদেশে বিজ্ঞানশিক্ষায় বিকল্প পথের খোঁজে কোনো প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা হাতে না নিয়ে কেবল মধ্যপ্রদেশের হোশাঙ্গাবাদ জেলার গ্রাম্য সমাজের দিকে চোখ ফিরিয়েই ক্ষান্ত থাকতে হয়।

#### হোশাঙ্গাবাদের অভিজ্ঞতা

মধ্যপ্রদেশের হোশাঙ্গাবাদ জেলার দুটো স্বেচ্ছাসেবী সংগঠন, ফেণুস বুরাল সেন্টার ও কিশোর ভারতী, গ্রাম্য এলাকায় স্কুলগামী ছোট ছেলেমেয়েদের বিজ্ঞান শেখানোর এক বিকল্প পথে পা বাঢ়ায় ১৯৭২ সালের মে মাসে। হোশাঙ্গাবাদ জেলার গ্রামগুলোর ঘোলোটি মাধ্যমিক স্কুলের পড়াশুনার পরীক্ষার্থীক্ষণ চালানোর সরকারি অনুমোদন নিয়ে ওদের যাত্রা শুরু হয়। ১৯৮২ সালে ফেণুস বুরাল সেন্টার ও কিশোর ভারতী বিজ্ঞানশিক্ষার বিকল্প পদ্ধতির মশাল তুলে দেয় একলবা নামে নবগঠিত একটি সংস্থার হাতে।

উদ্যোক্তাদের কর্মপর্দ্বাতটা এরকমঃ মাধ্যমিক স্কুলের শিক্ষকদের তাঁরা বিকল্প পদ্ধতিতে শিক্ষিত করেন। আশা করা হয়, প্রশিক্ষণের শেষে নিজ নিজ স্কুলের ছাত্রদেরও শিক্ষকরা একইভাবে বিজ্ঞান শিখতে সাহ্য্য করবেন।

খবরদারির আবহাওয়ায় সমাজের আগাপাশতলা ছেয়ে আছে। সমাজের অঙ্গ শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান দ্বাবতই কর্তৃপক্ষের বিষবাস্প থেকে মুক্ত নয়। এ আবহাওয়ায় ছাত্র শিক্ষাক্ষেত্রে নিজেকে প্রকাশ করার বদলে দর্মিয়ে রাখতে, গুটিয়ে থাকতে ধীরে ধীরে অভ্যন্ত হয়ে পড়ে। একথা খেয়াল রেখে হোশাঙ্গাবাদে শিক্ষক-প্রশিক্ষণের গোড়া থেকেই শিক্ষকদের কর্তৃপক্ষকারী, অবদমনকারী আবহাওয়ার বদলে খোলামেলা, স্বচ্ছ বাতাবরণ তৈরির চর্চাকে উৎসাহিত করা হয়।

খোলামেলা আবহাওয়ায় শুরু হয় বিজ্ঞান শেখানো।

বিজ্ঞানশিক্ষার চলতি পদ্ধতি সম্পর্কে বলতে গিয়ে ইংরেজ কর্বি কিপলিংয়ের অনুসরণে সুভাষ গার্ডুল লিখেছেন, এখানে

“Theoretical is Theoretical  
Practical is Practical  
The twain shall never meet.”

বিজ্ঞানের থিয়োরেটিক্যাল ক্লাসে সৃষ্টি, সংজ্ঞা, খাপছাড়া নানান তথ্য মুখ্য করানো হয় যার সাথে চারপাশের যোগ খুঁজে পাওয়া শিক্ষার্থীর পক্ষে দুর্ক হয়ে পড়ে। বৈজ্ঞানিক সূত্রের সংক্ষিপ্ত উক্তির মধ্যে ঠাসা থাকে নানান অর্থ। সেই অর্থগুলো উপর্যুক্তি না ক'রে সূত্রটা বলতে পারা আর কোনো তাৎক্ষণ্য মন্ত্র উচ্চারণ করা একই ব্যাপার। অথচ এই ব্যাপারটাই ঘটে প্রচালিত থিয়োরেটিক্যাল ক্লাসে। ছাত্রকে এখানে পরীক্ষা-নিরীক্ষা না ক'রে সৃষ্টি “আয়ত্ত” করতে হয়। ফানেল দিয়ে মাথার ভেতর যান্ত্রিকভাবে তথ্য ঢেলে দেয়ার সাথে এই ক্লাসগুলোর তুলনা করা যেতে পারে।

নিচু ক্লাসে প্র্যাকটিক্যালের বালাই নেই। উচ্চ ক্লাসে ছাত্ররা ল্যাবরেটরিতে প্রবেশাধিকার পেয়েই জিটল, খুব দারী (অতএব অর্তি সাধানে ব্যবহার্য) যন্ত্রপার্টির পালন পড়ে। যন্ত্রপার্টি ব্যবহারের অর্তি সাধানতা, জিটলতা আর মহিমার আড়ালে ঢাকা পড়ে বিজ্ঞানের সরলতা। প্রকৃতির রহস্যকে উন্মোচিত করা যার কাজ, সেই বিজ্ঞানই এভাবে রহস্যময়, দুর্বোধ্য হয়ে পড়ে, রোজকার বাস্তবতা থেকে দূরে স'রে যেতে থাকে। বিজ্ঞানশক্তি হয়ে ওঠে একথেরে, ক্রান্তিকর একটা বোঝা ব'ঝে বেড়ানো।

### অন্যদিকে হোশাঙ্গাবাদের বিজ্ঞান শিক্ষার্থীদের সোচার উপর্যুক্তি

“ম্যানে শুনা...ভুল গয়া

ম্যানে দেখা...যাদ রহা

ম্যানে ক'রকে দেখা...সবুজ গয়া”

এই “ক'রকে দেখা” অর্থাৎ পরীক্ষা-নিরীক্ষা ক'রে দেখাই বিকল্প বিজ্ঞানশক্তির মর্মবস্তু। এখানে শুরুতে সংজ্ঞা, সৃষ্টি এসব মুখ্য করানোর বোঁক নেই। জ্ঞানের বর্ণাধারায় ছাত্রদের ধুয়ে দেয়ার বদলে শিক্ষক সাহায্যকারী ও পরিচালকের ভূমিকা পালন করেন। পরিবেশকেই এখানে বিজ্ঞান শেখার উৎস হিসেবে ব্যবহার করা হয়। পাঠচক্র শুরু হয় “পরিবেশ থেকে কিছু উপকরণ নিয়ে প্রায় খেলার ভঙ্গীতে নাড়াচাড়ার (অন্য কথায়, পরীক্ষার) মাধ্যমে”। পরীক্ষার সাজসরঞ্জামের বেশিরভাগই চেনাজানা, সহজসরল, ঘরোয়া আর সন্তা। যেমন, পর্লাইথনের বাটি, তুলো, সুতো, বেলুন এসব। দাম কম হওয়ার জন্যে প্রতিটি ছাত্রই নিজে হাতে ইচ্ছেমতো যন্ত্রপার্টি ব্যবহার করতে পারে। সহজসরল হওয়ার জন্যে যন্ত্রপার্টির সাথে ব্যবহারকারীর একটা নিবিড় সম্পর্ক গঠে ওঠে। ফনে একথেরেমির বদলে সৃজনশীলতার বিকাশের অবকাশ মেলে। অনেক সময় নতুন নতুন যন্ত্রপার্টি ছাত্রাই উত্তোলন করে। যেমন, একসময় সুচের অভাবে পরীক্ষা আটকে যেতে বসে। সুচের বিকল্প হিসেবে এক ছাত্রের মাথায় বাবলা কাঁটা (ওখানকার প্রামে যার ছড়াছাঁড়ি) ব্যবহারের কথা আসে। এখন বাবলা কাঁটা ওখানে সুচের জায়গা তো নিয়েছেই, উপরস্থি নতুন কিছু পরীক্ষা ও উন্নতিবিত হয়েছে যেখানে বাবলা কাঁটা সুচের চেয়ে বেশি উপযোগী। যাই হোক, প্রতিটি শিক্ষার্থীই নিজে হাতে চেনাজানা সাজসরঞ্জামের সাহায্যে পরীক্ষা চালায়, ইল্লিয় চালনার মাধ্যমে খুঁটিয়ে খুঁটিয়ে নিরীক্ষণ চালিয়ে পর্যবেক্ষণ নথিভুক্ত করে। তারপর অন্যান্য ছাত্র এবং শিক্ষকের সঙ্গে আলোচনার মাধ্যমে নিজেরাই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়। শিক্ষক ছাত্রদের প্রশ্ন করতে, প্রশ্নের উত্তর নিজেদেরই পরীক্ষার মাধ্যমে খুঁজে নিতে, পর্যবেক্ষণ বা সাক্ষ্যপ্রাপ্তাগকে খীঁতিয়ে দেখতে এবং নতুন পরিস্থিতি এলে বিচারিবশেষণের মাধ্যমে তার মোকাবিলা করার প্রেরণা যোগান।

সংগঠকের ডায়েবী

হোশাঙ্গাবাদের বিজ্ঞান কর্মসূলির থেকে তুলে আনা যাক কিছু টুকরো ছাঁবি।

শিক্ষক-শিক্ষণের উন্নিদ-বিজ্ঞানের পাঠচক্রে এক শিক্ষক, যিনি কৃষকও, জানতে চাইলেন, “আচ্ছা, মাটিতে যে সার দেয়া হয়, তা পাতায় পৌছব কি ক'রে?” উত্তর খোঁজার জন্যে পরীক্ষার কথা ভাবা হোলো। একটা ছোট্ট সুজ ডাল কেটে তার গোড়ার দিকটা লাল কালিতে ডুবিয়ে রাখা হোলো। আধিষ্ঠান পরে পাতার

“শিরা”গুলোকে লাল হয়ে যেতে দেখা গেল। এই পর্যবেক্ষণের রাস্তা দিয়ে আলাপ আলোচনার মাধ্যমে উত্তরে পৌঁছনো হোলো। কিন্তু একজন শিক্ষক সন্দেহ প্রকাশ করলেন, “এমনও তো হতে পারে যে পাতার শিরাগুলো লাল হয়েছে লাল কালিতে ডোবানোর জন্যে নয়, বরং ডাল কাটার জন্যে। কাটার পর আপেলের কাটা জারগাটা বাদাহী হয়ে যেতে আর্ম দেখেছি।”

চল্লিত শিক্ষাপদ্ধতিতে এই সন্দেহকে সম্ভবত উপহাস ক'রে উর্দ্ধয়ে দেয়া হোতো। ফলে, উপহাসের পাত্র হওয়ার আশঙ্কায় আগামী দিনগুলোতে বহু প্রশ্ন মনের ভেতর চেপে রাখতে প্রশ্নকর্তা হয়ত অভাস হয়ে যেতেন। কিন্তু এখানে তা হোলো না। বদলে উত্তপ্ত বিতর্ক চলল এই প্রশ্নকে কেন্দ্র ক'রে। অবশেষে এই পরীক্ষাটা আবার করা হোলো—তবে পাশাপাশ একই রকমের আরেকটা ডাল কেটে রঙ না ঘোশনো জলে ডুবিয়ে রেখে। এভাবে “তুচ্ছ” প্রশ্নের চৌকাঠে ঠেকে কন্ট্রোল্ড এক্সপেরিমেন্টের ধারণা শিক্ষার্থীদের চেতনার বৃত্তে প্রবেশ করল।

ব্যাবার্থিকভাবেই এরকম বাধাহীন স্বচ্ছল পরিবেশে শিক্ষার্থীদের কৌতুহলের জানালাটা খুলে যায়। প্রশ্ন আসে, “নীল কাঁচি ব্যবহার করলে কী হবে?”

বিশেষজ্ঞ প্রশিক্ষক তাঁর অভিভাবক কথা অকপটে স্বীকার ক'রে বললেন, “আসুন, ক'রে দেখি।”

“আঁ, আপনি না বোটানিতে পি, এইচ, ডি,?” হতভম্ব একজনের মুখ ফস্কে বেরিয়ে এলো।

আসলে শিক্ষার্থী-শিক্ষকদের মূল্যবোধেই বড় রকমের আঘাত লেগেছিল। কেননা, তাঁদের কাছে উচ্চতম ডিগ্রির অর্থ ছিল জ্ঞানের শেষ সীমায় পৌঁছনোর প্রমাণপত্র। কিন্তু এরকম নানা ঘটনার মধ্যে দিয়ে এটা ধীরে ধীরে স্পষ্ট হতে লাগল যে, সদা সর্বজ্ঞের ভান না ক'রেও শিক্ষক হয়ে থাকা যায়। বহু প্রশ্নের উত্তর ছাপ্তকেই খুঁজে নিতে হয়, শিক্ষক তার হয়ে খুঁজে দিতে পারেন না। এই উপর্যুক্তি শিক্ষকনির্ভরতা থেকে স্বনির্ভরতায় উত্তরণের সোগান।

পাঠ্রক্রমের নির্বাচন নয়, বিকাশ

এই বিকল্প বিজ্ঞানশিক্ষার উদ্যোগ্যারা মনে করেন, প্রামের ছেলেমেয়েদের কী শেখানো হবে অর্থাৎ সিলেবাস কী হবে, শুনুৰে বিশেষজ্ঞদের কলম তা বেঁধে দেবে না। প্রামের পরিবেশে শিক্ষক ও ছাত্রদের মোজকার অভিভাবক ভিত্তিতেই পাঠ্রক্রম বিকাশিত (evolved) হবে। সেভাবেই বিকাশিত হয়েছে এবং হচ্ছে হোশাঙ্গাবাদের বিজ্ঞান পাঠ্রক্রম ও বইপত্র। হাতে কলমে পরীক্ষা-পর্যবেক্ষণ এর্ডিয়ে ওসব বই পড়া সম্ভব নয়। ওতে কিভাবে পরীক্ষা করতে হবে, তা বলা আছে, পর্যবেক্ষণ লিখে রাখার নির্দেশ আছে আর আছে পর্যবেক্ষণ নিয়ে আলোচনা শুনু করার জন্যে দুয়েকটা প্রশ্ন। আলোচনার আরো প্রশ্ন আসবে। আলোচনার মাধ্যমে বা নতুন পরীক্ষার সাহায্যে উত্তর খুঁজে নিতে হবে ছাত্রদেরই। তারপর সিদ্ধান্ত খাতায় লিখে রাখতে হবে। হাজার খুঁজলেও বইয়ে কোনো সংজ্ঞা, বলে দেয়া পর্যবেক্ষণ বা তৈরি করা উত্তর মিলবে না।

পরীক্ষাব্যবস্থা

একবার একটা শহরের স্কুলে কিছু বিজ্ঞানকর্মী “কর্ককে দেখা.....সময় গয়া!” নীতির ত্রিস্তুতে বিজ্ঞান শেখানো শুরু করেন। ছাত্রাও উৎসাহিত। বিজ্ঞান মুখস্থ করার দিন চ'লে গেল। বেশ চল্লিছিল। কিন্তু একসময় বোর্ডের পরীক্ষার গর্জন শোনা যেতে লাগল। একটা অস্বাস্তকর প্রশ্নের মুখেমুখ হতে হোলো সবাইকে। ছাত্রদের মূল্যায়নের ধরনটা কিরকম হবে? বোর্ডের কর্মকর্তারা প্রথাগত পরীক্ষাপদ্ধতি থেকে একচুলও সরতে রাজি হলেন না। অগত্যা সন্তান্য প্রশ্নের তৈরি করা উত্তর গেলাতেই শেষের কয়েকটা মাস কাটল। বিকল্প বিজ্ঞানশিক্ষার উৎসাহ মাঠে মারা গেল।

তবে হোশাঙ্গাবাদের বিজ্ঞানকর্মীরা বেশ আঠাট বেঁধেই মাঠে নেমেছিলেন। যে ঘোলোটি স্কুলে এই বিকল্প বিজ্ঞানশিক্ষার চৰ্চা হচ্ছে, সেখানকার ছাত্রদের বিজ্ঞান বিষয়ে মূল্যায়নের পদ্ধতি স্বাধীনভাবে ঠিক করার সরকারি দায়িত্বে রয়েছেন উদ্যোগস্থ। বাস্ক্রিটারের পর্যবেক্ষণক্ষমতা, পর্যবেশ থেকে তথ্য আহরণের ক্ষমতা, স্বাধীনভাবে চিন্তাভাবনা করার ও সিদ্ধান্তে পৌছনোর পারদর্শিতাই ওখানকার পরীক্ষাব্যবস্থায় মূল্যায়নের মাপকার্ত। তাছাড়া নতুন কোনো সমস্যার মুখোয়ারুখ হ'লে পরীক্ষার্নাইক্ষার মাধ্যমে সরাধানসৃষ্টি খুঁজে বের করার পারদর্শিতাও বিচার করা হয়। ওপ্ন-বুক (open-book) লিখিত পরীক্ষা এবং হাতে কলমে পরীক্ষার মাধ্যমে এসব যাচাই করা হয়। পুরোনো পরীক্ষার উন্নতপত্রের বিচারবিশ্লেষণের ভিত্তিতে নানা অদলবদলের মাধ্যমে ছাত্র মূল্যায়নের পদ্ধতিকে দিন দিন আরো উপর্যোগী ক'রে তোলা হচ্ছে।

উপসংহারের বদলে

বিজ্ঞানের ছাত্ররা যে পদ্ধতিতে শিক্ষালাভ করছি, আমরা সবাই নিশ্চয়ই সেটাকে পালটানোর পক্ষে। অবাঞ্ছিত এই শিক্ষাপদ্ধতির বিকল্পে বাহ্যনীয় পদ্ধতিতে বিজ্ঞানশিক্ষা যে স্কুলস্তরে সম্ভব, হোশাঙ্গাবাদের অভিভূতার আলোয় আজ তা স্পষ্ট। কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ে স্তরেও চলতি শিক্ষাপদ্ধতির বিকল্প ক'রে হতে পারে, তা নিয়ে ভাবনাচিন্তা ও পরীক্ষার্নাইক্ষা শুরু করা দরকার এখন থেকেই। একইসাথে বর্তমান শিক্ষাপদ্ধতির শেকল ভাঙার আওয়াজ তুলতে হবে আমাদের। হোশাঙ্গাবাদ আমাদের উন্নত করুক।

#### ঋণবীকার

- 1। Science and Indian Culture (1965) : Is "Science" a Misnomer  
—J. B. S. Haldane
- 2। The Hoshangabad Vigyan—Delhi University Science Teaching Group,  
Friends Rural Centre & Kishore Bharati; Science Today, December 1977
- 3। "করকে দেখা...সমব গয়া" : একটি বিজ্ঞান প্রশিক্ষণ শিরিয়ের কথা—  
—সুভাষ গাঞ্জুলি ; বিজ্ঞান ও বিজ্ঞানকর্মী, জানুয়ারি-ফেব্রুয়ারি ১৯৮৬
- 4। "করকে দেখা...সমব গয়া" : আরো দুটার কথা—  
—সুভাষ গাঞ্জুলি ; বিজ্ঞান ও বিজ্ঞানকর্মী, মার্চ-জুন ১৯৮৬
- 5। সুভাষ গাঞ্জুলির অপ্রকাশিত লেখা।

## তুলনামূলক

### কৃতিবাস রায়

এবার বিত্তীকত বসন্তে তুমি এলে  
 বেলা-ভোর বৃক্ষ হয়েছিল  
 নাগরিক বাগান-বাড়ির ছাদ ভরে গেল কোমল সবুজে  
 আর মনে পড়ল আমাদের পিতৃহীন গৃহযুক্তের কথা  
 এবং তোমাকে মনে হল অস্পষ্টবাদিনী  
 কি করুণ পুরুণমার নীল চাঁদ  
 বরে পড়ল পরিচিত-হীন  
 অঙ্ককার অবয়বে, ক্লাস্ট, নিরস্ত অথবা, ব্যর্থ বাস্তন্তক  
 বৃক্ষতে আসার বাগান ভরে গেল  
 জল-কাদা, কখনও তোমার পদচ্ছাপে  
 কাঠের সিঁড়িতে তার স্মৃতি, তোমার দয়ায়  
 কবে প্রায় তুলনামূলক ?

### অভিজিৎ দন্তর কবিতা

তোমারও সুদূর স্থিতি উপত্যকা জুড়ে যদি  
 প্রবর্তনা করো এক পাইন সবুজ রঞ্জ  
 স্থির কোন যাদুর আভায় দ্যাখো অন্যমনা

কৌতুকে মাথামার্থ অর্তীকতে নেয়ে আসে  
 দ্রুমর বিকেল তার নিজের সাথেই খেলা  
 নিজেদের সামর্থ্য মতো তারা নিজেই আলাদা

প্রাণপণ ফিরে যাবো জ্যোতির্ময় ক্যাকটাসের বনে  
 বয়স পালটে এক অগোচর রৌদ্র সভ্যতায়  
 তার কিনার ছুঁঁয়ে-না-ছুঁয়ে সুরেলা আগোদ

তোমার আঙ্গিকে এই আরেক সবুজে আমি  
 সামিল হয়েছি থুব সহজেই ছায়া আয় রোদে  
 দুভাগে সাজিয়ে নিলে একমাত্র বর্ণ সঙ্গীত

## ଯଶୋଧରା ରାୟଚୌଧୁରୀର କବିତା

ରାସିଆ, ତୋମାର ରସ କୋଥା ହେ ?  
ମୁଖେର ସାମନେ ଉଡ଼ିଛେ ମାଛ  
ପାଲଙ୍କ୍ଷେତର ଜନ୍ୟେ ଏଥିନ  
ହନେ ହୟେ ଆମରା ବାଁଚ

ଖରାୟ ଖରାୟ ମାରାଇ ସବୁଜ  
ମରାଇ ଭରେ ମାନୁଷ ତୋଲୋ  
ଦୋକାନଦାରୀ ଭାବେର ଘରେ  
ରସମାଚାନେର ଦେଖାଓ ତୋ ନେଇ

ତୁବଲୋ ଆଲୋ, ତୁବୁଓ ଆହି  
ଆକାଶ ଚୋଥେ ହାଁପତୋଶେ  
ଏଥିନେଇ ପ୍ରାତିଶ୍ରୁତ  
ସକଳ ଲୋକଇ ଶିଖିଛେ ଠେକେ

ବଲକ ଧେଁରା ମରିଚ ପୋଡ଼ା  
ନାକେର ନୀଚେ ଧରାଇ ଏନେ  
ବସାଙ୍ଗେ ହାତ, ବୁକେର ମଧ୍ୟେ  
ଦରଦଭରା ଫିନିକ ଟେନେ  
କଥାର ପେରେକ, କଥାର ପାଁଚିଲ  
ଭରପେଟେ ତାଇ ହଇ ହା-ଭାତେ

ଚୋଥେର ପାତା ଜାଗିଯେ ଧରେ  
ଫୁଲେର ନୀଚେ ଘୁମେର ସିରିଙ୍ଗ  
ନୀଳ ମରଗେ, ଲାଲ ଓଜରେ  
ସ୍ଵପ୍ନ ସାଜାଓ ଆସନା ଜୁଡ଼େ  
କେମନ କରେ ପ୍ରାତିଛାଯା  
ମେନୀମୁଖୋର ପଲକ ଦେଖି

ବଲ ହାରି, ରାସିଆ ତୋମାର  
ଚୋଥେର ସାମନେ ଉଡ଼ିଛେ ମାଛ ।

ମହିଳା  
ଓଡ଼ିଆ ଶୋଭା

ଦୁପୁର  
ଅତ୍ରୀଶ ବିଶ୍ୱାସ

ଏକଟା ସିର୍ଦ୍ଦି ଜାହାଜ ଭେଡେ ସମୁଦ୍ରରେ ନାମେ  
ବାତାସ ଛେଇଲେ ଏହି ଦୁପୁରେ ଡାଇନେ ଏବଂ ବାମେ  
ଡେକେର ବୁକେ ପାଯେର ଚିହ୍ନ ଭାସଛେ ଶତ ଶତ  
ନାରୀଓ ନେଇ, କରିବା ନେଇ, ଶଞ୍ଚିଚଲେର ମତୋ  
କେବଳ କାରୋ ପ୍ରେମେର ସ୍ମୃତି ଗମ୍ପ କରେ ଯାଇ  
ତାତେଇ ଆରୋ ତୀରେର ତୃଷ୍ଣା କାଁଦାହେ ପିପାସାୟ ।

ବଢ଼ ତୋଳେ ବନ୍ଦୀ ବାତାସ  
ସ୍ଵପନ ରାୟ

ଦୁ'ଶୁଠୋ ବାବୁଦ ନିଯେ ବାତାସ ଦାଁଡ଼ିଯେଇଲ ରାନ୍ତାର ମୋଡେ  
ତିରିନ ଓରାରଲେମେ ଖବର ପେତେଇ  
ଦମକଳବାହିନୀକେ ଡେକେ ପାଠାଲେନ  
ବାତାସ ଭିଜଳ, ନିଭଳ ନା ବାବୁଦେର ତାପ  
ତିରିନ ତାଇ ରାଇଫେଲବାହିନୀକେ ଖବର ଦିଲେନ  
ଶୁଳି ଚଲି—  
ଫେଁଟା ଫେଁଟା ରକ୍ତ ଗାଡ଼ିଯେ ପଡ଼ିଲ ମାଟିତେ.....

ବନ୍ଦୀ ବାତାସ ତବୁ ବଢ଼ ତୋଳେ ପୁଣିମ ପାହାରାଯ ।

## କାନ୍ତିମ ସୌମ୍ୟ ଦାଶଗୁପ୍ତ

ଚନ୍ଦ୍ରା ବାନାଓ ପଥ, ଆମାଦେର ଆଲାପ-ଆଲୋଚନା ହୋକ  
ଜଡ଼ୋ ହୟେ ଏସେ ଘରେର ଦରଜା, ନିଚୁ ହୟେ ଯାନ ଲୋକ !

ଆଙ୍ଗୁଳ ଉଠୁକ ମାଥାର ଶୀର୍ଷ, ଧାନ ଗୁନେ ନିକ ଓରା  
ଚଟୁଳ ଛନ୍ଦେ ଧୂଯେ ଯାକ ବେଦୀ, ବେଜେ ଓଠୋ ଗନ୍ଧୀରା

ଖୁବ କଡ଼ା ହୋକ ଚାଯେର ଲୀକାର, ଫାତନା ତାସୁକ ଜଲେ  
ଏକ-ଗାଁ ଘରେର ମାନୁଷ ଦାଁଡାକ ଖଡ଼େର ମଫଞ୍ଚଲେ

ବାଲି ଧୂଯେ ନିକ ଚୋଥେର ଶଲାକା, ଝାପ୍ଟା ଲାଗୁକ ମୁଖେ  
କାହିଁ ତୋଲେ ଓକେ ସମବାହୀଗଣ, ଅର୍ଚିର କୌତୁକେ

ଖୁବ ଯଦି ହୟ ବେହାଡ଼ା ଚିତ୍ତ, ଶୂନ୍ୟ ପାଠାଓ ତୁଳ  
ଚାବୁକେଓ ଯଦି ନା ହୟ ସଟାନ, ଚଲୁକ ଚଲୁକ ଗୁଲି !

## ମେଥେର ଗନ୍ଧ ଦେବତ୍ୟତି ବନ୍ଦେଯାପାଧ୍ୟାଯ

ଆକାଶ ପାଲଙ୍କେ ଶୂଯେ ମେଘ ତୁମ ଆଜୀବନ କାର କଥା ଭାବୋ ?  
ମେଘ ଚେଯେ ଦ୍ୟାଖେ ନୀତେ ବୁର୍ଗାଳ ସ୍ତ୍ରୀର ଫୋଡ଼େ ବୋନା ହଚ୍ଛେ ଚିତ୍ତରେଥା ନଦୀ,  
ଶାଦା କଙ୍କା ଶୀର୍ଷେ ନିଯେ ଗଡ଼େ ଉଠେହେ ଶୀତେର ଦେଶେ ପାଶୁଳ ପାହାଡ଼ ।

କାର୍ପାସେର ଫେମେ ବାଧା ବିନ୍ତିର୍ ପ୍ରାନ୍ତର, ଧୂସର ଚୌଖୁପି ଘିରେ ବୁଝ ମରୁଭୂମି  
ସ୍ତ୍ରୀର ବୁର୍ଗାଳ ଟାନେ ଛୁଟେଲେ ସାଁପିଲ ଟ୍ରେନ, ଭେସେ ଆମେ ତାଙ୍କରିଗିକ ମୁଖରତା  
ଦୂଷିତ ଧୂଲୋର ହାଁସଫଳେ ସୋନାଲୀ ପକ୍ଷେର ଫାଁକେ ବରେ ଆଲୋ  
—ଏରକମ ଭାଲୋଇ ଚଲଛେ ପୃଥିବୀ ସେଲାଇ ।

ଆପ୍ତା ବୃକ୍ଷିର ରଂ ମ୍ଲିଯମାନ କରେ ତୋଲେ ତତ୍ତ୍ଵମୟ ବାଁଗଲ ଇଜେଲ  
ଆକାଶ ପାଲଙ୍କେ ଶୂଯେ ମେଘ ତୁମ ଆଜୀବନ କାର କଥା ଭାବୋ ?  
ଶମେର ଜାଜିମେ ଦ୍ୟାଖେ ରେଶମୀ ଆଲୋଯ ଲେଖା ମେଘଭାଙ୍ଗ ହଦ୍ଦ-ମଂବାଦ ।

## ହରିଣୀ ବାଣିକ ରାୟ

ବୁକେର ବନେର ମଧ୍ୟେ ଚେଲ ହରିଣୀ  
କଥନୋ ଚାକିତେ ଦୌଡ଼େ ଦେଖା ଦିନେ କୋଥାର ପାଲିଯେ ଯାଏ  
ସନ ଅରଣ୍ୟେର ଛାୟା, ଅନ୍ଧକାରେ ଦେଖିତେ ପାଇ ନା  
ଆଦିମ ପାତାଳ ଭଯ, ବିଦୃଃ ଚମକେ ଓଡ଼ିତେ  
ବର୍ଷାର ନବୀନ ପାତା ହରିଣୀ ଖାଚେ ଦାତେ  
ଆଶେପାଶେ କେଉ ନେଇ ତାର ; ତାମେ ଭରେ  
ଆତଙ୍କେ ଚୋଥେର ପାତା କାଂପେ ଦୁତ ରାତ୍ରିର ମତନ  
ଏକଟୁ ଏଗୋଲେ ଶବ୍ଦେ ଲାଫିଯେ ଲାଫିଯେ  
ଚୋଥେର ବାଇରେ ଦୂରେ କୋଥାର ହରିଣୀଯେ ଯାଏ  
ତାକେ କୀ କରେ ସେ କାହେ ପାବୋ—ଆମାର ବୁକେର ମଧ୍ୟେ  
ହରିଣେର ଦୀନ୍ତ ହାସ ଖେଲେ ଯାଏ ବିଦୂତେର ରେଖାର ରେଖାର,  
ଆକାଶେ ଆକାଶ ମେଘେ ଛାୟା କରେ ଆହେ ॥

দেখা

## শ্রীনীরদবরণ চক্রবর্তী

আমরা সাধারণতঃ বাল যে চোখে দোখি । কিন্তু, শুধু চোখে কি দেখা যায় ? মনঃসংযোগ না থাকলে চোখের সঙ্গে বিষয়ের সম্বন্ধ হলেও দেখা যায়না । সেজন্যাই অনেক সময় কোন লোক কোন বিষয়ের দিকে তাঁকয়ে থাকলেও তাকে যদি জিজ্ঞাসা করা যায়—কি দেখছ ? সে উত্তরে বলে কিছুই না ত । এখানে তাঁর চোখের সঙ্গে কোন বিষয়ের সম্বন্ধ হয়ত হয়েছে, কিন্তু মনঃসংযোগ নেই বলে সে সত্যাই দেখছে না । তা হলে বলা যায়, দেখার জন্য চোখও চাই, মনঃসংযোগও চাই ।

কিন্তু, চোখ না থাকলেও শুধু মন দিয়ে দেখা যায় কি ? অনেকেই বলেন, অঙ্কের চোখ নেই বলে সাধারণভাবে সে দেখেনো ; কিন্তু তাঁর আছে মনকঙ্কু (inner eye), সে তা দিয়ে দেখতে পারে । অঙ্ক শিল্পী বিনোদবিহারী গুলোপাধ্যায়কে নিয়ে এ বিষয়ে তথ্যাচ্ছ তুলেছেন সত্যজিৎ রায় । এখানে প্রথম উঠতে পারে—অঙ্ক কি সত্যাই দেখে ? অনেকে বলবেন—অঙ্কের দেখা কিছু লোকের ক্ষেপনা । আবার অনেকে বলেন, আসলে অঙ্ক মন দিয়ে ভাবে । ভাবনার গভীরতা এত স্পষ্টতা পায় যে তাতে একপ্রকার দর্শন হয় । এই তাঁর দেখা । এখানে স্বীকার করা হ'ল যে, মনের একপ্রকার ক্রিয়া বা মনন দর্শনে পরিগত হয় । তবে সব অঙ্কই এমন দেখতে পারেনো । কারণ, সব অঙ্কের গভীর মননের ক্ষমতা নেই ।

‘ধ্যানে দেখা’ বলে একটি কথা আছে । সাধকেরা ধ্যানস্থ হয়ে অনেক কিছু দেখতে পান । সাধকেরা ধ্যানস্থ হয়ে অনেক কিছু দেখতে পান । সাধকেরা কি চোখ দিয়ে দেখেন ? ধ্যানে দেখা আসলে মন দিয়ে দেখা । এতে অনেকে মনে করেন, শুধু মনঃসংযোগের সাহায্য দেখা যায় । অতীন্দ্রিয় তত্ত্ব শুধু মনের গোচর ।

মনের সাহায্য ছাড়া শুধু চোখ দেখতে পায়না, একথা মানতে বাধা নেই । আবার মনের সাহায্য চোখকে অনেক সময় বিপথে নিয়ে যায় । ফলে ভুল দোখি । কিন্তু, প্রথমেই ভুল দোখি বলে মনে করিনা । বরং বাল যা দোখি তা ভুল হয়না, নিজের চোখকে অবিশ্বাস করি কি করে ? ফলে কলাহের মারাত্মক পর্যার্থিতের সৃষ্টি হয় । আমরা অনেক সময় একটি বস্তুর স্থানে আর একটি বস্তু দোখি, অঙ্ককারে দড়িকে দোখি সাপ । অনেকে বলেন, এই ভুল দেখার জন্য দায়ী ইন্দ্রিয় । চোখ আমাদের প্রতারণা করে । আবার অনেকে বলেন । চোখ প্রতারণা করেনা, আমরা চোখে ত সবু, লম্বা একটা কিছু দোখি, ব্যাখ্যা করার সময় ‘এই কিছু’কে দড়ি না বলে বাল সাপ । তা হ'লে ভুল হচ্ছে মনের ব্যাখ্যার জন্য । অবশ্য অসুস্থ চোখ ভুল দেখাতে পারে । যেমন বর্ণনা, ঠিক বর্ণ দেখেনো । তবে সুস্থ চোখ হলে দেখার ভুল হয় তা মনের ব্যাখ্যার জন্যই । কিন্তু, মুস্কিল এই যে, মনের ব্যাখ্যা ছাড়া দেখা অসম্ভব । তা হ'লে সমস্ত দেখার ক্ষেত্রেই ভুলের সম্ভাবনা থেকে যায় । এই যদি অবস্থা—তবে যা দেখা যায় তা-ই বিশ্বাস করতে হ'বে—একথা বলা যায় কি ?

মনের বিশেষ অবস্থার যেখানে কিছু নেই সেখানে লোকে কিছু দেখতে পারে । যেমন রাত্রিতে ভুতের গুপ্ত পড়লে কেউ কেউ চোখের সামনে ভূত দেখে । যাকবেথ শুনে ছুরির দেখেছিল । কোন কোন মানসিক রোগের ক্ষেত্রে নানা জিনিস দেখা যায় যা আসলে নেই ।

আমরা অনেক সময় ঘটটুকু প্রয়োজন ততটুকু দোখি, ফলে পুরোটা না দেখার দোষ হয়। ধর্ম প্রগতি-বিরোধী যখন বলি, তখন যে সমস্ত ক্ষেত্রে ধর্ম ক্ষতি করেছে তা ই দোখি; কিন্তু, ধর্ম যেখানে সমাজের উন্নতি করেছে তা দোখনা। আসলে আমরা যে সিদ্ধান্ত করতে চাই সাধারণতঃ তার সমর্থক দৃষ্টান্ত দোখি; বিরোধী দৃষ্টান্ত দোখনা। ফলে দেখা হয় পক্ষপাতদুষ্ট।

যা-ই দোখনা কেন তাতে সাধারণতঃ আমাদের পূর্বসংস্কার কাজ করে। সমস্ত পূর্বসংস্কার সম্পূর্ণ বর্জন করে দেখা আদৌ সম্ভব কি-না, সে বিষয়ে মতভেদ আছে। অনেকে বলেন, কুসংস্কার বর্জন করে মোহমুক্ত মন নিয়ে দেখলেই যথার্থ দেখা হয়। কিন্তু, কোন্টা কুসংস্কার সার কোন্টা সুসংস্কার তা নির্ভুলভাবে নির্ধারণ করা কিভাবে সম্ভব? এই নির্ধারণ শেষ পর্যন্ত ত মনই করবে। মন কি সমস্ত সংস্কার মুক্ত হতে পারে? অনেকে বলেন, মনকে সংস্কারমুক্ত করা যায়, অবশ্য তার জন্য সাধনা দরকার। সে সাধনা সাধারণতও লোকে করে কি?

আমরা সাধারণতঃ কোন না কোন উদ্দেশ্য নিয়ে দোখি। উদ্দেশ্যাহীন দেখা অসম্ভব না হলেও নিষ্পত্তির প্রয়োজন। অনেকে বলেন, তবে দেখা মানে উদ্দেশ্য আসক্ত হয়ে দেখা; নিরাসক্ত ভাবে দেখা সম্ভব নয়। আবার অনেকে বলেন, উদ্দেশ্য নিয়ে দোখি বলেই নিরাসক্ত ভাবে দোখনা, একথা বলা অযোক্তুক। সত্তা নির্ণয়ের উদ্দেশ্য নিয়ে বিজ্ঞানী যখন কোন কিছু দেখেন তখন কি তিনি নিরাসক্ত ন'ন? নীচ প্রবৃত্তির দাস হয়ে কিছু করলে আস্তি বোঝায়, অন্যত্র নিরাসক্ত।

যথার্থ দেখা অনেকান্ত, একান্ত নয়। বিভিন্ন স্থান বা দিক থেকে কোন একটি বস্তুকে দেখা যায়। ফলে যে কোন বস্তুরই অনেকান্ত রূপ প্রকাশ পায়। বস্তুর কোন একটি রূপকে একান্ত রূপ বলে মনে বা বা কোন একটি বিশেষ স্থান বা দিক থেকে দেখাকেই একান্ত সত্য বলে দাবী করা সমান দোষের। কিন্তু, আমরা প্রতিনিয়ত তা-ই করি। বাস্তু, দল, গোষ্ঠী, সম্প্রদায় বা জাতির দিক থেকে দেখে প্রায়ই আমরা একান্ত সত্য দেখবার দাবী করি। ফলে অশান্ত ও বিড়ম্বনা।

বিশেষ অবস্থার জন্যও ভুল দেখা যায়। দূরের সুড়ি ছোট দেখায়, চলন্ত টেনে বসে দুর্দিকের গাছপালা ছুটতে দোখি, সমান্তরাল রেললাইন দূরে গালে গেছে বা আকাশ গ্রামে মাটির সঙ্গে দূরে, এসব ত আমরা রোজই দেখ্ছি। দুটি রেখা যদি দৈর্ঘ্যে সমান হয় তবে তবে উল্লম্ব রেখাটিকে শয়ান রেখার চেয়ে বড় দেখায়; একটি কোণকে সমান দুভাগে ভাগ করে যদি কোন একটি ভাগকে আবার দুভাগ করা যায় তবে আবার ভাগ করা কোণটিকে অন্য কোণের চেয়ে বড় দোখি; এমন ভুল দেখার সংখ্যা অনেক।

দেখা নানা রকম হতে পারে। দূর থেকে দেখা, কাছ থেকে দেখা; ভেতর থেকে দেখা, বাইরে থেকে দেখা; স্পষ্ট করে দেখা, অস্পষ্টভাবে দেখা; বিশেষ উদ্দেশ্য নিয়ে যত্ন করে দেখা, সময় কাটাবার জন্য আলস্যভরা চোখে দেখা; নিষ্ঠা নিয়ে দেখা; হেলা ফেলা করে দেখা; ভেঙ্গে ভেঙ্গে দেখা বা সার্মগ্রকভাবে দেখা।

বিশেষ যত্ন করে নিষ্ঠা নিয়ে তত্ত্ব হয়ে দেখা পরা ও অপরাজিত্যার ভিত্তি। ভারতীয় দর্শনের লক্ষ্য তত্ত্ব সাক্ষাত্কার বা সত্যদর্শন। সুতরাং দেখা কিছু তুচ্ছ নয়।

তবে দেখা মানেই কি ভেবে দেখা? দেখা যেখানে কেবলমাত্র সংবেদন (sensation), সেখানে ভাবনা, চিন্তা নেই। এই দেখা ভেবে দেখা নয়, কিন্তু দেখা যেখানে প্রত্যক্ষ (perception) সেখানে ভাবনা,

চিন্তা অবশাই থাকে। যখন রঙ দেখি যখন ইন্দ্রিয়ের সঙ্গে রঙের সামর্থ্য হয়, সেই মুহূর্তে সংবেদন। সেখানে রঙকে রঙ বলে জানিন। যখন সামর্থ্যকর্ত্তৃর ফলে রঙকে রঙ বলে জানি তখন রঙ দেখি হয় রঙের প্রত্যক্ষ। এখানে ইন্দ্রিয়ের পাওয়া বিষয়কে আমরা রঙ বলে ব্যাখ্যা করছি। এভাবে প্রত্যক্ষের ক্ষেত্রে থাকে ভাবনা, চিন্তা। এইদিক থেকে দেখা যখন প্রত্যক্ষ তখন তা ভেবে দেখা।

আবার কোন উদ্দেশ্য নিয়ে, ভেবে চিন্তে যখন দেখি তখনও তা ভেবে দেখা। বিজ্ঞানী ও দার্শনিক যখন দেখেন তখন ভেবেই দেখেন।

তবে ভেবে দেখার এমন একটা অর্থ আছে যাতে ভেবে দেখা মানে মনন বা চিন্তা করা। সেক্ষেত্রে ভেবে দেখা সাধারণ দেখা নয়। আমাদের শাস্ত্রকারেরা শ্রবণের পর মননের বিধান দিয়েছেন। শাস্ত্রবাক্য শ্রবণ বা শোনা একপ্রকার প্রত্যক্ষ। এই প্রত্যক্ষের পর শাস্ত্রবাক্যের তাৎপর্য নিয়ে মনন করতে হবে। অনুরূপভাবে বলা যায়—দেখার পর ভেবে দেখা। এই ক্ষেত্রে দেখা একপ্রকার প্রত্যক্ষ। গীতায় অর্জুন বিষাদযোগে শ্রীকৃষ্ণকে বলেছেন—

সেনরোৰুভয়োৰ্মধ্যে রথং স্থাপন মেহচুতে ।

যাবদেতামৰীক্ষেহং যোধুকামানবস্থিতানু ॥ ১ । ২১

“যতক্ষণ যুদ্ধের জন্য অবস্থিত এদের আর্মি নিরীক্ষণ করি, এই মহা যুদ্ধে কাদের সঙ্গে যুদ্ধ করতে হবে তা নিশ্চয় করি এবং দুর্বীক্ষ দুর্ঘোধনের হিত চায় এমন যে সব বীরপুরুষ যুদ্ধ করার জন্য এখানে উপস্থিত হয়েছেন তাদের পর্যবেক্ষণ করি ততক্ষণ হে কৃষ্ণ, উভয়পক্ষীয় সেনাদনের মধ্যে আমার রথ স্থাপন করুন।”

এই ক্ষেত্রে ‘নিরীক্ষণ’, ‘পর্যবেক্ষণ’ প্রভৃতি শব্দ দেখা বোঝাতে ব্যবহৃত হয়েছে। কিন্তু, শ্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে কেন যুদ্ধ করতে হবে সে বিষয়ে বিস্তারিত উপদেশ দেবার পর যখন বলছেন—এবার তুমি ভেবে দেখ কি করবে, তখন তিনি অর্জুনকে স্পষ্টভাবেই চিন্তা করতে বলছেন।

আমরা ও অনেক সময়ই ‘ভেবে দেখ’ কথার এমন ব্যবহার করে থাকি। আমরাও বাল—আমার যা বলার বললাম, এবার তুমি ভেবে দেখ কি করবে। এখানে ভেবে দেখা সাধারণ দেখা বা প্রত্যক্ষ নয়, চিন্তা বা মনন।

# বহুরূপী ও রবীন্দ্রনাটক

সুকৃতি লহরী

পয়লা মে'-এর সেই উজ্জ্বল সন্ধ্যা—সানাইয়ের সুর আৱ নাট্যমোদী মানুষের ভিত্তে জমজমাট সুসংজ্ঞত এ্যাকাডেমী প্রাঙ্গণ—গ্রামের গেট পার হতেই আন্তরিক ভঙ্গীতে অভ্যর্থনা জানায় একটি চাঁপা ফুল ও প্রদীপের নিষ্কল্প আলো—বৈশাখী বিকেলে, নরম হয়ে আসা আলোয় পুরোপুরি উৎসবের মেজাজ।—প্রায় জন্মলগ্ন থেকে এই নিয়মে পালিত হয়ে আসছে বহুরূপীর জন্মাদিন। আর্টিশন বছর ধরে নিরলস চেষ্টায় বাংলা তথা ভারতের নাট্যপাম্পাসু দর্শকদের তত্ত্ব নিবারণ যেমন বহুরূপীর পক্ষে এক গোরবের ইতিহাস তেমনি বছরের প্রত্যেক দিনের গতানুগাত্ক জীবনধারা থেকে বেরিয়ে এসে দর্শকদের কাছে একটি সহদয় উৎসবগন্ধী সন্ধ্যার উপহার দানের কৃতিত্বও তার বড় কম নয়।

স্বত্বাবতই এক্ষেত্রে মনে হতে পারে যে এখন তো কলকাতা জুড়ে উৎসবের পর উৎসব লেগেই আছে—এর মধ্যে বহুরূপীর জন্মান্ত্বস পালনের স্বত্ত্বাতা কোথায়? আমার মনে হয় স্বাত্ত্বা এখানেই যে, অন্যান্য উৎসবে আনুষঙ্গিক অনেক কিছু থাকলেও কোথায় যেন একটা অভাব থেকে যায়—এ অভাবটা বোধকরি আত্মস্তক আন্তরিকতার অভাব, ঐতিহ্যময় ব্যক্তিত্বের অভাব—আত্মাতার বন্ধনে পরম্পরাকে বেঁধে নেওয়ার অভাব। যে ঘোরায় পর্যবেশ ও আন্তরিক মেজাজ এই দিনটিকে স্বাত্ত্বে চিহ্নিত করে তা-ধাঁরা উপস্থিতি না থেকেছেন তাঁদের পক্ষে চলাতি পর্যায়ের ভূঁইফোড় উৎসবগুলির নির্মাণে অনুমান করা কষ্টসাধ্য।

এ বছরেই অর্থাৎ ১৯৪৬-তে বহুরূপীর আর্টিশন বছর পূর্ণ হলো—রবীন্দ্রনাথের ১২৫-তম জন্ম-জয়স্তী উপলক্ষ্যেই মাত্র নয়—‘ধর্ম কি ধর্ম কেন?’—এই উদ্যত প্রশ্নের মুখোযুর্মুখ দাঁড়িয়ে, বর্তমানের ভৱার্ত জটিল পর্যাপ্তিকে সামনে রেখে বহুরূপী মণ্ডল করল রবীন্দ্রনাথের স্ম্পথ্যাত, প্রায় উপোক্ত কাব্যনাটক ‘মালিনী’।

রবীন্দ্রনাটককে মণ্ডায়ত ও সাফল্যমণ্ডিত করে তোলার কৃতিত্বের অনেকটাই প্রাপ্য বহুরূপীর। বারবার তাঁরা ফিরে এসেছেন রবীন্দ্রনাথে—কারণ তাঁরা দেখেছেন রবীন্দ্রনাটকে শুধু সমকালীন প্রতিচ্ছায়াই নেই, আছে সমকাল অতিক্রমী চিরকালের এক সার্বজনীন আবেদন—আছে জীবনকে, মানুষকে নতুন করে ধুঁজে নেবার সঠিক নিশ্চানা। বহুরূপী তার আর্টিশন বছরের জীবনে আমাদের উপহার দিয়েছে সর্বসাকূলে উন্মগ্নাশ্চিন্তাক ( একাংক ও পূর্ণাঙ্গ মিলিয়ে )। তার মধ্যে রবীন্দ্রনাটকের সংখ্যা দশ। বহুরূপী প্রযোজিত রবীন্দ্রনাটক-গুলির আলোচনা প্রসঙ্গে আসবার পূর্বে বহুরূপী সংক্রান্ত কিছু কথা বলে নেওয়া বোধকরি অপ্রাসঙ্গিক হবে না।

‘ত্যাগ করো, বৎসে, ত্যাগ করো সুখ-আশা / দুঃখ ভয়, দূর করো বিষয়-পিপাসা ; / ছিম করো সংসারবন্ধন ;’.....বহুরূপীর বর্তমান নাটক ‘মালিনী’তে মঞ্চগুরু কাশপের এ আশীর্বাণী মাথায় নিয়ে রাজকন্যা মালিনীর জয়যাত্রা। অন্তরের অপরিসীম করুণা, সততা ও ক্ষমার আদর্শ নিয়ে সাংসারিক মালিন্য মুক্তির অবসানে, মানবলোকে মঙ্গল ও মৈত্রীর উৎসধারাকে প্রবাহিত করার উদ্দেশ্যে, তথাকথিত আচার-অনুষ্ঠানসর্বস্থ ধর্মের বেড়া ভেঙে মালিনীর পথচলা শুরু। পেশাদারি মণ্ডের প্রচলিত নাট্যধারাকে সবলে আঘাত করে অন্য ধরনের নাটক করার মানসিকতা নিয়েই মালিনীর মত পথে নামে প্রস্তুপ থিয়েটারের পর্থক্য বহুরূপী। তবে মালিনীর মত সাংসারিক বন্ধন ছিম করে নয় বরং সামাজিক দায়বদ্ধতা কাঁধে নিয়ে ‘ভালোভাবে ভালো

নাটক করা'—অবশ্যই যে নাটকে আছে মহস্তর জীবন গঠনের প্রয়াস—এই ছিলো জন্মগৃহতে বহুরূপীর মূলমন্ত্র।

'যাতা শুরু করেই বহুরূপী দেখতে পেয়েছে তার মাথার ওপরকার আকাশ ঘন কালো হয়ে উঠেছে অপ্রীতির তুফান তার ছোট তরীখানাকে আঘাতে আঘাতে নিরস্তর কাঁপিয়ে দিচ্ছে, তীরে দাঁড়িয়ে শিবাকুল অবস্থন ধ্বনি তুলেছে'—তথাপি থেমে থাক। নয়—'চৈরবৈতি' মন্ত্রকে স্মরণ করে আজ পেরিয়ে এসেছে এতখানি পথ। রাজনৈতিক উন্মাদনা ও সামাজিক অঙ্গুষ্ঠানের মত মাথা উঁচু করে দাঁড়িয়ে আছে। পারিপার্শ্বিক বড়-বাপটা ও প্রতিকূল পরিস্থিতির সঙ্গে যুবে বেঁচে আছে। 'টিংকে থাকা নয় বেঁচে থাকা'। শুধু বাহিরঙ্গের ঘাত-প্রতিঘাতই নয় অন্তরঙ্গেও ইতিমধ্যে ঘটে গেছে বড় রকমের রকমফের-অদলবদল। তবু পিছিয়ে পড়া নয়—পৃষ্ঠ কর্মোদয়ে এগিয়ে চলেছে নিষ্ঠা ও নির্বাক দৃঢ়তার পায়ে ভর রেখে।

—বহুরূপীর জন্ম ১৯৪৮ হলেও নামকরণ হয় ১৯৫০-এ। যুক্ত-দুর্দিক্ষ-ফ্যাসীবরোধী আন্দোলন-অগাস্টিবিপ্লব-সাম্যবাদী আদর্শের উদ্দীপনা ইত্যাদি ঘটনায় উত্তাল চাঁকিশের দশকের মোকজীবন। এ সময় হঠাতই মনে হোল বুরু নাটকাভিনয়ের মধ্য দিয়ে গোকাবলা করা যায় পরিস্থিতির—অভিনীত হোল 'নবান্ধ'—অভূতপূর্ব সাফল্য তথাপি শুধুই তাঙ্কণিক প্রয়োজন মিটিয়ে ইতিহাস হোল 'নবান্ধ'। এর আরও কয়েকবছর পর নবনাট্য আন্দোলনের অভিজ্ঞতা ও 'নবান্ধ'-র পুনরাভিনয়ের মধ্য দিয়ে বহুরূপীর কাজ শুরু হোল। শ্রীমতী ত্বংশু মিশ্র লিখেছেন—“১৯৪৮ সালের দেশের ঐ অবস্থায় গুটিকয় লোকের ঐ পাগলামী করার ইচ্ছা না হলে, নাটকের মোড় কোনৰ্দিকে যেত কে জানে। যে পাগলামীর অগ্রগণ্য ছিলেন মহীষ, শশু মিশ্র, গঙ্গাপদ বসু”।—শ্রীমতের আহ্বানে নট-নাটকের মহীষ মনোরঞ্জন ভট্টাচার্য, গঙ্গাপদ বসু ও নাটক পাগল কিছু নতুন ছেলেমেয়ে নিয়ে গঠিত হোল বহুরূপী। প্রথমদিকে হঠাতই গজিয়ে ওঠা এই দলকে কেউ বিশেষ গুরুত্ব দেয়ান। কিন্তু একের পর এক চেক সৃষ্টি করল বহুরূপী—'পথিক', 'ছেঁড়াতার', 'উলুখাগড়া', 'বিভাব'—সচাকিত হয়ে উঠল বাংলাদেশের মানুষ—আন্দোলন সৃষ্টি হলো বিদ্ধ সমাজে। কিন্তু এর পরেই মোড় ঘূরল—মণ্ডে এলেন রবীন্দ্রনাথ। ১৯৫১-র ২১শে অগাস্ট শ্রীরঙ্গমে (বর্তমানে বিশ্ববৃপ্তা) মণ্ডস্থ হোল রবীন্দ্রনাথের বহু বিভাবিত উপন্যাস 'চার অধ্যায়'। বহুরূপীর প্রথম রবীন্দ্রনাটকাভিনয়। যদিও এর আগে শ্রীকালী সরকার মহাশয়ের তত্ত্বাবধানে 'কার্বালওয়াল' হিসাব কথা হয়েছিলো—কিন্তু ঘটনাচক্রে তা হয়ে গুরুত্ব নেওয়া হয়েছিলো। 'চার অধ্যায়'ই বহুরূপী প্রযোজিত প্রথম রবীন্দ্রনাটক।

এর আগে মণ্ডে এসেছে খৰ্ব মজুরের দল (পথিক), গাঁয়ের চাষী (ছেঁড়াতার), উচ্চমধ্যবিত্ত সম্প্রদায় (উলুখাগড়া) ও পরীক্ষামূলক নাটক (বিভাব)। এরপরে রবীন্দ্রনাথকে আনা শুধু কি স্বাদ বদলানো বা বৈচিত্র্য অবেষার তার্গিদ? নার্ক অন্য কোন বিশেষ মানসিকতা কাজ করেছে নাটক নির্বাচনে?—এ সমস্ত ভাবনার নিরসন ঘটায় বহুরূপীর স্বীকারণোত্তি—'আমাদের মনে হয়েছিলো রবীন্দ্রনাথেই আছে সেই প্রচণ্ড মহৎ জীবনবোধের প্রকাশ, যা একই সঙ্গে লিপিক্যাল, সত্য এবং বাস্তব। 'চার অধ্যায়'র ভাষা বলতে বল্তৈ মনে হয়েছে, কী অসাধারণ এর কাব্যগুণ অর্থে কী প্রচণ্ডভাবে সত্য এবং রিয়াল। এ রিয়ালিটির স্তর আলাদা, অসংখ্য মণিমুক্তার মত সত্য এখানে ঝলমল করছে প্রতিটি কথার কাব্যময় বাঞ্ছনায়। সেই লিপিরিসজমকে অক্ষুণ্ণ রেখেই এর রিয়ালিটির নতুন স্তরে উন্নীত হয়ে কী ক'রে সেই সমগ্র মহৎ জীবনবোধকে প্রকাশ করব, এই ছিলো আমাদের নিরসন সাধনা, যা আমাদের প্রবর্তী রবীন্দ্রভাবনায়ও সাহায্য করেছে। শুরু হোল সেই দুর্বল সাধনা।'

দীর্ঘিদিন আন্দোলনার পর 'চার অধ্যায়' মণ্ডস্থ করার সংকল্প নেওয়া হলে, এই উপন্যাসকে বেল্ল করে বহুরূপীর অভিনয়ে বিবুক্ষে অভিযোগ ওঠে বাহিরহলে। অভিযোগ—রবীন্দ্রনাথ এ নাটকে মানুষকে প্রকাশ

করেনন, প্রকাশ করেছেন তদানীন্তন আন্দোলনের অসাড়া—তাই এ নাটক অভিনয় করা অন্যায়। কিন্তু বহুরূপী বুঝতে পারোনি এখানে অন্যায়টা কোথায়? এ নাটকে তাঁরা দেখেছিলেন জীবন, 'মানুষের বাঁচা, তার আত্মসম্মান, তার স্বাধীনতা, তার আকাংখা'। এ নাটকের যে দিকটা তাদের আকর্ষণ করেছিলো তা হোল ভালো-মন্দয় মেশানো দেশের মানুষের চিহ্ন আর সবচেয়ে বেশী করে যা তাদের নাড়া দিয়েছিলো তা একটি ছেলে ও একটি ঘেরের গভীর ভালোবাসা।—এখানে অভিনয়ের বাধাটা কোথায়? তথাপি অভিধোগের বিরূপতা তাদের কিছুটা দুর্বল ও শর্পিকত করেছিলো—তাই তাঁরা ছুটে গেল মহীষর কাছে—বহুরূপীর অন্যতম প্রাতিষ্ঠাতা মহীষ ছিলেন সে সময়কার রাজনীতির সঙ্গে প্রতিক্রিয়াবে যুক্ত—সব শুনে বললেন “করো করো, আমাদের কর্তব্যের খাতারেই 'চার অধ্যায়' অভিনয় করা উচিত; অন্যায়ের কথা উঠতেই পারে না”।—ব্যাস মণ্ড হোল 'চার অধ্যায়'—পূর্ণ প্রেক্ষাগৃহে। 'রক্ত করবী' ছাড়া আর কেন রবীন্নাটকে এমন ভিড় হয়নি। তবে নাটক সম্পর্কে আপন্তটা শেষ পর্যন্ত রয়েই যায়—প্রভৃত প্রশংসিত হয় প্রয়োগ কৌশল ও অভিনয়। ভাষা আলংকারিক, কথ্যভাষার মত না হলেও সুন্মগুণ অভিনয় গুণে ও অনলস প্রচেষ্টায় তাকে কতখানি শর্পিক্ষণী ও হৃদয়শ্পর্শী করে তোলা যায় তাঁরই জীবন্ত দৃষ্টিত শৃঙ্খল ও ত্রিপ্তি মিশ্রের অভিনয়—তাদের অভিনয় চাতুর্যে কাব্যিক রাবীন্নিক ভাষা পর্যন্ত হয়ে উঠেছে সাধারণ কথাবার্তার মতো গার্তিয়, প্রাণবন্ত। একথা সত্য যে 'পর্থিক', 'ছেঁড়াতার', 'উলুখাগড়া'-র মত জনপ্রিয়তা 'চার অধ্যায়' পার্সান কিন্তু পরবর্তীকালে 'রক্তকরবী' বহুরূপীকে জনপ্রিয়তার যে শীর্ষবিন্দুতে পৌঁছে দেয় তাঁরই খানিকটা পথ প্রস্তুত করে দিয়ে গেলো 'চার অধ্যায়'। 'চার অধ্যায়ের' মধ্য দিয়ে বহুরূপী যে 'দুর্বল সাধনা'র রূতি হয়—বলা যেতে পারে 'রক্তকরবী'তে সে সাধনারই সিদ্ধি।

'রক্তকরবী' বলতেই বহুরূপী—আর বহুরূপী বলতেই 'রক্তকরবী'—একটা নাটক যে একটা দলকে এতখানি সমৃদ্ধ করে তুলতে পারে তার নজীর 'রক্তকরবী'। আজ পর্যন্ত যত নাটক বহুরূপী কর্তৃক অভিনীত হয়েছে তার মধ্যে 'রক্তকরবী' যে শুধু গুণগত দিক দিয়ে শ্রেষ্ঠ তাই নয়—জনপ্রিয়তা, অভিনয়, কলাকৌশল, পরিকল্পনা,—ব্যবসায়িক সাফল্য, সর্বোপরি বিপুল দর্শকের অকৃত শৃঙ্খলা ও সম্মান—যে দিক দিয়েই বিচার করা যাক না কেন 'রক্তকরবী' বহুরূপীকে যে শীর্ষবিন্দুতে পৌঁছে দিয়েছে আজ পর্যন্ত বহুরূপীর অন্য কোন নাটকের পক্ষে তা সম্ভব হয়নি। নাটকের রাঁচিত হ্বার একাধিক বছর পর ১৯৫৪ সালের ১০ই মে 'রেলওয়ে ম্যানসন ইনসিটিউট'-এ বহুরূপী কর্তৃক এ নাটকের প্রথম সফল মণ্ডান। শোনা যায় যে রবীন্ননাথ এ নাটকের অভিনয় করাতে পারেননি মনোমত নাল্দানী খুঁজে পার্নান বলে—সৌভাগ্যমে বহুরূপী পেয়েছিলো সেই নাল্দানীকে—চিরকালের ইতিহাস হয়ে রইল—যা আমাদের প্রজন্মের কাছে শুধুই গোরবোজ্জল অতীতমাত্—অন্য মানুষের চোখ দিয়ে দেখে নিই সেই ছানা শুনে নিই সেই পাগল করা ডাক—শঙ্খ ঘোষ লিখেছেন “ত্রিপ্তি মিশ্রের 'অনুপ', 'শক্রু' ডাক স্মরণীয় হয়ে থাকে; ছেটো দুটি হাইফেনে যে অর্বালিপি প্রস্তুত রেখেছিলেন রবীন্ননাথ, তার এমন প্রাণবন্ত উদ্বান্ত ব্যবহার, এমন বেদনাময় সবল দীর্ঘ খোলা আহ্বান অপ্পই শোনা যায় মণ্ডে! এই কঠের প্রক্ষেপেই যেন মায়া জন্মায়ে দেয় যে দুশানী পাড়ার মতোই মাটে-প্রাস্তরে বিস্তৃত কোনো বাঙ্গালদেশের স্বাভাবিকতার মধ্যে আমরা দাঁড়িয়ে আছি!”—এই মায়া বা বিভ্রম সৃষ্টির মধ্য দিয়ে দর্শককে নাটকীয় প্রতিবেশের সঙ্গে একাত্ম করে নাটককে জীবন্ত করে তোলার দায়িত্ব নাটককারের ততটা নয়—যতটা দায়িত্ব থাকে নাট্য পরিচালক ও কৃশ্মীলবদের। 'রক্তকরবী'র অসামান্য অভিনয় সাফল্যের প্রসঙ্গ স্মরণে রেখে একথা বলা যেতে পারে যে মণ্ড ও দৃশ্য পরিকল্পনা, পরিবেশ রচনা—সংগীত সৃষ্টি ইত্যাদির ক্ষেত্রে শ্রী শঙ্খ মিশ্র ও শিশ্পী খালেদ চৌধুরী যে অভাবনীয় উন্নতবানী শক্তির পরিচয় দিয়েছিলেন তা শুধু সেকালের নয় একালের মানুষের কাছে আজও এক চৱম আশ্চর্যের বিষয়। 'রক্তকরবী'র পূর্ববর্তী 'দশক্র'—র মধ্যে দিয়ে বহুরূপী তুলে ধরেছিলো একশ্রেণীর মানুষের চিহ্ন আর 'রক্তকরবী'র মধ্যে দিয়ে তুলে ধরল সমগ্র রাষ্ট্রিক, সামাজিক, বাণিক, শ্রমিক জনতার বৃপ্ত—পুরো আধুনিক সভাতার চিহ্ন। কলাকৌশল ও বিষয়বস্তুগত এই দুয়োর অভিনবত্বকে কেন্দ্র করে দর্শক মহলে বিতর্কের বড় ওঠে—সংবাদপত্রগুলি মেতে ওঠে

লৈখনীযুক্তে—নিলাও প্রশংসা উভয়ই জুটতে থাকে বহুরূপীর কপালে। এ সময় বিশ্বভারতীর সংগীত বিভাগের আপোন্তি 'রক্তকরবী'র অভিনয় প্রায় বন্ধ হবার যোগাড় হয়—তথাপি এসব কিছুকে নস্যাং করে অভিনয় চলতে থাকে 'রক্তকরবী'র। দিল্লীতে আধুনিক নাট্যাভিনয়ে শীর্ষস্থান অধিকার করে 'রক্তকরবী' নিয়ে আসে বাংলাদেশের শ্রেষ্ঠের পুরস্কার। এছাড়া ১৯৫৬তে বোম্বাইয়ে বিশ্বনাট্য সমেলনে, দিল্লীর ইউনেস্কো সমেলনে শতবর্ষে কালিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ে 'রক্তকরবী'র অভিনয় বর্হীবশ্রেণের মানুষের কাছে ভারতীয় নাটকেরবের স্বাক্ষর রেখে যায়। দিল্লীর স্টেটসম্যান কাগজের সম্পাদক যথার্থ লিখেছিলেন যে নাটকের ভিত্তি দিয়েও বিশ্বের দেবার বাণী ভারতের আছে—বহুরূপী অভিনীত রবীন্দ্রনাথের 'রক্তকরবী' দেখে গর্বের সঙ্গে সে কথা বিশ্বের দরবারে বলা চলে।

'রক্তকরবী'র পর 'স্বর্গীয় প্রহসন'—রবীন্দ্রনাথের এই একটি মাত্র প্রহসন বহুরূপী মগ্নু করে '৫৫ সালের ২২ মে নিউগ্রাম্পায়ারে। মাত্র কুড়ি মিনিটের এ নাটকের ক্ষেত্রেও পরীক্ষা-নিরীক্ষা চালানোর চেষ্টা হয়, তথাপি স্বপ্নদেরের এ নাটক বেশীদিন চলেনি, যদিও 'স্বর্গীয় প্রহসনের' দৃশ্যসজ্জা, বৃপ্সজ্জা, লোকিক দেবতাদের অভিনয় অভিনয় পক্ষত দর্শকদের ভালো লেগেছিলো। বহুরূপীর এই প্রহসনটির বিবুক্তেও আপাত ছিলো বিশ্বভারতী। তাঁদের অভিযোগ এতে নার্কি বহুরূপী পৌরাণিক ও লোকিক দেবতাদের মধ্যে ফারাক রেখে শ্রেণী সংগ্রামকে ফুটিয়ে তোলার চেষ্টা করেছে—সম্ভবতঃ কোন এক রবীন্দ্র জয়ন্তী উৎসবে রবীন্দ্রনাথের বাঢ়ীতেই এ নাটকের শেষ অভিনয় হয়।

'রক্তকরবী'র অসামান্য সাফল্যের তিনবছর পর 'ডাকঘর' ( ৫৭'র ফেব্রুয়ারী )—রবীন্দ্রভাববাহী ঢাঁচ মিট্রে এক করুণ মধুর কবিতা। রবীন্দ্রনাথ শার্স্টনিকেতনে ও জোঁড়াসাঁকোয় বহুবার এ নাটকের অভিনয় করান। বহু পর্যাচিত ও বহুখ্যাত 'ডাকঘর' অভিনীত হচ্ছে শুনে দর্শক মহলে আগ্রহ ও কোর্তুহলের সৃষ্টি হয়। দর্শকদের সেই প্রার্থিৎ আশা পূরণে সক্ষম হয়েছিলো বহুরূপীর শিশু শিশুপীরা। তবে এ ক্ষেত্রেও সেই একই সমস্যা—স্বপ্নদেরের সমস্যা। তাই বেশীদিন এ নাটকের অভিনয় হয়নি। অবশ্য পরবর্তীকালে ( ৭৩-এর জুনাই মাসে ) পুনরায় 'ডাকঘরের' অভিনয় হতে থাকে।

পরবর্তী রবীন্দ্রনাটক 'মুক্তধারা'য় ( ৫৮'র ১৫ই ডিসেম্বর ) এসে বহুরূপীর খ্যাতি ও ঔজ্জ্বল্য কিছুটা ম্লান ও স্রষ্টিমত হয়ে পড়ল। এঁরা চেরেছিলেন 'মুক্তধারা'কে নতুনরূপে নতুনভাবে মণ্ডায়িত করতে। কিন্তু তার জন্য যা প্রয়োজন ছিলো অর্থাৎ অনেক লোক—বড় মশ—ছোট ছোট পার্টের জন্য ভালো অভিনেতা—এর অনেক কিছুই তাঁরা পার্নন। এছাড়া রক্তকরবীর, পর বহুরূপীর কাছ থেকে দর্শকদের প্রার্থিৎ আশার পরিমাণটাও অনেক বেড়ে গিয়েছিলো—যা ঘোটাতে পারলো ন 'মুক্তধারা'—মাত্র সার্টার্ট অভিনয়ের পর 'মুক্তধারা' বন্ধ হয়ে যায়। 'রক্তকরবী', 'পুতুলখেলা' ( ইবসেন )-র সাফল্যের পর 'মুক্তধারা'র অবনমন আমাদের পীড়া দেয়, মনে হব বহুরূপী যেন থমকে গেল, থেমে গেলো। তবে ওয়াল্ট হুইটম্যানের একটা কথা আছে, "প্রত্যেক থামার অর্থই হচ্ছে দশগুণ জোরে চলাবার শক্তি অর্জন করা"—আর এ কথাই সত্যতা প্রমাণ করল বহুরূপী, 'বিসর্জনে'র মুখোযুথি দাঁড়িয়ে।

'মুক্তধারা'র তিন বছর পর রবীন্দ্র জ্ঞানতবার্ষিকী উৎসবে ( ৬১'র ১১ই নভেম্বর ) দিল্লীর আইফাক্স হলে 'বিসর্জনে' প্রথম অভিনয়। বিষয়বস্তু নাটকের মূল অবলম্বনে একথা অনন্বীকার্য কিন্তু অনেক সময় পরিচালকের ব্যক্তিগত নির্দেশনা ও অভিনেতাদের গুণে কোন পরিস্থিতি বা চারিত্ব এমন কিছু অর্থময় আবেদন সৃষ্টি করেন যা আমাদের সমাজবোধকে গভীরভাবে আন্দোলিত করে দিয়ে যায়। বহুরূপীর কাছ থেকে এ উপরি-পাওনাটুকু পাওয়ার অভিজ্ঞতা দর্শকদের আছে। নাটক নির্বাচন ও উপস্থাপনারীতির স্বতন্ত্র দৃষ্টিভঙ্গী, নাটককে সমকালীন পরিস্থিতি বা সময়ের উপযোগী করে তোলার যে প্রবণতা আমরা বহুরূপীর ক্ষেত্রে লক্ষ্য করেছি 'বিসর্জন'-ও তার বার্তিক্রম নয়—এ নাটকের বহুরূপীকৃত শিরোনামটি লক্ষ্য করলে তা বোঝা যাবে।

ଶିରୋନାମଟି ଛିଲେ । ଏବୁପ—‘ଆଜକେର ନାଟକ/ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର/ବିସର୍ଜନ’—ବର୍ତମାନେର ଜଟିଲ ଉତ୍ୟାଦନାମବ୍ର ପରିଚିହ୍ନିତ ଥେକେ ସରେ ଏସେ ନନ୍ଦ—ଏଇ ମଧ୍ୟେ ସଂଗ୍ରାମ କରେ ବାଁଚବାର ଏକଟା ନିଶାନା ତାରା ଖୁବ୍ ଜେ ନିତେ ଚେଇସନେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମଧ୍ୟେ—“ମାନୁଷେର ସମସ୍ତ ସ୍ଵର୍ଗୀୟ ଅନୁଭବ/ଆର କର୍ପନା ଦେବତାର ମୁଁତ ମୁଁକ୍ତି କରେ/ତାତେ ମାନୁଷେର ଆସା ମୁଁକ୍ତ ପାଇ ।/କିନ୍ତୁ କ୍ରମଶଃ ଏକଦିନ ଦେଖୁ ଯାଇ ମନ୍ଦିରେର ସମସ୍ତ ଆସନ / ଅଧିକାର କରେ ବସେ ଆହେ ପୂଜାରୀ ପ୍ରଚାରକେର ଦଲ ।/ତାଦେର ଅନ୍ଧକାରାଚ୍ଛମ ଅଜ୍ଞତାଯ ଦେବୀରଇ / ବେଦୀର ସାମନେ ନିର୍ବିଚାରେ / ମାନୁଷେର ସମସ୍ତ ମୂଳବୋଧକେ ବାଲ ଦେଓୟା ହୁଯା ।/ ଆଜତେ / ପ୍ରାଥମିକ ଅଜ୍ଞନ ରାଜନୈତିକ ବେଦୀର / ସାମନେ ଆଦର୍ଶରେ ନାମେ, ଭାବସ୍ୟତେର / ନାମେ, ଏତିହ୍ୟେର ନାମେ—ବାସ୍ତକଗତ ମାନୁଷେର / ସୁଖ-ଦୁଖ ତାର ଆଶା, ତାର ଭାଲବାସା / ସମସ୍ତ କିଛୁକେ ଅବଜ୍ଞାନ ଭୂ-ଲୁଣ୍ଠିତ କରେ / ଏକ ବିରାଟ ନରମେଧ ସତ୍ତେର / ଆରୋଜନ ଇଚ୍ଛା ।/ ସମାନ ସେଇ ଭରକୁ ବିସର୍ଜନେର / ସାମନେ ଦାଙ୍ଗିଯେ ଆମରା ହୁଯତେ / ବିସର୍ଜନ ନାଟକେ ବାଁଚବାର ପଥେର / ଏକଟା ଦିଶା ପାଇ ।”

‘ବିସର୍ଜନେ’ ବହୁରୂପୀ ଖୁବ୍ ଜେହେ ବାଁଚବାର ପଥେର ଏକଟା ଦିଶା ଆର ଏହି ବେଁଦେ ଥାକବାର ଏକଟା ମୂଳ ଅବଲମ୍ବନ ହୁଲେ ପ୍ରେସ । ସେଇ ପ୍ରେସର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ତାର ସ୍ଵରୂପମ୍ବତ୍ୟ ଅଥେବଣେ ତାରା ଏଲେନ ଅନ୍ଧକାରେର ନାଟକ ‘ରାଜା’ର । ଘୋଷଣା ଅନ୍ଧକାରେର ନାଟକ ବଲା ହିଲେଓ ମନେ ହୁଯେ ‘ରାଜା’ ଅନ୍ଧକାରେର ନାଟକ ନନ୍ଦ—ଅନ୍ଧକାର ଅନ୍ତର୍କରମରେ ନାଟକ । ରାଣୀ ସୁଦର୍ଶନା ବ୍ୟାକୁଳ ହେଁ ଖୁବ୍ ଜେ ବେଡାଚେନ ରାଜାର ବହର୍ମୁଖକେ—ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟକେ । କିନ୍ତୁ ରାଣୀର ପ୍ରଭୁ ତୋ କୋନ ବିଶେଷ ହୁମେ ବା ବୁଲ୍ପେ ନେଇ, ଆହେ ସକଳ କାଳେ ସକଳ ଦେଶେ—ଏକମାତ୍ର ଆନ୍ତର ରମେ ତାକେ ଉପଲବ୍ଧି କରା ଯାଇ । ସନ୍ତାର ଗଭୀର ଅଥେବଣକେ, ଅନ୍ତରେ ମିଳନକେ ଉପେକ୍ଷା କରେ ମୋହାର୍ବିଷ୍ଟ ପତଙ୍ଗେ ମତ ସୁଦର୍ଶନା ବାଁପାରେ ପଡ଼େଛିଲେ ବାଇରେ ବାହାରୀ ଆଲୋଯା । ବିଭାଗ ସୁଦର୍ଶନାକେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଫିରିଯେ ଆଲେନ ଅବଶେଷ— । ଦୁଃଖାଗତେ ହୋଲ ତାର ଚିନ୍ତ ଶ୍ରୀଦ୍ଵାରା ଉତ୍ତରଣ ସଟଳ ବିଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରେସର ଆଲୋକେ । ‘ରାଜା’—ରାଣୀ ସୁଦର୍ଶନାର ଏହି ଉତ୍ତରଣ ଓ ଆପାପୋଲାର୍କିର ତୀର୍ଥ୍ୟାତ୍ମାରେଇ କାହିଁନାହିଁ । ‘ରକ୍ତକରବୀ’ର ନାନ୍ଦନୀର ସେଇ ପ୍ରାଗୋଛଳ ସରଳତା ନନ୍ଦ, ‘ରାଜା’ର ପ୍ରଥମ ଦୃଶ୍ୟ ନିକଷ କାଳେ ମନେ ଅନ୍ଧକାରକେ ଥାନ୍ଧାନ୍ଧା କରେ “ଆଲୋ ଆଲୋ କହି”—ତୃଷ୍ଣ ମିଶ୍ରର ଏହି ଏକଟି ମାତ୍ର ସଂଲାପୋକାରଣେ ଫୁଟେ ଉଠିତ ଆଲୋକ-ବୁଦ୍ଧକୁ ଏକ ନାରୀର ଚରମ ଆର୍ତ୍ତି—ମର୍କିତ ହେଁ ଉଠିତ ଦର୍ଶକ । ଯାହାତେ ସରେ ଫେରାର ପଥେ ଭୋରେ ଅମ୍ବଷ୍ଟ ଆଲୋକ ଦୁଃଖ ପଥ୍ୟାତ୍ମନୀ ସୁଦର୍ଶନାର ଅବିମ୍ରଣୀଯ ସେଇ ‘ଠାକୁର୍ଦ୍ଦିବ’ ଡାକ । “ଅଭିନେତ୍ରୀର କଷ୍ଟସ୍ଵରେ କୋଶଲେ ମନେ ହୁଯ ଯେନ ସୁଗ୍ୟୁଗାତ୍ମେର ପ୍ରତୀକ୍ଷାର ଅବସାନ ହୋଲ, ‘ପୋରିଯେ ଏଲେମ ଅଭିବହିନ ପଥ’ । “—ଅଭିନ୍ନ ଏତଥାନିଇ ପ୍ରଭାବିତ କରତେ ପାରେ ମାନ୍ୟକେ ! ଶର୍ମ୍ଭ ଘୋଷେର ଏକଟି ଚମକାର ମନ୍ଦବ୍ୟା ‘...ରାଜା ବା ରକ୍ତକରବୀର ଦଶଟି କ୍ଲାସେର ଚେଯେ ଏକ ରାଣୀ ବହୁରୂପୀର ଅଭିନ୍ନ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରା ଏମନିକି ଛାନ୍ଗଗେର ପକ୍ଷେଓ ଉପକାରୀ । କେନନା ଏଇ ଦ୍ୱାରା ଆପାତ ଅନ୍ତରେ ରେଖାମୟମହିଳା ସଚଳ ବିନ୍ୟାସ ବୋଲା ଯାଇ ସେ ଶ୍ରୀଶତ୍ରୁ ମିଶ୍ରର ଅଭିମାନ୍ୟମିଶ୍ର ଉତ୍ସାହନୀ ଶକ୍ତିର ସ୍ଵାମ୍ପର୍ଯ୍ୟ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଟକେ ବହୁରୂପୀ ଯେ ଚରମୋକ୍ଷତା ଉତ୍ୟୋଚିତ କରେ, ‘ଦୂରାଶା’ ଓ ‘ଘରେ-ବାଇରେ’ର କ୍ଷେତ୍ରେ ସେ ଉତ୍ୟକର୍ତ୍ତାର ସେ କିଛୁଟା ଘାଟାଟି ଘାଟାଟି ରଯେ ଯାଇ ଏକଥା ଅସ୍ଥିକାର କରା ଯାଇନା ।

ବର୍ତ୍ତାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏମନିକ ଏଥିନେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏକଟା ଧାରଣା ପ୍ରବଳ ସେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଟକ କେବଳମାତ୍ର ପାଠେର ଜନା, ଅଭିନ୍ନ ଯୋଗ୍ୟ ନନ୍ଦ—କିନ୍ତୁ ମୂଳର ଏତୁକୁ ବିକ୍ରିତ ନ ସଟିଯେ ଅଭିନ୍ନ କୋଶଲ, ସୃଷ୍ଟିଶୀଳ ମାନ୍ୟମକତା, ସମକାଳୀନ ପରିଚିହ୍ନିତ ସମ୍ପର୍କେ ସମ୍ବନ୍ଧ ଭାବନା ଚିନ୍ତା, ଅଭିନ୍ନ ପ୍ରଶ୍ନଗକୋଶଲ ଓ ସର୍ବୋପରି ରବୀନ୍ଦ୍ରଭାବସମ୍ବନ୍ଧ ଓ

শ্রদ্ধার দ্বারা রবীন্দ্র নাটককে মণ্ডে যে কথখানি জীবন্ত করে তোলা যায়, তাকে 'মণ্ডল' করা যায়—প্রত্যেকব্যারের মতই তা আবার প্রয়াণ করল বহুরূপী ! পেশাদারি মণ্ডের প্রবল স্নোতের বিরুদ্ধে দাঁড়িয়ে বিশ্ব শতাব্দীর আটের দশকে দাঁড়িয়ে রবীন্দ্রনাথ ! তাও আবার কাব্য নাটক !—কবিবর ১২৫তম জন্মজয়স্তী উপলক্ষ্যে এ বহুরূপীর দায়মোচন নয়, তাঁদের মনে হয়েছে 'রবীন্দ্র নাটকের ব্যাপারে আমাদের একটা অনভ্যাস তৈরী হয়ে গেছে। সেই অনভ্যাসকে...পাল্টাতে হলে প্রয়োজন হল, শ্রদ্ধা, অভিজ্ঞতা, অস্তদৃষ্টি, অনুশীলন ও সজীব কম্পনা'—আমরা আশা করব একশ পর্চিশতম জন্মার্যাদারী অনুষ্ঠানের পর পুনর্পাপ রবীন্দ্রনুশীলনের নতুন পাঠ শুরু হবে। এবং নানা দিক থেকে আঘাতে অনুরাগে আমাদের রবীন্দ্রনাথকে আর্বিক্ষার করতে পারব'।' সম্প্রদায়িকদের কোন বেড়াজালে আবদ্ধ নন বলেই সময়ের সঙ্গে যুগের সঙ্গে সায়জ্য রক্ষা করা বাবে বহুরূপী অধিকার করেছে রবীন্দ্রনাথকে তাদের অস্তদৃষ্টি, আস্তরিকতা ও শ্রদ্ধার প্রধারণায়ে—প্রকাশ করেছে সজীব কম্পনা ও অনুশীলনের মাধ্যমে। সাম্প্রদায়িকদাকে কেন্দ্র করে ধর্মীয় হানাহানির অস্তরতার পটভূমিতে তাই 'মালিনী' নাটক নির্বাচন ও মণ্ডায়ণের প্রয়োজনীয়তা অনুভব করি। বর্তমান পরিচালক কুমার রায়ের বক্তব্যেও তারই আভাস মেলে—“আমাদের সংকট মুক্তির, আমাদের গভীর গভীরতর অসুখের থবর এবং সেই সঙ্গে রোগ মুক্তির নিদান আর কে দিয়েছেন বাংলা ভাষায় ? এ শুধু মুক্তধারা, রক্তকরবী বা রথের রশির প্রসঙ্গেই সত্য—তা নয়। সাম্প্রতিকতা ও প্রাতিমুহূর্তের প্রত্যক্ষতা এ নাটকগুলি ছাড়া ছাড়িয়ে আছে অনেক নাটকে, এমনীক তাঁর প্রথম দিকের লেখা বিসর্জন ও মালিনীতেও।”—তবে বইয়ে পড়া মালিনী আর বহুরূপী প্রযোজিত মালিনী—উভয়ের মধ্যে ফারাক যথেষ্ট ! একাধিক ভিন্নাংশের যোজনা করেছেন পরিচালক, অন্য নাটকের গান এনেছেন এ নাটকে, রবীন্দ্রনাথের দৃশ্যসজ্জার ক্রমপারম্পর্যও রঞ্জিত হয়নি সর্বত্র—তথাপি একথা কথনোই বল। যায়না যে বহুরূপী রবীন্দ্রনাথকে অঙ্গীকার করেছে বা বিকৃত করেছে। আসলে 'মালিনী'তে যে অভাবটা ছিলো, সেই অভাব পূরণ করে নাটককে আরো বেগবান, গর্তিময় ও সর্বাঙ্গসুন্দর করে তোলার জন্য পরিচালকের এই স্বাধীনতা গ্রহণ নিন্দনীয় বলে আরীম মনে করিনা। নাটকের প্রয়োজনে, নাটকের চাহিদার দিকে দৃষ্টি রেখে রবীন্দ্রসৃষ্টি ভূং থেকেই সম-মানসিকতার ফসল তুলে নিয়ে 'মালিনী'র পরিপূর্ণতা দান। এই দুঃসাহসিক পথে পা বাড়ানোর সাহস বহুরূপীর আছে। যা তারা দিনে দিনে সওয়ে করেছে—। দীর্ঘ দিনের রবীন্দ্র সাধনার সেই মহৎ ঐতিহ্য নিয়ে বহুরূপী প্রয়াণ করল যে এখনো রবীন্দ্র নাট্যচার প্রয়োজন ফুরিয়ে যায়নি—কুমার রায়ের বক্তব্যের সঙ্গে একমত হয়ে আমরা বলতে পারি যে “রবীন্দ্রনাথের নাটকও নাটকের শেষ কথা নয়। তবে অন্তর ভাবিষ্যতে বাংলা নাটক, ভারতীয় নাটকের একটা বড় ঐতিহ্য তৈরী করতে এখন রবীন্দ্রনাট্যচারই প্রয়োজন সবচেয়ে বেশী।”—এ শুধু তাঁদের মুখের কথাই নয়—দীর্ঘ দিন ধরে তাঁরা এ চারাই ভৱী থেকেছেন আর বহুরূপীর সবচেয়ে বড় কৃতিত্ব এখানেই যে তাঁরা রবীন্দ্রনাথকে সবার মধ্যে এনেছেন—রবীন্দ্রনাটকের দর্শক তৈরী করেছেন—রবীন্দ্রনাটকের অভিনেতা তৈরী করেছেন।

# “কৃষ্ণচরিত্র”-এর দার্শনিক প্রত্যয়ের উন্নাবনভূমি অসিত সেন

সাহিত্য সাধনার ভূমিকালগ্রে বঙ্গিমের প্রার্থক মানসের অভিব্যক্তি বিশেষভাবে লক্ষণীয়—“আতি তরুণ অবস্থা হইতে আবার মনে এ প্রশ্নের উদয় হইত—‘এ জীবন লইয়া কি করিব ? কি করিতে হয় ? সমস্ত জীবন ইহার উত্তর খুঁজিয়াছি ।’” শুধুমাত্র জীবনের অনুপুর্ণ পর্যবেক্ষণে নয়, দেশী ও বিদেশী গ্রন্থরাশির পাতায় পাতায়ও চলেছিল এই পূর্ণাঙ্গিক ও আদৃশিক জীবনস্বরূপের সাম্র সংবীক্ষণ—“সাহিত্য, বিজ্ঞান, ইতিহাস, দর্শন, দেশী-বিদেশী শাস্ত্র যথাসাধ্য অধ্যয়ন করিয়াছি । জীবনের সার্থকতা সম্পাদন জন্য প্রাণপাত করিয়াছি ।” সেই কারণে আদর্শানুগ ও পূর্ণাঙ্গিক জীবনের বৃপক্ষে নির্মাণের প্রয়োজনীয় প্রকরণস্থলে বিভিন্ন প্রাচ্য ও প্রতীচ্য দর্শনতত্ত্বকে স্বীকৃতি জানাতে বঙ্গিম সংকোচবোধ করেন নি । আমাদের উদ্দেশ্য কৃষ্ণচরিত্রের প্রোক্ষণে বঙ্গিমের দার্শনিক প্রত্যয়ের উন্নাবনভূমিরূপে প্রকট বা প্রচলনভাবে ক্ষিণশীল বিভিন্ন ভারতীয় ও ইউরোপীয় দর্শনতত্ত্বের সম্মান ।

“দেবীচৌধুরাণী”, “রাজসিংহ” এবং “সীতারাম” উপন্যাসে অনুশীলন তত্ত্বের অপরিগত পূর্বাঞ্চলের অস্তিত্ব অঙ্গীকার না করেও বলা যায় বঙ্গিম তাঁর শিষ্পিত চোদ্দটি উপন্যাসে সামগ্রিক ও সার্বভৌমিক জীবনাদর্শের সম্মান পাননি । জীবন-জিজ্ঞাসার অপ্রতিরোধ্য তাড়নায় তাঁকে এক সময়ে নীতি হতে হয়েছে তাঁত্ত্বিক প্রবন্ধ জগতে । কৃষ্ণচরিত্রে বঙ্গিমের তীর অবেষার প্রথম পর্যাত্তপ্ত । “কৃষ্ণচরিত্র” রচনার প্রকল্পনায় বঙ্গিমকে নিঃসন্দেহে প্রাণিত করেছে রবার্ট সীলির বেনারাইতে প্রকাশিত “Ecco Homo” ( ১৮৬৬ খ্রীঃ ) । এই গ্রন্থ যীশুখীর্ণের জীবনালোখ্যের এক আধুনিক ও বৈজ্ঞানিক সমীক্ষণ । “কৃষ্ণচরিত্র”-এর কৃষ্ণ আদর্শ মানুষের প্রতিকৃতি মাত্র । সীলি তাঁর অন্যতম গ্রন্থ “Natural Religion”-এ ( ১৮৮২ খ্রীঃ ) সংক্ষিত তত্ত্বার্থিতে ধর্মকে প্রাতিষ্ঠিত করতে চেয়েছেন, অথবা চেয়েছেন সংক্ষিত ও ধর্মের এক অচেন্দ্য আঙ্গীকরণ । বঙ্গিমের কাছেও একটি বিশিষ্ট সাংকৃতিক বোধের আলোকে ধর্মায় সংকটের মীমাংসা প্রত্যাশিত ছিল । যদিও একথা সত্য যে, সংক্ষিত অবৃপ্ত সম্পর্কে সীলি ও বঙ্গিমের দৃষ্টিকোণের ব্যবধান দৃঢ় । প্রসঙ্গতঃ গ্যোটের নির্দেশিত সংক্ষিত সংজ্ঞা উল্লেখ্য—“Life in the whole, in the good, in the beautiful.” সীলির সংক্ষিত-চেতনা গ্যোটের অনুবর্ত্তি । পক্ষান্তরে, বঙ্গিমের কাছে সংক্ষিত তাংপর্য অনুশীলিত ব্যক্তি-চতুর্থয়ের সমঞ্জসীভূত স্ফূর্তি ও উদ্বৰ্তন । কিন্তু এই আপাতিক বৈষম্য সত্ত্বেও পরিগর্তিতে উভয়েই সৌন্দর্যপ্রসূত নীতিবোধের অভিসারী ।

“কৃষ্ণচরিত্র” রচনার প্রার্থিক পর্বে বঙ্গিম উপলক্ষি করেছিলেন তত্ত্বের বিশেষীকরণ অপরিহার্য, নতুবা সেই তত্ত্ব অনুসরণীয় হিসাবে গৃহীত হতে পারে না । এই প্রসঙ্গে বঙ্গিমের একটি উকুর্তির ভগাংশ পুনরুৎকলন করাই—“অনুশীলন-ধর্মে যাহা তত্ত্ব মাত্র, কৃষ্ণচরিত্রে তাহা দেহবিশিষ্ট ।” বঙ্গিমের এই উপলক্ষির নেপথ্য প্রতিবেদনস্থলে সঞ্চয় ছিল দার্শনিক হেগেলের কিছু চূড়ান্ত পর্যায়ের মন্তব্য । হেগেল তাঁর “শুধু প্রতার বিজ্ঞানে” ( The Science of Pure Concepts or Logio ) সত্ত্বার ( Being ) অভিব্যক্তি প্রক্রিয়া আলোচনা প্রসঙ্গে জানিয়েছেন অন্তের সার্থক আভাপ্রকাশ সান্ত এবং অন্তের এই পরিগর্তিকামী সীমায়িত গৃহনই বিশেষ ( Individual ) । সুতরাং এখানেই বোঝা যায় কৃষ্ণচরিত্রে অনুশীলনধর্মের ব্যক্তিবনের তাংপর্য কতখানি হেগেল অনুসৃত । কৃষ্ণচরিত্রের “ঈশ্বর পূর্থবীতে অবতীর্ণ হওয়া কি সত্ত্ব ?” নামাঙ্গিক শীর্ষকে নিম্নীল ঈশ্বরের বুদ্ধি-

গ্রাহ্যতার অসম্ভবতা আলোচনা প্রসঙ্গে বিজ্ঞমের বাস্তবগুরু মন্তব্য—“কেন না মনুষ্যের এমন কোনো বুদ্ধিবৃত্ত নাই, যদ্বারা আমরা নিগুঁণ দীর্ঘক্রতে প্যারি। দীর্ঘ নিগুঁণ হইলে হইতে পারেন, কিন্তু আমরা নিগুঁণ বুদ্ধিতে পারি না, কেন না আমাদের সে শক্তি নাই।” বিজ্ঞম এই নিজস্ব বিশ্লেষণের স্বপক্ষীয় যুক্তি হিসাবে “সমুদ্রেও অপেক্ষা সমুদ্র দীর্ঘতে” হার্বার্ট স্পেনসারের উল্লেখ করেন। কিন্তু বিজ্ঞমের এই বাস্তবধর্মী মতামতের সঙ্গে ভাববাদী হেগেলের একটি অর্থবহ মন্তব্যের নির্বিড় সামুদ্র্য বিশেষভাবে নির্দেশযোগ্য। হেগেল তাঁর “শুন্দ প্রতার বিজ্ঞানে” সন্তার ক্রমবিকাশ আলোচনার অনুযায়ে সিদ্ধান্ত করেছেন যে সার্বভৌমিক ও সর্বব্যাপী সন্তার বুদ্ধিগ্রাহ্য অস্তিত্ব বিশেষীকৃত বস্তু, নির্বিশেষ সন্তা আমাদের জ্ঞানের অগম্য ফলতঃ আমাদের কাছে অস্তিত্বহীন। সুতরাং শুন্দ সন্তার কোনো বস্তুভূত স্বীকৃতি নেই।

কোঁতের দৃষ্টিবাদে ( Positivism ) গঠনধর্মী কর্মসাধনা, মানবতাবাদের প্রবর্তনা এবং ঐহিক যুক্তিবোধের প্রস্তাবনা উন্নবৎশ শতাব্দীর বাংলাদেশকে এক অভিনব জীবন প্রতিন্যাসে দীক্ষিত করে। বিজ্ঞমের দার্শনিক প্রত্যয়ভূমির নির্মাণকার্যে জীবন সম্পর্কিত এই বোধোদয়ের গহন-সংগ্রামী প্রাণিক্রিয়া প্রাণিধানযোগ্য। কোঁ ( Comte ) ধর্মের প্রয়োজন স্বীকার করেছেন, কিন্তু ধর্মবোধের কেন্দ্রে অতিপ্রাকৃত ঐথর্যাক অস্তিত্ব পরিহার করেছেন। তাঁর এই মানবতাবাদের অনায়াস প্রবর্তনার অনিবার্য ফলশুভূত মানবদেবীর পূজা ( The Culturs of Humanity )—কোঁতের ভাষায় “Grand Etre” ( মহাসন্তা )। মনুষের এই উপাস্যমূর্তির সহনীয়তাকে বিজ্ঞম স্বাগত জানিয়েছেন, অস্তিত্ব কৃষ্টচরিত্বে কৃষের মানবিক মূল্যবোধের প্রতি বিজ্ঞমের আন্তরিক প্রশংসন এই সত্যের সাক্ষাৎ। “কৃষ্টচরিত্ব”-এর সম্পূরকধর্মী “ধর্মতত্ত্ব” গ্রহে বিজ্ঞম উৎকর্ণিত কোঁতের উকৃতিতে অনুশীলন তত্ত্বের পক্ষাদ্পত্তি সামান্য আভাসিত—“Religion in itself expresses the state of perfect unity which is the distinctive make of man's existence both as an individual and in society, when all the constituent parts of his nature, moral and physical are made habitually to converge towards one common purpose.” বলাবাহুল্য, এই সাধারণ উদ্দেশ্যই “The rally point for all the separate individual.” বিজ্ঞমের ধর্মতত্ত্বে এই “সাধারণ উদ্দেশ্য” বা “সম্মেলনবিন্দু” বৃপ্তভেদে সামান্য বিবৰ্তিত হয়ে বৃত্তি চতুর্য়ের চূড়ান্ত পরিণাম “ভাস্তু” ( “যখন মনুষ্যের সকল বৃত্তিগুলিই দীর্ঘরাত্মুক্তি বা দীর্ঘরাত্মবৰ্ণনী হয়, সেই অবস্থাই ভাস্তু” ) হিসাবে উপস্থাপিত। কৃষ্টচরিত্বে কৃষের আগ্রভাস্তু বা আগ্রভাস্তুর প্রাপ্তিক আত্মঘোষণা। কোঁতের অভিমতের সঙ্গে এই সামুদ্র্য সত্ত্বেও কোঁতের দীর্ঘরাতায় অনাস্থা এবং প্রামাণ্য হিসাবে আপ্তবাক্যে অস্তীকৃতিকে বিজ্ঞম অনুমোদন করেন নি। সুতরাং ক্ষেত্র বিশেষে কোঁতের অনুবর্তন সত্ত্বেও বিজ্ঞম দৃষ্টিবাদী নন। কোঁতের দৃষ্টিবাদের প্রায় সহগামী প্রগাতে উন্নবৎশ শতাব্দীর বাংলাদেশের মানস মণ্ডলে বেছামের হিতবাদ ( Utilitarianism or Benthamism ) প্রতিকর্ষক হয়ে উঠেছিল অস্তর্গত সার্বজনিক আবেদনের জন্য। পরবর্তী কালপর্বে বেছামের উত্তরসূরী মিলের চিন্তান্যাস এই মতবাদের তাঁত্বিক ভিত্তিপ্রস্তরকে আরো দ্রুতিত্ব ও প্রসারিত করেছিল। হিতবাদের কেন্দ্রীয় অভিধেয় সংখ্যাগরিষ্ঠের সর্বাধিক সুখ ( Greatest Good of greatest number )। এখানে হিত ( Good ) শব্দটির বিশিষ্ট অর্থ সুখ ( Pleasure )। সেই কারণে অধ্যাপক সিঙ্গারিক হিতবাদকে “সম্মিলিত সুখবাদ” ( Universalistic Hedonism ) অভিধায় আধ্যায়িত করেন। হিতবাদে সুখদুর্ঘের নিরাকৃত ধর্মাধর্ম নির্যাতিত। এই প্রসঙ্গে মিলের উকৃতি স্মরণ করা যেতে পারে—“The first principle of utilitarianism is 'that actions are right and wrong in proportion as they tend to promote happiness.'” বিজ্ঞম হিতবাদের দার্শনিক দিগ্ব্যবলয়ে আপ্ত, এই প্রসঙ্গে বিজ্ঞমের নিঃসংকোচ খণ্ড স্বীকার “কিন্তু অনেকে বালিবেন, এ যে ঘোরতর হিতবাদ—বড় Utilitarian রকমের ধর্ম। বড় Utilitarian রকম বটে, কিন্তু আমি প্রস্তাবন্তে বুাইয়াছি যে ধর্মতত্ত্ব হিতবাদ হইতে বিযুক্ত করা যায় না—”। এমনীক, মহাভারতের অস্তবন্তী জরামুক বধের কাহানীটিকে কৃষের সৌরাজ্য স্থাপনের প্রস্তাবনা হিসাবে স্বীকৃত বিজ্ঞমবানসে হিতবাদের প্রাণিক্রিয়া মাত্র। বিজ্ঞমের সংলাপে অনুশীলনতত্ত্বের উৎসারণভূমিগতে

হিতবাদের তাংপর্য—“অনুশীলনে হিতবাদের স্থান কোথায়? প্রীতবৃন্তের সামঞ্জস্য।” প্রাসঙ্গিকভাবে উল্লেখ্য যে বঙ্গিমের ধর্মপ্রত্নতায়ের একমাত্র আধাৰ হিতবাদ নয়—একটি কোণিক সন্তা মাত্র। এইখানেই হিতবাদীর আত্মপ্রসাদ ও বঙ্গিমের স্বকীয় প্রজ্ঞার মূলগত বৈসামৃশ্য।

কৃষ্ণচৰিত্রের দার্শনিক প্রেক্ষাপটে এক প্রগাঢ় মাহাত্ম্য ঘোজনার প্রয়োজনে বিভিন্ন দার্শনিক প্রতীক্ষাবে বা সামান্য বিবৰিত ছন্দবেশে নির্বাখে গ্রহণ করেছেন যেমন বঙ্গিম, ঠিক তেমনি কৃষ্ণচৰিত্রের প্রত্নতাত্ত্বিক প্রত্যবেক্ষণে অনুস্যুত হয়েছে বিভিন্ন দার্শনিক চিন্তন-প্রগালী। বহুখণ্ডে প্রকাশিত “The Principles of Sociology” নামক গ্রন্থে বিখ্যাত সমাজবিজ্ঞানী হার্বার্ট স্পেনসার আদিম ও অর্ধাচীন মানুষের নির্বেদ-প্রসূত আত্মক ও কুসংস্কারের বিজ্ঞানিসক্ষ সমীক্ষা করেছিলেন। মেধাস্পৃহ বঙ্গিমের কাছে নিশ্চয় এ গ্রন্থ অনধীত ছিল না।

কৃষ্ণ চৰিত্রে কৃষ্ণ সম্পর্কিত অপ্রাকৃত অথবা রূপকথমী কাহিনীর ( পুনৰাবধ, শকট বিপর্যয়, তথাবৰ্ত্ত বৎসুর-অভাসুর-বধ, কৃষকেশী বধ ) রহস্য উল্মোচনে হার্বার্টের আৰিক্ষার পদ্ধতিৰ নিষ্কাত প্রয়োগ বঙ্গিমের সংশ্লেষ শক্তিৰ স্বাক্ষৰ। কৃষ্ণ চৰিত্রকে আমাদেৱ বহুলালিত কিংবদন্তী এবং উত্তৰকালীন প্রক্ষেপণেৰ-অন্তর্ভুক্ত থেকে মুক্ত কৰে একটি প্রাত্যক্ষিক ও নির্মুচ্চ ভূমিতে স্থাপনেৰ উদ্দেশ্যে বঙ্গিম ব্যবহৃত যুক্তি-সূৰ্যীৰ অন্যতম—“এখন যদি দেখা যায় যে কোন একটা গুরুতৰ বিষয় ঐ পর্বসংগ্রহাধ্যায়ভূক্ত নহে, তবে অবশ্য বিবেচনা কৰিতে হইবে যে, উহা প্রাক্ষিপ্ত !” আমাৰ দৃঢ় বিশ্বাস, বঙ্গিম এই “নির্বাচন-প্রগালী” প্রচয়নেৰ ক্ষেত্ৰে মিলেৱ অৰ্পণী পদ্ধতিৰ ( The Method of Agreement ) স্মৰণ নির্যাছিলেন। প্ৰসঙ্গতঃ স্মাৰণযোগ্য যে মিলেৱ তৰ্কবিদ্যা বঙ্গিমেৰ পাঠ্কৰমেৰ অন্তভূত অন্যতম বিষয় ছিল।

পাশ্চাত্য সংকৃতিৰ সমীকৰ্ষে বঙ্গিমেৰ জীবনাদৰ্শেৰ অঙ্গীভূত হয়ে উঠেছিল একটি বিশিষ্ট বিজাতীয় বোধ, বঙ্গিমেৰ অনুবৰ্তনে বলা যায়—“স্বাতন্ত্র্য প্ৰিয়তা এবং জাতি প্ৰতীক্ষা। ইহা কাহাকে বলে তাহা হিন্দু জ্ঞানত না।” এই “স্বাতন্ত্র্যপ্ৰিয়তা” এবং “জাতিপ্ৰতীক্ষা”ৰ নিকটতম প্ৰতিশব্দ নিশ্চয় জাতীয়তাৰোধ। ভৌগোলিক প্ৰতিবেশ যে জাতীয়তাৰোধেৰ তাংপৰ্যপূৰ্ণ উৎস এবং জাতিৰ অন্তঃপ্ৰকৃতি যে ভৌগোলিক পাৰিপার্শ্বকেৰ অনুগত—এই সত্য তিনি মন্তেকু ও বাবলু প্ৰযুক্তি বিভাষী বিদৰ্কদেৰ প্ৰশ্ন থেকে সংগ্ৰহ কৰেছিলেন। কৃষ্ণ চৰিত্রে এই মনন্তৰাতৰ কম্বুকষ্ট একটু অস্ফুটে উচ্চারিত হয়েছে। কেবলমাত্ৰ কৃষ্ণকে “Hindu Ideal” অথবা the “wisest and greatest of Hindus” হিসাবে প্ৰতিপাদনেৰ মধ্যবৰ্ত্ততাৰ বিস্তৃত অতীতেৰ উন্নাসনে নয়, কৃষ্ণচৰিত্রেৰ স্বাজাত্যপৌত্ৰিৰ কাৰণীভূত স্তৱাবূপে গোকুলেৱ ভৌগোলিক পাৰিবেশ ও আহৰণী জীৱিকাৰ বিশিষ্ট ভূমিকাৰ প্ৰতি ইঙ্গিতযৰ নিৰ্দেশেৰ বঙ্গিমেৰ এই আহৰণ বৌকাৰ আলোকপাত লক্ষণীয়।

জীৱনচৰ্চাৰ যে পৃষ্ঠার সঙ্গম বঙ্গিমেৰ অৰ্পণ ছিল, তাৰ সাংকেতিক বিকিৰণ বিভিন্ন প্রতীচা দার্শনিক প্ৰজ্ঞায় থাকলেও অথও সামগ্ৰিকতা ছিল না। সেই কাৰণে থাজোৱ প্রাচীন গীতাবাৰ দ্বাৰা স্মৃত হয়েছিলেন তিনি এবং গীতাবাৰ অধ্যায়াতত্ত্ব তাৰ কাছে আৰ্দ্ধার্থীয়ত জীৱনেৰ মুকুৰ বলে বোধ হয়েছিল। নিঃসন্দেহে এই অনুভবেৰ প্ৰেৱণায় তিনি প্ৰনুন গীতাবাৰ নবতনৰ বাখ্যায়। এই প্ৰসেজে বঙ্গিমেৰ মন্তব্য—“কৃষ্ণকথিত ধৰ্মেৰ অপেক্ষা উন্নত, সৰ্বলোকহিতকৰ, সৰ্বজনেৰ আচৰণীয় ধৰ্ম আৱ কথনও পূৰ্থবৰীতে প্ৰচাৰিত হয় নাই।” বলাবাহুয়া গীতা যে কৃষ্ণোক্ত এই বিশ্বাস বঙ্গিম পোষণ কৰতেন—“কিন্তু গীতা কৃষ্ণেৰ ধৰ্মতেৰ সংকলন, ইহা আমাৰ বিশ্বাস।” কৃষ্ণেৰ জীৱনচৰণে শাৱীৱৰকী, জ্ঞানজ্ঞনী, কাৰ্য্যকাৰিণী, এবং চিন্তাজ্ঞনী বৃত্তিক সুসংহত সমাহাৰ এবং সুৰম ক্ষুণ্ণত শব্দলেখ “কৃষ্ণচৰণ।” গীতাৰ শিধাৱাকে ( প্ৰদানযোগ, কৰ্মযোগ, ভৱিষ্যযোগ ) অবলম্বন কৰে বঙ্গিমেৰ এই অনুশীলন তত্ত্বেৰ বহু শাৰ্থাবীক্ষণ্যত উন্দেদ। আগুন্ত চাৰিটি বৃত্তি এই শিধ-মাগেৰ অনুকৰণিক বৃপ্তান্ত। গীতাৰ অন্তৰ্ভুক্ত তত্ত্ব-গহনতাকে বীৰকৰণ সম্পর্কে বঙ্গিমেৰ বীৰকৰণ ভৱিষ্যতে

মুহূর্তে আলোকিত করে অনুশীলনতত্ত্বের পাদপৌঠ—“ভগবদ্গীতায় যে পরম পরিষ্ঠ অমৃতময় ধর্ম কথিত, এই ধর্ম অনুশীলনের উপরেই প্রার্তিষ্ঠিত ।”

বঙ্গমের জীবনালেখের বিভিন্ন পর্যায়ে একটু গবেষণাধর্মী অভিনবেশ করলে দেখা যাবে বঙ্গমের তাঁর প্রার্তিষ্ঠিক চিন্তান্যাসকে বারবার পরিবর্তিত করে অপেক্ষাকৃত সত্যতর দিগন্দর্শনায় আঘাত হতে চেয়েছেন। বঙ্গমের সমকালীক কালীনাথ দল লিখেছেন—“বঙ্গমবাবুর এতগুলি সদগুণ সত্ত্বেও তাঁহার জীবনে দীর্ঘ বিশ্বাসের অভাবে আমাদের বড় কষ্ট হইত ।” এই উক্তাবিষ্ট থেকে সহজেই নিষ্পাদিত হয় যে পার্বাতিকবোধকে বঙ্গম প্রশংসন দেননি, কারণ প্রত্যক্ষ নির্ভর যুক্তবোধে তাঁর আস্থা ছিল সুদৃঢ় ; এবং সেই কারণেই “সামু” অবিমশ্বভাবে আলোচিত হয়েছে বৈশ্যিক সমতার জিজ্ঞাসা, কোনো আধ্যাত্মিক সাম্য প্রার্তিষ্ঠার প্রয়াস নয়। অথচ উক্তরক্তালে এই অধ্যাত্মাচারিতার অসন্তাবের জন্য বঙ্গম “সামু”-এর প্রতি উদাসীন, আরে শ্পষ্ট ভাষণে বীতস্মৃহ হয়ে উঠেছিলেন। এই প্রতীপ বিন্দুতে অপসরণ বঙ্গমের চিন্তাধারার একটি তাংপর্যবাহী দিগন্ত-উন্মোচন। বস্তুতঃপক্ষে, বঙ্গম অনুভব করেছিলেন একান্ত বস্তুমুখী চৈতন্য কথনও চূড়ান্ত আদর্শের সন্ধান দেয় না। এই অন্তঃসংজ্ঞা তাঁর যুগমুক্তির প্রবণতাকেও একটি আধ্যাত্ম-বলয়ের দিকে অন্তর্শে এগিয়ে নিয়ে গেছে। সেই কারণে প্রবল ঐহিকতাসম্পূর্ণ পরিচালনার দর্শনধারার আংশিক সর্বর্থন ও আন্তীকরণ সত্ত্বেও নিরীশ্বরবাদী মননশীলতাকে বঙ্গম কথনও পূর্ণ স্বীকৃতি দেননি। বঙ্গমের এই দীর্ঘময়ুমুখী জীবনবীক্ষ প্রতিহ্য-সচেতনতার-সহাবস্থানে উৎকীর্ণ হয়েছে “কৃষ্ণচারিত” প্রাচে। কারণ কৃষ্ণের মানবতা প্রাতিপাদনের প্রতিশ্রূত সত্ত্বেও উপাস্তক পর্যায়ে কৃষ্ণের আস্থার্ত এক অলোকিক কুহককে ঘনীভূত করে, ফলে কৃষ্ণের দীর্ঘরহ সংবীত থাকে না।

# ମୋହନାୟ ଏକ ମାନୁଷ

ଅଚ୍ୟତ ମଣ୍ଡଳ

ଏହି ଶହରଟା କେମନ ଏକାଚୋରା । ରାନ୍ତାର ଦୁପାଶେ, ବାସ ଥେକେଇ ଦେଖା ସାଇଲ ଖୋଡ଼ୋଚାଲେର ପାଇସ ହୋଟେଲ, ଦୋମଡ଼ାନୋ ଟିନେର ଦୋକାନ ଘର, ଚଟା ଓଠା ପଲେନ୍ଟରା ଲାଗାନୋ ରାନ୍ଦିକାଲେର ପାକାବାଢ଼ୀ । ତାରଇ ମାଝେ ନେହାତି ସେଖାଙ୍ଗ ଗୋଟାକରି ହାଲଫ୍ୟାଶନେର ଦେଶଲାଇ ଖୋପମାର୍କା ଫ୍ଲ୍ୟାଟ । ଏକେବାରେ ଟୋ ଟୋ ମଫଞ୍ଚଲ ଶହର ।

ଟାଲମାଟାଲ ବାସେର ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେଇ ସୀକାଚୋରା ରାନ୍ତାଟା କେ ସେନ ଟେନେ ମୋଜା କରେ ଦିଲ ଏକେବାରେ ନାକବରାବର । ସତଦୂର ଦେଖା ସାର ଶୁଦ୍ଧ ଜଳ । ନଦୀ ଏଥାନେ ଥୁବ ଚନ୍ଦା । ମୋହନାର କାହେ ତୋ ! ଶହର ଥେକେ ଚଲନ୍ତୁ ଦୂରେ ନଦୀର କୋଳ ସେଂବେ ବାମ୍ବୟାଶ୍ରମ । ମୋହନାର ଦିକେ ବିନ୍ଦର ବାସ ଛାଡ଼େ ।

ମାଟିତେ ପା ରେଖେଇ ମଫଞ୍ଚଲ ଶହରେର ଆଂଚ ପାଓଯା ଗେଲ ଚାନ୍ଦିକେ । କହେକଟା ଛଡ଼ାନୋ ଛିଟୋନୋ ଖୋଡ଼ୋ ଚାଲେର ପାଇସ ହୋଟେଲ, ଚା-ଦୋକାନ ! ତାରଇ ଏକଟାତେ ଫାଟା ବେନ୍ଚ ଆର ନୋରା ବସାମେର 'ଶୋ କେସେ' ଲେଡୋ ବିମ୍ବକୁ ଆର ବାସୀ କୋରାଟାର ପାଉ୍ରୁଟିର ସନ୍ତାର ସାଜିଯେ ଦଡ଼କନ୍ତା ମାରା ଏକ ବୁଡ଼ୋ ବସେ ଝିମୋଛେ । ଅନ୍ଦେର ବଲତେ ଶୁଦ୍ଧ ଦୁଟୋ ନେଢ଼ି ।

ଏକ ପୁରନୋ ବଟତଳାଯ ଆଦର୍ଶ ହିନ୍ଦୁ ହୋଟେଲ । ଭାଙ୍ଗଚୋରା ବେନ୍ଚେ କଲାଇ କରା ଫ୍ୟାକାସେ ଥାଳା ତୋବଡ଼ାନୋ ଗେଲାସ ଆର ବାସୀ ଡାଲ ତରକାରୀତେ ଭନଭନେ ମାହିଁ ଛାଡ଼ାଓ ଏଦେର 'ବୈଶିଶ୍ରୀ' ହଲ 'ପାରିଚମ୍ଭତା' ।

ଗୋଟାକରି ସାଇକେଳ ରିକ୍ରାଓ ଛଡ଼ାନୋ ଆହେ ଏଦିକ ସେଦିକ । ଏକଜନ ଏଗିଯେ ଆସେ । ଅଲ୍ସ ଭଙ୍ଗିତେ ଫିରିଓଲୀର ଘତ ଟେନେ ଟେନେ ବଲେ ଯାଇ, "ଆସୁନ ବାବୁ ଲାଇଟ ହାଉସ, କେଳ୍ଲା, ଜେଟି..... ।"

ପ୍ରତ୍ୟାଖାନେବେ ରିକ୍ରାଓଲାର ମୁଖେ କୋନ୍ତ ଭାଜ ପଡ଼େ ନା । ପାଯେର ପେଶୀତେ ସାମାନ୍ୟ ଓଠାନମାର ରିକ୍ରା ଏଗିଯେ ଯାଇ । ଏହି ଶହରେ ସବହି କେମନ ଧୀରେସୁନ୍ଦେ । କୋଥାଓ କୋନୋ ତାଡ଼ାହୁଡ଼ୋ ନେଇ । ମୋହନାର କାହେ ବଲେ ନଦୀଓ ଥୁବ ଧୀର । ସେନ ଚଲତେଇ ଚାଇ ନା ।

କାଲୋ ପୀଚରେ ଟାନା ରାନ୍ତା ଧରେ ମୋଜା ହାଇଟେଲ ବଞ୍ଚ ହାଓରା । ସୀଦିକେ ନଦୀର ଢାଳ । ଥାନକର୍ମ ମାଛଧରା ନୌକୋ ସୀଧା ଆହେ । ଦୂରତକ, ନଦୀର ପାଡ଼ ଥେକେଇ ଟିବି ଉଠେଇ ସାରିର ସାରି । ଏକଟା ଥାମ ।

ଓସବ ନିଯେଇ ନାକି କେଳ୍ଲା । ରାନ୍ତା ଥେକେ ଗଡ଼ଗଡ଼ିଯେ ନେମେ ଆସା ଯାଇ ନଦୀର ପାଡ଼େ । ନିଚୁମତନ ଏହି ଜାଗଗାଟାର ମାଟି ବେଶ ନରମ । ଜଲେର ଛାପ କ୍ଷର୍ଣ୍ଣ । ପା ଟିପେ ଟିପେ ଭିଜେ ମାଟିତେ ହେଁଟେ ଉଠେ ଆସଲାମ ଏକଟା ଇଟେର ଚାଙ୍ଗେ । ପାଶ ଥେକେ ଉଠେ ଗେହେ ମୋଜା ଥାମ । ଏଠା ବୋଧହୟ ଜାହାଜଘାଟା ଛିଲ ।

.....ପାଯେର ତଳାଯ ଟେଟୁ ଉଥାଳ ପାଥାଳ । ଦୂରେ ପାଲତୋଳା ଜାହାଜେର ମାନ୍ଦୁଲେ ଏକା ଚିଲ । ଭୋରରାତେ କାମନେର ଗର୍ଜନେ କେଳ୍ଲାର ସୂମ ଭାଙ୍ଗତୋ ।.....

ଏକଟୁ ଦୂରେ ଜେଳେ ନୌକୋଟା ଟେଉସେ ଟାଲ ଖେଲ । ସନସନେ ହାଓରାଯ ପିଛଳ ଇଟେର ଓପର ସତର୍କ ପା ରେଖେ ପାଡ଼େ ନେମେ ଆର୍ମାସ ।

ସାମନେଇ ମୂଳ ଦୁର୍ଗ । ଏଥନ କତଗୁଲେ ଇଟେର ଚିବି ହୟେ ଦାଁଡ଼ିଯେଇଛେ । ସୀଜେ ସୀଜେ ପା ରେଖେ ଉଠେ ଯାଓଯା ଯାଇ ଓପରେ, ଦୁର୍ଗପ୍ରାକାରେ । ସାର ଦିଶେ କାମାନେର ଆଂଟା । କୋନୋଟା ଆବାର ଭେଣ୍ଟୁରେ ସାପେର ଗର୍ତ୍ତ ହୟେ ଦାଁଡ଼ିଯେଇଛେ । ଚାର ନୟର ତୋରଣେର ଗୋଡ଼ାତେଇ ପ୍ରାଚୀରେ ଚୌକୋ ଗର୍ତ୍ତ ଦେଖେ ଥମକେ ଦାଁଡ଼ାଲାମ । ସୁପାର୍ଚ ସ୍ୟାତସ୍ୟାତେ ସୁର୍ଦ୍ଦିପଥ ଦିଯେ ଯାଓଯାର ସମର ବୁକ ଧକ୍କାକର କରେ ଜାନାନ ଦିଚ୍ଛିଲ - କିଛୁଇ ଜାନାନ ଦିଚ୍ଛିଲ ନା କେନନା ଭେତରେ ଆଡି-ଭେଣ୍ଟାରେ ଚେଯେ କିଛୁ ବୈଶ ଛିଲ ସବ ଅନ୍ଧକାର । ଏକା ; ଭୀଷଣ ରକମେର ଏକା କରେ ଦିଯେଛିଲୋ ଓହି କାଲୋ । ଏକପାଶେ ଏକଟୁ ଫିକେ ଆଲୋ-ସେନ ଜୀବନଇ ଉର୍କି ମାରଲ । ପଥ-ପଥ ଆର ନେଇ ବଲଲେଇ ଚଲେ । ଏତ ଚାପା ଯେ

হামাগুড়ি দিতে হয়। কনুই আর হাঁটিতে কাদা লাগতেই বুঝলাম নদীর খুব কাছে এসে পড়েছি। মাথার ওপর সেই আলো নিয়ে উঠে দাঁড়াতেই ভ্যাপসা গরম থেকে একমাথা খোলা হাওয়ায়। কাঞ্জির চাপে বেশ কুঁথেকুঁথে একটা চওড়া চাতালে উঠে আসলাম। খুলো কাদা ঝেড়ে একটু খুঁজতেই তোরণের মাথায় ওঁচার রাস্তা পাওয়া গেল। একটা ইঁট বার করা চমৎকার সিঁড়ি হয়ে দাঁড়িয়েছে। তোরণের ওপর...ঠিক মাঝামাঝি একটা দেওয়াল। সেই দেওয়ালের ওপাশে...

...হাঁ, সেই দেওয়ালের ওপাশে তাঁকয়েই একটানা সমসনে হাওয়া থরকে ঠোটে আঙুল রাখলো। তোরণের নীচে চেড়ওয়ের শব্দ হঠাৎই চুপ। বুক নিঃশব্দে দলা পাকিয়ে কঠায় উঠে আসে। নিষ্পামের শব্দ শুধু ফিস ফিস।

অথচ এমন কিছুই ছিলো না ওপাশে। বাটপট করে উড়ে যাওয়া কয়েকটা শকুন; আর, আর একটা মুখ। মানুষের। মরা মানুষ। চোখ নেই। কালচে রক্ত জমে আছে গোল গোল দুটো গর্তে। সামান্য হাঁক করা মোটা ঠোটের কষ বেয়ে গড়ানো রক্ত। জমাট। মাছি ভন ভন। কঠার কাছে একটা রক্তাভ গোল ক্ষত।

একতাল দলাপাকানো চিংকার গলায় আটকানো। বুকের কাছে একটা চিন্চিনে অস্বীকৃত ক্রমঃ সারা শরীরে...। সবকিছু আশৰ্চ রকম চুপচাপ। যাঁদ শুম ভেঙে যায়...? নেমে আসা খুব সোজা ছিল না।

অবশেষে; কালোপীচের টানা রাস্তার দু'পাশে অনেক মুখ। কেলায় একটা লোক ঘরেছে সে খবর পুরনো। কাল সকালেই পূর্ণিশ আসবে। চায়ের দোকানে বসতেই জানা গেল লোকটা বিষ খেয়েছিলো। “শুনুন চোকটা খুবলে নেয়েচে, একেরে অস্তান্তি!” এক বুড়ো বিড়তে টান দিয়ে অলস গলায় টেনে টেনে বলল, “কেন ম'ল কে জানে!” চুপচাপ। অনেক দূরে নদী থেকে ভাঙা ভাঙা গলায় কেউ একটা ভাঁটিরানী টান দিয়েই হঠাৎ চুপ করে গেল। এক শোঁখিন রিঙাওলা খালি চায়ের গেলাস ঠক্ক করে নামিয়ে রেখে তেতো গলায় ফুট কাটল, “শালার পেরেম ফেরেম হৰে”!

একগঙ্গা জলে দাঁড়িয়ে পায়ে স্নোতের কলধর্মনি ছিল নির্বিড়। তীব্রতর হাঁচল সে জলের টান। গোহিনায়। চাপড়া চাপড়া মেষ তখন সূর্যের ওপর। পাথর বাঁধানো ঢালু পাড়ে হাতে মেলে ধরা ভিজে গামছা নিয়ে একা মাঝি। দমকা হাওয়ায় গামছা উড়িছিলো নিশানের মতো। বুকের চিব্বিচ্ব ক্রমে বাতাসের সৌ সৌ হয়ে টানছিলো পিছনে। সারি সারি চীরি, একা থাম, একটা লাশ!

পীচধূসুর রাস্তা থেকে আবার সেই ঢালু পাড়। নরম নদীর তীরে পা বসে যায় অল্প অল্প। এক, দুই, তিন, চার নম্বর তোরণ ঐ উঠে গেছে খাড়া। খজু, নির্থর। একজন মানুষও নির্থর নিঃসঙ্গ পড়ে রয়েছে একাকী দুর্গ তোরণের মাথায়।

সেই ভাঙা চোরা দেওয়ালের ওপাশে এবার প্রথমেই দুটো পা। কঠিন, দৃঢ়। চামড়ার চাঁটির ছেঁড়া ঝ্যাপ শুধু হাওয়ায় থিৰ থিৰ কাঁপছিল। হাত দুটো আলগোছে ছড়ানো। অন্যমনস্ক। যেন স্বপ্ন ভেঙে যাবে।

...খুব ভোরে বাগচীর মাঠ তখনও কুয়াশা জড়ানো। লাল ইঁট বাঁধানো পথে ইসকুল যাওয়ার সময় সাইকেলে টিং টিং ঘাঁটি বাজিয়ে চলে যেত সুধাখুমুশ মাশশাই! মা পংজো সেৱে ভিজে হাতে চৰন হোঁয়াতো গলার নিচে—কঠায়!...

ঠিং শয়ে থাকা লোকটির কঠায় একটা গোল রক্তচন্দনের টিপ। ঠিক ওইরকম। বেলাশেষের সৃষ্টি মেঘে মাঝামাঝি হয়ে খুব লাল। টানটান থূত্বনি। উক্ত কপাল। থম্কানো ঠোটের কষ বেয়ে গাঁড়ে পড়া রক্ত বাথায় টেনটন। চোখ? রক্ত জমাট দুটো গহৰ শুধু চুপ!

...দুপুরে কঠাল পাতা ঝরত টিনের চালে, কুয়োতলায়। কাঁচা পেয়ারার কষাটে স্বাদ। হঠাৎ শুম ভাঙলে নজরে পড়ত ঝুঁকে পড়া নারকেল গাছ।...লোকটা কি খুব একা ছিল? একা একা?

তোবড়ানো হেঞ্জেলিয়ামের বাঁটির মত থম থম আকাশ। খুনো নারকেলেরঙ জল একটানা বয়ে চলে যোহনায়। সৌন্দা গুৰি মাঝি সঙ্কার হাওয়া বাপ্টা মারছে শার্টের কলারে, চশমার কাঁচে, ঠোটে। হাওয়া নয়। জল। চশমার কাঁচ তাই বোধহয় ভ্যাপসা। ভিজে গাল। ঠোটে নোন্তা স্বাদ। এ জল সমুদ্রে। তাই লোনা। যোহনার কাছে, খুব কাছে, চার্দিক ঘিরে শকুন উড়ছে এইবার।

## প্রজন্ম

### অমিতেন্দু পালিত

জানামার ফাঁক দিয়ে ফুলকাটা রোদ মেঝের অনেকটা অধিকার করে নেয়। গঙ্গীটা অনেকদিন লক্ষ্য করেছেন সৌম্যশেখর। আরামকেদোরা অবধি। পর্যবর্তন কোথাও কোথাও খাপ খায় না—যেমন রোদের ক্ষেত্রে। সন্তুর বছরের ওপর এই ঘরে একই পরিধিতে রোদের আমাগোনা অনুভব করছেন। চাঁচ বা আকাশে ব্যাংক্রম চোখে পড়েন। আজ তাঁকরে থাকতে থাকতে হঠাত মনে হল বয়স হয়েছে রোদের। কোনো কারণ কাজ করেন এই চিন্তার পেছনে। যুক্তিহীন চিন্তা সৌম্যশেখরের ধাতে নেই—প্রত্যেক তাৎপর্যপূর্ণ ঘটনাকে তিনি অবসরে বিশ্লেষণ করেন, ভেঙে চুরে গ্রহণ করেন তাদের নির্ধাসটুকু। এই মানসিক গঠনের পরিপ্রোক্ষতে তাঁর আজকের চিন্তা যথেষ্ট অস্বাভাবিক। তবে কি ভীমর্তি!—না বোধহয়, ভেবেচিন্তে সিদ্ধান্তে এলেন সৌম্যশেখর। বয়সকে অগ্রাহ করেননি কখনো, অবশ্যস্তাবী ঘটনাদের নিয়েছেন সহজভাবেই। সম্ভবতঃ বয়সের ভারই পাণ্টি দিয়েছে চোখের রঙ।

বারান্দায় বসে ছিলেন সৌম্যশেখর, চায়ের কাপ আর অলস চিন্তা নিয়ে। পরশুদিন পাওয়া টুব্লুর চিঠিটা মাঝে মাঝেই অন্যমনস্কতায় ঠেলে দিচ্ছে। সকালে উঠে ক্যালেঙ্গার দেখার অভ্যেস গত পৌর্যটা বছরের। আজ, তাঁরখাটা দেখার পর থেকেই অতীতের হাতছানি উপেক্ষার ব্যর্থ প্রচেষ্টা করে চলেছেন। শৈশব, স্কুলজীবন, কলেজ, চাকরী, বিবাহ—বেশ সুন্দর ধাপে ধাপে ওঠা। এখন নির্ণিত অবসর। ভবঘূরে স্থান নিয়ে আসে মৃগালকে। কল্যাণ আর শৰ্মিলা। এবং অবশ্যই টুব্লু। বুক-কেসের উপর রাখা, পাঁচজনের ফ্রেমে বাঁধানো ছুটিটা রোজ নিজের হাতে ধুলোমুক্ত করেন। মৃগাল, কল্যাণ, শৰ্মিলা—ফ্রেমের বাইরে আসতে অপারগ। চোখুরী বৎশের তিন প্রজন্মের মাঝের অংশ বিলীন হয়ে গেছে। মৃগাল আর শৰ্মিলার স্থানতে আপসা প্রলেপ। টুব্লুর জন্ম দিতে গিয়ে পুত্রবধু শৰ্মিলার মৃত্যু। পর্যবেক্ষণ বছর হতে চললো। তিন বছর পরে মৃগাল। কোথায় যেন পড়েছিলেন ধূমপায়ীদের জ্বাদের ক্যালার হবার সন্তাবনা থাকে। আজ অবধি তিনি ধূমপান করেননি, অথচ তাঁর জ্বী মৃগালেরই হল লাঙ্গে ক্যালার। কিছু বেখালা প্রশ্নের উত্তর সৌম্যশেখরের কঠোর যুক্তিবাদকেও অগ্রাহ করে যায়।

পাঁচ বছর পর ছেলে কল্যাণের হাঁরায়ে যাওয়াও ভেতর থেকে মানতে পারেননি। টুব্লু তখন আট। জুলাই-এর এক অঝোর সন্ধ্যায় আকাশবাণীর সংবাদপাঠকের বক্ষস্থ অবস্থিত করেছিল প্লেন দুর্ঘটনা সম্পর্কে। যাট বছরের প্রোট সৌম্যশেখর সেদিন হাসিমুখে নার্তার আদ্বার রাখতে রাখতেই সম্পর্ক করেছিলেন পিতার কর্তব্য। স্বপ্নে এখনো ভেসে আসে বিকৃত হয়ে যাওয়া কল্যাণের সুগঠিত অবয়ব। সনাক্ত করার মুহূর্তে সৌম্যশেখর পৃথিবীর মানুষ ছিলেন না। দুঃখ, হতাশা, শোক—ইত্যাদি শব্দগুলো তখন তার অভিধানে ভীষণভাবে থেকেও তাকে স্পর্শ করতে অপারগ। হাতের মুঠোয় শক্ত করে ধরে রাখা, টুব্লুর আট বছরের নরম হোঁয়াই কি তাকে শক্ত করেছিল? হয়তো। পরবর্তী অধ্যায়ে টুব্লু তাঁকেই চিনেছে বাবার মতো করে। জীবনে দ্বিতীয়বার পিতৃছের দায়ভার তুলে নিয়েছিলেন। ক্রমশ পাণ্টি যাওয়া মূল্যবোধগুলোর মধ্যেই আবার জীবনকে গড়ে উঠতে দেখা।

শীতের সকালে রয়েছে অবধারিত বিষমতা। উচ্চের ফুটপাথে বকল গাছটা রঙ ঝাঁঝের অপেক্ষায়। প্রায় জুড়য়ে আসা চায়ের কাপে ইত্তেও চুমুক ঢাললেন সৌম্যশেখর। তাঁর আদরের টুব্লু আজ পরিপূর্ণ রস্তামের। নীল আকাশের বুকে হেঁটে আবার স্বদেশে ফেরা, আজই। যেদিন নিউ ইয়র্কের প্লেনে তুলে দিয়ে আসেন টুব্লুকে, বাড়ি এসে হঠাতেই এক অপরিসীম শূন্যতা বোধ করেছিলেন। ‘ভালো থেকো দাদুভাই’—টুব্লুর প্রণামের উভরে এর থেকে বেশী কিছু আসেন। ফেরে বাঁধানো ছবিটার দিকে বাড়ি এসে অনেকক্ষণ তাঁকয়েছিলেন। বুবতে পারেননি কখন বাপসা হয়ে এসেছে মণালু।

হাত বাড়িয়ে টেবিলের উপর থেকে চশমাটা তুলে নিলেন। বহুক্ষণ আগে ফেলে যাওয়া কাগজটা এখনো অচুৎ অবস্থায়। কিছু কিছু অভোস ছাড়া বেঁচে থাকাটা একেবারেই অর্থহীন হয়ে পড়ে—খবরের কাগজ তাদের অন্যতম। নিয়মিত পাতাদের উচ্চে-পাত্রে অবশেষে রাবিবারের ক্লোডপত্রে। আল্মান সেলুলার জেলের ছবি—জাতীয়ের ধাক্কা। শৈশবের টুকরো টুকরো আনকোরা স্মৃতিগুলো নাড়া দিতে ব্যর্থ হয় না। স্বদেশী হাওয়ার শিহরণ অনুভব করেছিলেন একসময়। চরকায় সুতো কাটা, জাতীয়তাবাদের মিছিল, খন্দের উল্মাদনা—সোনার খাঁচায় নিয়ে উড়ে যেত দিনগুলো। চলতি হাওয়ার গা ভাসিয়ে পরে অনুত্পন্ন হতে হয়নি। আদর্শকে আদর্শ বলেই চিনেছিলেন, আঘানাম উচ্চে মেজাজে দেখেননি। ‘পেট্রিয়ট’ শব্দটা আজ অভিধানের বাইরে চলে গেছে। চারপাশে ভাস্ত ধারণাগুলোকে শিকড় গাঁথতে দেখে বড় অসহায় মনে হয় নিজেকে। অস্ত্র জীবনযাত্রায় খাপ খাওয়াতে পারেন না। মাঝে মাঝে ভাবেন, তার সমবয়সীরা কি সবাই এখন একই চিন্তায়? জেনারেশন গ্যাপ-এর ভিত্তি দৃঢ়ত হচ্ছে?

নড়েচড়ে বসলেন সৌম্যশেখর। তবে কি সত্যিই ব্যবধান এত বেশী? অনাদি বলছিল বটে সৌদিন—সময় বড় দুর পাছে যায়। সময়ের পরিবর্তন অগ্রহ্য করেননা সৌম্যশেখর, তবু, তার মনে হয়, কোথাও একটা কিছু থেকেই যায়। মানুষ মানুষকে ঠিকই বুবতে পারে। ‘টুব্লুকে আগের মত করে আর পাবেনা’—অনাদির কথাগুলো উড়িয়ে দিলেও আশঙ্কার বীজ নির্মল করতে পারেননি। জীবনের একটা বড় সময় বিদেশের মার্টিটে কাটাল টুব্লু। চলতি হাওয়া নিশ্চয়ই ছাপ রেখে গেছে। নিজস্ব জরিমতে টুব্লু কি টুব্লু হিসেবেই ফিরবে? পৃথক অস্ত্র অবধারিতভাবেই বদল ঘটিয়েছে সন্তার। চলে যাওয়া আর ফিরে আসার মাঝে শুধুই সময়ের খেল। ভেঙে গড়ে নতুন করে পরিবেশন করা।

যুক্তি ঘোরাফেরা করে নিজস্ব ব্যক্তিতে। কতগুলো স্পর্শকাতর অনুভূতিকে সে মাড়িয়ে যেতে পারে না। উঠে ঘরে গিয়ে, দেরাজ খুলে টুব্লুর শেষ চিঠিটা বার করেন। পৰ্যাচকারেও বেশী দেখছেন এটা। স্পষ্ট হস্তাক্ষর বরাবরই টুব্লুর গর্বের বিষয় ছিল। এখানে পাশ্চাত্য আবহাওয়ার কোনো ধাঁচ ফোটেন। স্পষ্ট ভাষা, স্পষ্ট বক্তব্য। তিনি মাসের ছুটিতে আসছে টুব্লু। আমেরিকা যাবার পর তার এই প্রথম প্রত্যাবর্তন। নিছকই কোনো ব্যবসায়িক বা ব্যক্তিগত প্রয়োজনেই সে দেশে ফিরে—পুনঃপুনঃ বিশ্বের পরও চিঠির বয়ন থেকে এ ধরনের কোনো সিদ্ধান্তে উপনীত হতে পারলেন না সৌম্যশেখর। তবুও সংশয়, আশঙ্কা। আবার ফিরে এল অনাদি—‘আমরা মরে গেছি হে। মরে যাওয়া একেই বলে। শেষ নিষ্ঠাস যখন পড়বে তখন আবার বেঁচে উঠব। ফাসল, কঞ্জালের পর্যায়ে চলে গেছি’—তখন সদর্পে তর্ক করেছিলেন সৌম্যশেখর। জোরালো যুক্ত খাড়া করতে পারাটা তাঁর বিশিষ্ট গুণবলীর অন্যতম। অনাদি পাল্লা দিয়েছিল, আবেগ আর গলা সংশ্ল করে। সৌম্যশেখরের মনে হয়েছিল বড় সহজেই আস্তসর্পণ করছে অনাদি। জীবনকে বর্তমান ক্ষত্ত্বতা ভুলতে পারে, কিন্তু কৃত্য হতে পারে না। সবরকম সরলীকরণের পর মানুষ মানুষই থাকে।

দেয়ালঘড়ির ঝংকার সৌম্যশেখরকে ঠেলে দিল বাস্তবে। এগারোটা। প্রহর গাড়িয়ে বেলা হয়।

শীতের নরম আলস্য জড়তা ধরে রাখে। কলকাতা শহরকে হঠাতই শীতের সাজে দেখার ইচ্ছা। ঘর থেকে বেরিয়ে বাঁদিকে গিয়েই সিঁড়ি। তিরিশ ধাপ। খোলা দরজার ফাঁক দিয়ে চোরা রোদ উঁকি মারে সিঁড়িতে। শেষ ধাপে পৌঁছতেই দম্কা ঠাণ্ডা হাওয়ার ঝলক দ্বাগতে জানালো। চাদরটা ভালো করে জড়িয়ে নিলেন। অপে হাঁপয়ে পড়েছিলেন সিঁড়ি ভেঙে। এই কার্যক শ্রমই বয়সটা মনে করিয়ে দেয় বারবার। মেনে নেওয়াই ভালো। আপস প্রতীক্ষায় থাকে, একসময় তাকে গ্রহণ করতেই হয়। কখনো দৃত, কখনো বিলম্বে।

উত্তরদিকের পাঁচিল ঘেঁষে দাঁড়ালেন সৌম্যশেখর। থাপছাড়া, পরিকল্পনার্বিহীন, দৃষ্টিত এবং ভয়ঙ্কর প্রাণবন্ত কলকাতা—আকাশের দিকে তাকিয়ে। কলকাতার অদূর সজীবতা মাঝে মাঝে ভীত করে তোলে সৌম্যশেখরকে। এই চণ্গলতা হারিয়ে গেলে মানুষের বাঁচবার তাগিদও ফুরিয়ে যাবে। অতীত তখন নিশ্চিহ্ন। ভানায় হঠাত ঝাপ্টা মেরে, এক কোণে পড়ে থাকা বহুজীৰ্ণ মাছের কঁটা নিয়ে পাড় দেয় চিল। কত স্মৃতি! 'সততই সুখের'! তাঁর বেড়ে ওঠার, প্রতিটাৰ পীঠস্থান কলকাতা। ঘৃণালের সঙ্গে প্রথম আলাপ এখানে। কল্যাণ ভূমিষ্ঠ হয় কলকাতায়। কল্যাণ আৰ শাঁমলার স্মৃতি ছাঁড়িয়ে রয়েছে কলকাতার আনাচে-কানাচে। এবং টুব-ভূর।

পা-দুটোতে ছীষৎ কম্পন অনুভব করেন সৌম্যশেখর। আবেগকে সংয়ন্ত্রে আড়ালে ঢাকতে আজকাল বেশ বেগ পেতে হয়। এটও বয়সেরই দোষ। অনেক হারিয়ে যাওয়া আশার মাঝখানে নতুন কোনো আনন্দ অনুভব করে নেওয়াও শক্ত হয়ে পড়ছে। সূর্যের দিকে চোখ তুলে তাকালেন। এখনও হঠাত আলোৱা সামনে পড়লে চোখ ধাঁধিয়ে যাব—যেমন গেল। একই সূর্যের কত ব্যাখ্যা! বিভিন্ন মানুষের ভিন্ন ভিন্ন দর্শন আৱ দৃষ্টিভঙ্গী। টুব-ভূর চোখে তিনি যে পাছে শান্তি, সে আশ্বাস কি টুব-ভূর দিতে পারে? তাঁর চোখে টুব-ভূর যে পরিবৰ্ত্তিত অস্তিত্ব নিয়ে দেখা দেবে না—এ সম্পর্কে তিনি কখনোই নিঃসংশয় নন। টুব-ভূর মামাতো ভাইবোনেরা গতকাল বখন এসে অনুরোধ করে এয়ারপোর্টে যাবার জন্য, সকেচ কাঁটিয়ে সাড়া দিতে পারেননি। সেই আদিদ শিকড়গাঁথা আশঙ্কা। পারিপার্শ্বিক তাঁর মনে একটা প্রায় বৰুমূল ধাৰণাৰ অনুপ্রবেশ ঘটিয়েছে। তিনিদিন আগে টুব-ভূর চিঠিটা পাওয়াৰ পৰ থেকে দেৱাজে সহজে জামিয়ে রাখা টুব-ভূর গত পাঁচ বছৰের যাবতীয় সংবাদ আবার পড়েছেন, বারবার। টুব-ভূর বদলেছে—বদলাবেই। টুব-ভূর এখন পৰ্যাণত, সংযত, হয়ত বা কিছুটা ব্রাথপুরণ, যতটা মানুষের না হলেই নয়। চিঠিটিৰ আদান-প্রদান দু তরফেই রয়েছে। তাঁর চিঠি পড়ে টুব-ভূর কি বুবোছে তা সম্পূর্ণভাবেই অনুমেয়। কয়েক হাজাৰ মাইলেৰ তফাতে থাকলে এবং মানসিকভাৱ বিনিময় শুধুমাত্ৰ সাদা কাগজেৰ দুর্পিঠে সীমাবদ্ধ থাকলে যতটা দ্রৰত আসা সম্ভব—তা মেনে নিয়েই, তাৰ বাইৱেও নতুন কোন পার্থক্যেৰ সূচনা হয়েছে, এমন কিছু খোজাৰ চেষ্টা টুব-ভূর করেছে কি না সৌম্যশেখর জানেন না, তবে তিনি কৰেছেন এবং ব্যৰ্থ হয়েছেন। ব্যৰ্থতা সংশয়েৰ উপশম ঘটায়ানি, বৰ্জিই এনেছে।—'আমাদেৱ দুৰ্বলতা কোথায় জান? বিশ্বাসে। তোমাৰ নাতি আজ তোমাকে অঙ্গীকাৰ কৰতে পারে, কিন্তু তুমি পারবে না। তোমাৰ বিৱুকে সে অভিযোগ আনতে পারে, কিন্তু তুমি প্রতিবাদ কৰতে পারবে না, কাৰণ তোমাৰ মাধ্যমেই সে পৰ্যাপ্ত দেখছে।'—নিজেৰ অজাত্তেই মেনে নিতে বাধ্য হয়েছেন সৌম্যশেখৰ, অনাদির বক্তব্যেৰ রয়েছে দৃঢ় ভিত্তি। টুব-ভূর আজ তাঁৰ বিৱুক্ষাচৰণ কৰলে তিনি অনুভব কৰবেন পায়েৰ তলায় জাগটা সৱে যাচ্ছে, প্রতিকাৰে সমৰ্থ হতে পারবেন না।

এলোমেলো চিন্তাদেৱ কঠিনভাৱে দূৰে সৱায়ে পা বাড়ালেন সৌম্যশেখৰ। আবার সিঁড়িতে। ধূলোৰ ঘন প্ৰলেপ, বিক্ষিপ্ত মাকড়সাৰ জাল আৱ ঝুল। সিঁড়িৰ মাঝামার্বি এসে হঠাতই ভীষণ একা বোধ কৰলেন। 'জলসাঘৰ' দেখেছিলেন কিছুদিন আগে, বিশ্বত রায়েৰ একা থেকে কুশ একাকীতে পৰিগত হওয়া। তাকে যেন হঠাতই নিজেৰ মধ্যে খুঁজে পেলেন। বিশাল, জনশূন্য প্ৰেক্ষাগৃহে, উন্মুক্ত মণ্ডে তিনি এক। একাধাৰে অভিনেতা, দৰ্শক, সমালোচক। তাঁৰ দ্বিধাই নাটকেৰ উপাদান। অনাদিই তো বলেছিল—

‘ମରେ ବେଳେ ଥାକୁ ଆର ବେଳେ ମରେ ଥାକାର ପାର୍ଥକ୍ୟ ବୁଝେ ନେବାର ସମୟ ଏସେହେ ।’ ନିଜେକେ ଚେନାବାର ପ୍ରଯୋଜନେଇ ଏହି ଆପ୍ରାପ୍ତକାଶ ।

গাড়ির হঠাতে সাথে ফেরাবার কাজ করলো। খানিকটা ধাতস্ত হয়ে আবার এগোনে সৌম্যশেখের। সিঁড়ির শেষ ধাপে পৌঁছে কানে এলো, তাঁর উদ্দেশ্যে মেরেল কঢ়ের ডাক। টুব্লুর মামাতো বোন মিট্টির গলাটা মানসিক টানাপোড়েনের মধ্যেও চিনিয়ে দিয়ে গেল। অবশ্যান্তবী ঘটনা সম্পর্কেও সন্দেহ থাকে না। টুব্লু এসে পড়েছে। সাক্ষাত্কার আসন। নিষ্ঠাস-প্রাখাসের সরল স্বাভাবিক উপরে হঠাতেই অর্তিরস্ত শ্রম ঢালতে হয়। পথ চলা শেষ।

একত্তরার সিংড়ির মুখে এসে থমকে দাঢ়াল সৌম্যশেখর। শুনতে পান সংমিলিত অনেক জোড়া পায়ের আওয়াজ। সিংড়ির তলায় ভেসে ওঠে অনেকগুলো অবস্থ—সাদা-কালোয় আঁকা। তারই মধ্যে সৌম্যশেখরের প্রোট, বয়সের ভারে জীৰ্ণ দুই চোখ, খৌজে একজন বিশিষ্ট কাউকে। প্রত্যাশা পূরণ করে এগিয়ে আসে তাঁর প্রার্থিত। সাদা-কালো ফেসকোর থেকে সম্পূর্ণ আলাদা, রঙীন রেখায় গড়া। নিজের মধ্যে ভাঙগড়ার খেলা টের পান সৌম্যশেখর। অতীত, বর্তমান, ভবিষ্যতের সংমিশ্রণ; সিংড়ি দিয়ে উঠে আসতে দেখেন পর্যাপ্ত বছরের কল্যাণকে, চার দশক আগের সৌম্যশেখরকে। কাঁচের ফেমে আটকে থাকা শরীর এখন জীৱন্ত, পরিগত হয়ে প্রতিষ্ঠিত। ভাঙনের পথে নিজেকে এগিয়ে যেতে দেন সৌম্যশেখর। উঠে আসে টুবল।

## দময়ন্তী হন দময়ন্তী

অপূর্ব সাহা

তখন আকাশে প্রচুর মেঘ জর্মেছিল। ফুরফুরে রোমাঞ্চিক সুখী অথবা শোঁখিন মেঘ নয়, যা খানিক উদ্দেশ্যান্বীন কিম্বা অমূলকভাবেই ইতস্ততঃ চরে বেড়াতে পারে। বর্তমান মেঘে এক সর্বনাশ তাসের বীজ ছিল নির্হিত। যাবতীয় গোপন অভিসংক্রিগুলি যেন বারবার বার্থ হ'য়ে ক্ষুক বেড়ালের মতো দময়ন্তীর পারিপার্শ্বিকতায় আঁচড় কাটেছিল। দময়ন্তী ব'সে ছিলেন বাড়ির বারান্দায়। ইঁটুর ওপর মুখ রেখে তিনি কেোন দেবী নন তবু বেদনাবোধে রিক্ত হচ্ছিল তাঁর রেহেসপ্র্যাক্ট বোধ এবং ক্রমশই স্পষ্ট হয়ে আসে সম্পর্কের যাবতীয় অর্থহীনতা। বৃষ্টি নামে। বৃষ্টি এসে ভীজিয়ে দেয় দু'পা অথবা তাঁর প্রোটতার ওপরে ভায়ি বুট পরিহিত সময়ের কয়েকশো জলাদীশ পা উপরূপরি তাদের কাঠিন্য প্রদর্শন ক'রে চলে। দম্ভক বাতাসে তাঁর চুল এলোমেলো হয়। দীর্ঘশ্বাসে আলোড়িত হ'য়ে ওঠে সঙ্গ্যাকালীন পর্যবেশসকল। এই বৃষ্টি, এই ঝড় অথবা প্রাকৃতিক বিপর্যয় সমন্ব কিছুই অত্যন্ত সুপ্রযুক্তভাবে দময়ন্তীর সঙ্গে মিলিত হচ্ছিল এবং তাকে ভয়ংকরভাবে নিঃসঙ্গ ও বিষণ্ণ করেছিল।

মৃত্তিকা—অর্থাৎ দময়ন্তীর কন্যসম্পর্কিত নারীবালিকাটিও শৈশবে বৃষ্টির পরমপ্রাপ্ত ভঙ্গ ছিল। সেহেতু বৃষ্টি আরম্ভ হবার সাথেসাথেই অধীর আগ্রহে সে তার মাঝের হাত ধ'রে তাঁকে টানতে এনে দাঁড় করাতে বাড়ির ছাতে। শিশুটির সোনালী চুল এবং লাল টেঁট সম্মিলিত সরলীকৃত মুখে ছিল অনাবিল হাসি, যা অনায়াসেই দেবদৃত কিম্বা তৎসম্পর্কিত ধারণাকে বাস্তবায়িত করবার পক্ষে সহজসাধ্য। বৃষ্টির ঝঝঝম শব্দ বুকে নিয়ে দময়ন্তী মিথ্যে আকুল হ'য়ে মেঘেকে কোলে নিনেন। শরীরের সমন্ব উফতা দিয়ে মৃত্তিকাই ছিল তাঁর জীবনযাপনের শেকড়স্বরূপ। সোদিন দময়ন্তী গান গাইনেন। আর সেই সুরে বিমোহিত ছিল মৃত্তিক। তাঁর ব্যক্তিগত সুখবোধে অথবা নিজস্বতায় সাহায্যকারী অনুষ্ঠানে হিসাবেই বা।

সাম্রাজ্যিক কালে এইসব সূর্তি দময়ন্তীকে নির্দল্লভাবে তাড়া ক'রে ফেরে। দময়ন্তী ছুটতে থাকেন দুত। তাঁর সমন্ব শরীর ক্ষত্ববিক্ষিত হয়। মৃত্তিকার অনুপস্থিতি তাঁকে যারপরনাই অঙ্গুল ক'রে তোলে। যন্ত্রণায় কুকড়ে আসে তাঁর মন। বিভাসের সঙ্গে আইনানুগ পৃথক হবার স্বীকৃতিলাভের পর যেহেতু মৃত্তিকাই ছিল তাঁর জীবনযাপন; তাই এহেন মৃত্তিক ব্যথন পরিবর্তিত হ'তে থাকে ক্রমশঃ জেদী এবং বণ্ণনার কাঠগড়ায় আসামী হিসাবে তাঁকেই মৃত্যুদণ্ড দিতে কিংশি দ্বিধাগন্ত না হবার মতোই তার মুখাবয়—দময়ন্তী ঝুরবুরে বালির ওপর হেঁটে যান নিঃসীম সংযুদ্ধকে পাশে রেখে। অবশ্য সমুদ্রের লোনা জল এবং অঙ্কগোলক নিঃসৃত বেদনার্থ রসের অবস্থানগত ফারাক বিস্তর, এ সত্ত্বেও নিজস্ব আঝাই মানবের সর্বাপেক্ষা প্রিয়, এ কঠিন অথচ ব্যস্তব সত্ত্বের মুখেযুক্তি দাঁড়ালেও প্রাপণ অঙ্গীকারের একটা আপাতপ্রচেষ্টা থাকবেই মানবিক মূল্যবোধ এবং সম্পর্ক ইত্যাদির রঙীন মোড়কচু। দ্বান্দ্বিক পদ্ধতিতে এই দুই স্তুতির স্পেনীয় ঝীঁড়া হে আধুনিক এ সভ্যতারই দান। সুতরাং বৈজ্ঞানিক সিদ্ধান্ত যা বেরিয়ে এল 'দময়ন্তী হন দময়ন্তী' তা। তথাপি এই শ্বাসত বাক্য একেব্যে প্রয়োগ করা নিতান্ত অন্যায় হ'তে পারে যেহেতু দময়ন্তীর জীবনযাপন সম্পূর্ণতঃ ছিল সন্তানকেন্দ্রিক। উপরন্তু বিভাস প্রায়শই প্রতিদ্বন্দ্বী হিসাবে আঘাতকাশ করেছে। একথা অনঙ্গীকার্য যে 'বিরোধের স্পর্শে মন জাগ্রত হয় এবং যিলনের কোলে তা ঘূর্মিয়ে পড়ে', কিন্তু সাংসারিক অভিষ্ঠাতে এই মত তাদের ক্ষেত্রে আদো সুখকর অথবা শাস্তির হৃষন যে তা প্রমাণিত সত্য। পরবর্তীকালে মৃত্তিকাতে স্বপ্নবীজ প্রোটিত হয়

পিতৃত্বান্ত্রিক বুর্জোয়া সমাজ কাঠামোয় এক রঘণী দময়ন্তী দ্বারা। নিজ স্বাতন্ত্র্যকে জীবিয়ে রাখবার দুরস্ত আকাঙ্ক্ষার ইতিবাচক দিক্কিটি উন্নাসিত হয় তাঁর বাস্মলাসুলভ শিশুপালনের ইতিহাসে।

মাসী সম্বোধনে উন্নুরে হাওয়ার মতোই ঘরে ঢুকে পড়ে নিশ্চা। তার আধো উচ্চারিত সোরগোলে দময়ন্তীর হৃদয়ভাস্তরস্থ ফ্ল্যাটবাড়ীর দরোজা তথা মানবীয় প্রকোষ্ঠ ইত্যাদি খুলে ঘেতে থাকে। পার্শ্ববর্তী গৃহকর্তার নিছকই অনুকস্পাবশতঃ ইত্যকার বালিকাটি দাবানল হয়তো বা জেলেছে। টেঁট, নাক, চোখ ইত্যাদি শারীরিক বৈশিষ্ট্যে মৃত্তিকসুলভ সাদৃশ্যাহেতু দময়ন্তী শিশুটিকে আকর্ষণের চেষ্টা করেন। সেহেতু পশ্চতারকার্যান্বিত আধুনিক লেহাবস্তুটি তার নজরে আনবার আবশ্যিকতা দেখা দিয়েছিল। শিশু আনন্দিত হলেও পরবর্তী সময়ে দময়ন্তীর আবেগগ্রস্তাশ তার কাছে নিতান্তই অর্থহীন মনে হয়েছে। পার্থী দেখবার অঙ্গুহাতে নিশ্চা নান্নী বালিকাটি টলোমলো পায়ে ঘর পার হ'য়ে উঠেন, বাগান এবং অতঃপর অদৃশ্য হল। দময়ন্তী কিম্বৎক্ষণ নির্বাক থাকবার পর নিজস্ব টেবিলে ফিরে আসেন। এক পাত ঠাণ্ডা জল পান করেন। লেখা হয়—

মানবমাত্রই নিজস্ব আস্তাকে অধিক ভালোবাসিয়া আসিতেছে।

এভাবেই—

প্রথমতঃ, মানুষ নিজেকে ভালোবাসে।

দ্বিতীয়তঃ, স্বার্থসম্পর্কিত গুটিকয় মানুষকে ভালোবাসে। (পিতামাতা সম্পর্কিটি বিতর্কের বিষয়) উদাহরণঃ আস্তার্ত্তপ্ত চৰিতার্থতায়—প্রেম।

তৃতীয়তঃ, নিজস্ব আস্তার প্রতি বিশাসী হ'য়েই হয়তো বা কেউ কেউ বৃহৎ জনগণে অঙ্গীকারবন্ধ হল। ফলস্বরূপ একেবারে আসলের মতো সুখ। এরপর মার্কসবাদ সম্যত মন্ত্রীত্বলাভে শুখামন্ত্বী অথবা শাস্তির গ্যাসীয় বেলুন সোজা শহীদ মিনার হইতে চাঁদের দেশেই।

দময়ন্তী আকর্ষণ পান করার পর নিজেকে মেলে ধৰেন ভরিষ্যের দিকে। দৃষ্টিগৰ্থে শুধুমাত্র নিঃশ্বাস নিলম্বিয়া। 'আকাশ ছড়ায়ে আছে নীল হ'য়ে আকাশে আকাশে'। তিনি ভীষণ সরল হ'য়ে যান। শিশুর মতো অকারণে অশুগত হয়। বুকের মধ্যখান জমাট বাঁধে দুঃখরূপ শীতলতায়। দময়ন্তী শার্ডির আঁচল জড়ান শৰীরে। শৈতাপ্রবাহে কুঁকড়ে আসে তাঁর শরীর। বামবাম এবং অন্যান্য সমধৰ্মী কাপৰ্ণিক শব্দসহ বৃষ্টি হলে দময়ন্তী স্নাত হন। বজ্রপাত হয় ভীষণ শব্দে। উদ্যানে নেহাতই আয়োগ্য কাদা জম্ম নেয়।

দময়ন্তীর প্রত্যঙ্গসমূহ এরপর খুলে ফেলতে থাকেন দময়ন্তী নিজেই। ডানহাত খুলে রাখেন আলমারীর প্রথম তাকে। ডীপ্তৰীজে দুর্বিষয়ে দেন নিজস্ব জিভ। পদব্রহ্ম বইয়ের সেল্ফে সাজান বাঁকুড়ার ঘোড়া কিষ্কি কৃষ্ণগরীয় পুতুলের মতো। চোখদুটো খুলে নিয়ে সদর দরজার দেয়ালে চোকাঠের মাথায় সেঁটে দেন। তীক্ষ্ণ খবরদারী এখন তাঁর।

দময়ন্তী হাসতে থাকেন। নিঃশব্দ হাসিতে ব্যঙ্গ ঝরায় ঘেন। মাঝে মাঝে চক্কে ওঠেন আর বাঁহাতে খুঁজতে থাকেন হয়তো বা মৃত্তিকার স্পর্শ। একা এবং একাই।

# প্রাসঙ্গিকী

১৭০টি বছর গঠিয়ে গেল। কলেজের ইতিহাস এই সুদীর্ঘ সময়ে কখনো সমস্যাকেন্দ্রিক, কখনো গোরবময়। পুরু লেন্সের গন্তীর অধ্যাপকের ক্লাশ, ক্যান্টনে, কার্ডরে উচ্চলতা, পোর্টকোয় ঠেস দিয়ে বসে অক্লান্ত আলাপচারিতা—এভাবেই ক্রমশঃ দুপুরগুলো কেটে যায়—সুখে-দুঃখে আনন্দে হতাশায়। কলেজ স্টীটে আরওয়াল গণহত্যার প্রতিবাদে দুরস্ত তরুণের মিছল, কফি হাউসে গনগনে আগুনের মতো ঝলসানো, কলেজ স্কোয়ারের জল বদলানো, নতুন ঘাস বীজ বোনা হয় মাঠে—সব মিলিয়ে—কলেজ পাড়া—সব মিলিয়েই আমাদের অনেক গর্বের আর আনন্দের কলেজ।

## বিভাগীয় সংবাদ

### অর্থনীতি :

বিভাগের অধ্যাপক। অমিতা দক্তের অবসর নেওয়ার পর এখনো তাঁর শূন্যপদ শূন্য রাখে গেছে। সেন্টার ফর ইকনোমিক স্টাডিজের নামান গবেষণা প্রকল্পে ৬ জন জুনিয়ার রিসার্চ ফেলো নিযুক্ত হয়েছেন। অধ্যাপক ডঃ এম. কে. রঞ্জিত হেল্সিংকি ও বোস্টন বিশ্ববিদ্যালয়ে ওয়াল্ড' ইন্সটিউট অফ ডেভলপমেন্ট ইকনোমিক রিসার্চে অনুষ্ঠিত অধিবেশনে যোগ দেন। স্নাতক পরীক্ষার ফল খুবই ভালো।

### ইংরেজী :

বি. এ. পরীক্ষার ফল অভূতপূর্ব। সেমিনার লাইব্রেরী নতুন করে সাজানো হয়েছে। যুদ্ধের কাব্য বিষয়ে একটি আলোচনা সভাও করা হয়। ডঃ সুকান্ত চৌধুরী পশ্চিম বালিনে আন্তর্জাতিক সেক্রেটারি সংঘের পশ্চিমাঞ্চল সম্মেলনের একটি অধিবেশনে সভাপার্চিত করেন।

### ইতিহাস :

পরীক্ষার ফল ভালো। প্রধান অধ্যাপক ডঃ রজত রায় এ বছর কোলকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের ইউ.জি.সি. সেমিনারে ভারতে বুর্জোয়াশ্রেণীর উচ্চব সম্বন্ধে একটি বক্তৃতা দেন।

### উচ্চিদিবিত্তা :

বিভাগের স্নাতকশ্রেণীর ল্যাবরেটরীর আন্তসংস্কার অত্যন্ত প্রয়োজন। বৈদ্যুতিক লাইন এ. সি না হলে অনেক যন্ত্রপাতির সুষ্ঠু ব্যবহার সম্ভব হচ্ছে না। বিভাগের নিজস্ব মালী না থাকায় প্রাকটিক্যাল ক্লাশে মের্টিরিয়াল যোগানে বিশেষ অসুবিধা দেখা দিয়েছে। পরীক্ষা ফল ভালোই।

### গণিত :

বিভাগের চূড়ান্ত স্থানাভাবের জন্য আন্দোলনের ফলে পুরনো একটি লেকচার থিয়েটার সারিয়ে ব্যবহার করা হচ্ছে। তবে স্থানাভাব রয়েই গেছে। অসম্পূর্ণ পার্টিশানেই এক ঘরে দুটি ক্লাশ চলছে। বিশ্ববিদ্যালয় মঞ্জুরী কমিশন থেকে 'হ্যালী'র সুবাদে একটি তিন ইঞ্জিনিয়েলিংকোপ পাওয়া গেছে। পরীক্ষার ফল বেশ ভালো।

## দর্শন :

বিভাগের দেওয়াল পর্যবেক্ষণ বেরোচ্ছে নিয়মিত। বাংলা বিভাগের সঙ্গে ঘোষভাবে এই বিভাগ রবীন্দ্রনাথের ১২৫তম জন্মবার্ষিকী পালন করে। ডঃ নীরাদ বরণ চক্রবর্তী রামকৃষ্ণ মিশন ইন্সিটিউট অফ কালচারে একটি সর্বভারতীয় সেমিনারে বিশেষজ্ঞরূপে আয়োজিত হন। পরীক্ষার ফল উল্লেখযোগ্য।

## পদাৰ্থবিদ্যা :

ডঃ আমলকুমার রায়চৌধুরী ইউ. জি. সি. প্রফেসরবৃপে নিযুক্ত হয়েছেন। বিভাগের ল্যাবরেটোরী আধুনিকীকৰণের কাজ চলছে। পরীক্ষা ফল আগের মতোই ভালো।

## প্রাণিবিদ্যা :

বিভাগের বিভিন্ন শাখার গবেষণার ধারা পূর্ববৎ চালু রয়েছে। অধ্যাপক ডঃ এস. আলম গবেষণাপত্র জমা দিয়েছেন ডক্টরেট ডিপ্লী র জন্য।

## বাংলা :

দেওয়াল পর্যবেক্ষণ নিয়মিত বেরোচ্ছে। ছাত্রছাত্রীরা বসন্ত উৎসব করেছে। রবীন্দ্রনাথের ১২৫তম জন্মবার্ষিকী পালিত হয়েছে। অধ্যাপক প্রশাস্ত দাশগুপ্ত বাংলা আকাদেমীর সাধারণ পরিষদের সদস্য মনোনীত হয়েছেন। অধ্যাপক ডঃ স্বরাজরত সেনশর্মা কলাশ্বোত্তে আয়োজিত কমনওয়েলথ সাহিত্য বিষয়ক সেমিনারে যোগ দেন।

## ভূগোল :

বিভাগের অধ্যাপক জয়দেবকুমার কোলে বর্ধমান বিশ্ববিদ্যালয় থেকে পি. এইচ. ডি. লাভ করেছেন। নরওয়ের একটি প্রতিনিধি বিভাগ পরিদর্শন করেন। ততীয়বর্ষের ছাত্রছাত্রীরা ক্ষেত্রসমীক্ষণের জন্য আগ্রা, রাজস্থান, দিল্লী ও সংলগ্ন এলাকায় গিরেছিল। পরীক্ষার ফল ভালো।

## ভূতত্ত্ব :

COSIST ও SAP (DSA) প্রকল্পে মঞ্চুরীকৃত অর্থে বিভাগের যথেষ্ট উন্নতি হয়েছে। “ভূ-বিদ্যা” পর্যবেক্ষণ এখন যত্নস্থ। জিওর্জিক্যাল ইন্সিটিউট নামে বিভাগের ছাত্রদের প্রতিষ্ঠানটি প্রশ্নোত্তরের আসর ও সেমিনারের আয়োজন করেছিল। পরীক্ষার ফল উল্লেখযোগ্য।

## রসায়ন :

বিভাগের তিনজন অধ্যাপক পি. এইচ. ডি. উপাধি লাভ করেছেন। ডঃ পরিমল সেন বিভাগীয় প্রধান অধ্যাপক নিযুক্ত হয়েছেন। কোলকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের অধীনে মাতকেন্দ্রে শিক্ষার একশ বছর পূর্ণ উপলক্ষ্মে রসায়ন বিভাগে বিভিন্ন প্রদর্শনী ও সেমিনারের আয়োজন করা হয়। প্রেসিডেন্সী কলেজের আলামৰ্মণ আসোসিয়েশনের সহযোগিতায় ২৯শে সেপ্টেম্বর, ১৯৮৬ আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায়ের ১২৫-তম জন্মদিবস পালন করা হয়েছে।

## রাশিবিজ্ঞান :

আলোচা বছরে বিভাগের অধ্যাপকগণ কোলকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ে আয়োজিত ইউ. জি. সি. সেমিনারে অংশ নেন। পরীক্ষার ফল বরাবরের মতোই ভালো।

ବିଭାଗେର ପରୀକ୍ଷାର ଫଳ ସନ୍ତୋଷଜନକ । ବିଭାଗେର ପ୍ରଧାନ ଡଃ ଅମଲ କୁମାର ମୁଖ୍ୟପାଦ୍ୟାଯେର ସମ୍ପାଦନନାୟ ସମାଜ ବିଜ୍ଞାନେର ପ୍ରେମାସିକ ଇଂରେଜି Socialist perspective ଚୌଦ୍ବିତରେ ପଡ଼ିଲ । ପ୍ରଯାତ ପ୍ରାନ୍ତନ ଅଧ୍ୟାପକ ନିର୍ମଳକାର୍ତ୍ତ ମଜୁମଦାରେର ସମରଣେ ଶୋକମନ୍ତର ଆଯୋଜନ କରା ହୟ ।

### ଶାରୀରବିଭାନ୍ :

ବିଭାଗୀୟ ଦେଓଯାଳପାତ୍ରକା 'ପ୍ରାଚୀରିକା' ପ୍ରକାଶିତ ହଚ୍ଛେ । ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଦେବଜ୍ୟୋତି ଦାଶ ଜାତୀୟ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଜୀବବିଦ୍ୟାର ଏକଟି ପାଠ୍ୟପୁସ୍ତକେର ଲେଖକ ମଣ୍ଡଳୀ NCERT କର୍ତ୍ତକ ମନୋନୀତ ହେଁଛେ । ବିଭାଗେ ଗବେଷଣାକଷେତ୍ର ତୀର ସ୍ଥାନଭାବ, ଶିକ୍ଷାମୂଳକ ଭଗମର ଜନ୍ୟ ଅର୍ଥବରାଦ୍ଦେର ଅପ୍ରତ୍ୟେକିତା, ବିଦ୍ୟୁତ ଓ ଜଳ ସରବରାହ ଅନିଯାମିତ ହେଁଯାଇ ପଡ଼ାଶୁନା ବ୍ୟାହତ ହଚ୍ଛେ ।

### ହିନ୍ଦୀ :

ବିଭାଗେର ଦେଓଯାଳ ପାତ୍ରକା 'ଦଶରତ୍ର'-ଏ ଏକେ ଏକେ ପ୍ରଯାତ ଆଚାର୍ୟ ରାମଚନ୍ଦ୍ର ଶୁକ୍ଳ, ଭାରତେଲ୍ଲ ହିରଶଚନ୍ଦ୍ର ଓ ରାଷ୍ଟ୍ରୀକର୍ବ ମୈଥିଲଚରଣ ଗୁପ୍ତେର ଶତବାରୀକୀ ସଂଖ୍ୟା ପ୍ରକାଶିତ ହେଁଛେ । ହିନ୍ଦୀ ବିଭାଗ ତାର ପଠନପାଠନ ଛାଡ଼ାଓ ମହ-ପାଠ୍ୟକ୍ରମ କାର୍ଯ୍ୟସୂଚୀର ମଧ୍ୟ ଦିଯେଓ ତାର ଉତ୍କର୍ଷେ ଆଦର୍ଶ ତୁଳେ ଥରେ ।

### ଗ୍ରହାଗାର

ଛାତ୍ର ସଂସଦେର ଲାଗାତାର ଆନ୍ଦୋଳନେର ଫଳେ ଗତ ବହର ଗ୍ରହାଗାରେର ବେଶ କିଛୁ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ହୟ । ଆନ୍ଦୋଳନେର ଫଳଶ୍ରୁତି ହିସାବେ ୧୯୮୫-୮୬ ସାଲେ ଆର୍ଟ୍ସ ଗ୍ରହାଗାରେର ବୈଦ୍ୟୁତିକରଣେର ଫଳେ ଆଲୋର ସମସ୍ୟା ମିଟେଛେ । ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍ଥାନୀୟ ପି ଡାର୍ବିଟ ଡି ବିଭାଗକେ ପାଖା ଲାଗାନେର ଜନ୍ୟ ବାରଂବାର ତାଗାଦା ଦିଯେଓ ଏଥାନେ ପାଖା ଲାଗାନୋ ହସ୍ତିନ । ଏଇ ପ୍ରଚାର ଗରମେର ଦିନେ ଗ୍ରହାଗାରେ କାଜ କରା ଅତ୍ୟନ୍ତ କଷ୍ଟକର ହୟ ପଡ଼େଛେ ।

ନିଯାମିତ ଝାଡ଼ପୋଛ ନା କରାର ଜନ୍ୟ କଲେଜ ଗ୍ରହାଗାରେର ବେଶ କିଛୁ ଅମୂଳ୍ୟ ସମ୍ପଦ ଅବକ୍ଷୟେର ହାତ ଥେକେ ରଖି କରା କର୍ତ୍ତିନ ହୟ ପଡ଼େଛେ । ବହରେର ପର ବହର ଉତ୍କର୍ତ୍ତନ କର୍ତ୍ତପକ୍ଷେର କାହେ ଦୁଜନ 'ଫରାସ' ନିରୋଗେର ଆବେଦନ ଜାନିଯେଓ କୋନୋ ଫଳ ହସ୍ତିନ । ଏ ବିଷୟ ଅତିଶୀଘ୍ର କର୍ତ୍ତପକ୍ଷକେ ସର୍କରୀ ବ୍ୟବସ୍ଥା ନେଓଯାର ଆବେଦନ ଜାନାନ ହଚ୍ଛେ ।

ଛାତ୍ର ସଂସଦ ଚତୁର୍ଥ ଶ୍ରେଣୀ କର୍ମଚାରୀଦେର କାଜେର ଧରନ ଓ ଦାର୍ଯ୍ୟରେ ପ୍ରୋଜନୀୟତା ଉପଲବ୍ଧି କରେ ତାଦେର ବେତନ ପୁଣ୍ୟବିନ୍ୟାସେର ଆବେଦନ ଜାନାଛେ । ଅଧ୍ୟକ୍ଷ ମହାଶୟ ବିଭିନ୍ନ ସମୟେ ପତ୍ରେର ମାଧ୍ୟମେ ଉତ୍କର୍ତ୍ତନ ବିଭାଗକେ ସମସ୍ୟା ସମାଧାନେର ପ୍ରୋଜନୀୟତାର ବିଷୟ ଅବଗତ କରାର ନିଷଫ୍ଲ ଚେଷ୍ଟା କରେଛେ । ଏଇ ଏକଟା ଆଶ୍ୟ ନିର୍ମାଣ ହେଁଯାଇ ପ୍ରୋଜନ । ସ୍ଥାନଭାବ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅସୁରିଧା ଦୂର କରାର ଜନ୍ୟ ପୃଥିକ୍ ଗ୍ରହାଗାର ଗୃହ ନିର୍ମାନେର ବ୍ୟାପାରେ ସମ୍ପ୍ରତି ନେତ୍ରନ କରେ ଉଦ୍ୟୋଗ ନେଓଯା ହଚ୍ଛେ ।

### ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଥବର :

#### ଇଡେଲ ହିନ୍ଦୁ ହୋସ୍ଟେଲେର ଏକଶ ବହର :

'୮୬-ର ସବଚେଯେ ଉଲ୍ଲେଖିତ୍ୟୋଗ୍ୟ ସଂବାଦ ହ'ଲ କଲେଜ ମଂଲପ ଇଡେନ ହିନ୍ଦୁ ହୋସ୍ଟେଲେର ଶତବାରୀକୀ-ଗତ ୨୯, ୩୦ଶେ ନିଭେଦର ଓ ୧ଲା ଡିସେମ୍ବର । ଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ଅଧ୍ୟାପକ ନୁରୁଲ ହାସାନ ଅନୁଷ୍ଠାନେର ଉଦ୍ଧୋଧନ କରେନ । ଆନ୍ତଃ ଛାତ୍ରାବାସ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରାତିଯୋଗିଗତା, ବିଭିନ୍ନ ବହିରାଗତ ଶିଳ୍ପୀଦେର ସମସ୍ୟାରେ ଏଇ ତିର୍ଣ୍ଣଦିନ କେଟେହେ ଦାର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରାଗୋଚଳନାଟାଯ । ସବଚେଯେ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଛିଲ Walking down the memory Lane ନାମକ ସୃଜିତାରଗେର ଅନୁଷ୍ଠାନଟି ।

## ‘দ্বিষাংচু’ ও ‘মিলিট’ :

কলেজ উৎসব। কলেজের বাইরের ছাত্রাশীদের নিয়ে। এবার নাম বদলেছে। পুরোনো ‘মিলিট’ ফিরে এসেছে। ‘দ্বিষাংচু’ এবার ছিল অসংকলেজ উৎসবের নাম ১৭ই, ১৯শে ফেব্রুয়ারী। আস্তংকলেজ উৎসব ‘মিলিট’ হয়ে গেল ২০, ২১ আর ২২শে ফেব্রুয়ারী। গতানুগাংতক। যেমনটি হয়, তের্মানই। নিষ্ঠুরস। কলেজে অর্জেনিয়ান আর স্প্যানিশ অ্যাকসেস্ট ক’দিনে কিছু বেড়ে ছিল। দেবদারু গাছের তলায় কিংশুকের নেতৃত্বে ‘গরম পানীয়ের’ বিক্রি বোধহয় এবার একটু অন্যরকম ছিল। পাশাপাশি খোল আর মাদল নিয়ে ‘বিজ্ঞান চেতনা সমষ্টিয়ের’ ছেলেমেয়েরা মের্টেছিল লোকগীতি, বাটুল আর গণসঙ্গীতের সুরে। ব্যতিক্র্তভাবে তৈরী হয়েছিল থার্ড থিয়েটার। এম্বল করেই কেটে গেল। মাঝের দিনে, কারো কারো অভিযোগ, পাশ্চাত্য সংগীতের অনুষ্ঠানে উচ্চলতার থেকে উচ্চলতার মাঝাই ছিল বেশী।

## খুচরো খবর :

এই গবেষণে প্রমোদের ক্যান্টনে আড়া নিয়ামিত জমছে। কোল্ড ড্রিংকসের একই বোতল থেকে একসাথে পাঁচজনের স্ট্রি দিয়ে খাওয়া ব্যাবের মতোই অব্যাহত। কলেজ প্রতিষ্ঠাত্ত দিবসের বৃক্ষরোপণ—বৃক্ষ দেখা মুশ্কিল। ক্যান্টনের ওয়াটারকুলার আপাততঃ নট নড়ন-চড়ন। এই প্রাসঙ্গিকী লেখার সময় পর্যন্ত জানা গেছে আগামী একমাসের আগে ঠাণ্ডা জলের পান্তা পাওয়া যাবে না। আর্টস বিল্ডিং এর নীচের বহুদিনের ভাঙ্গা একটা ওয়াটার-কুলার অবস্থান ত্যাগ করেছে—শোনা যাচ্ছে ওখানে মুঠি ইত্যাদি বসানো হবে। প্রমোদদের নেতৃত্বে ক্যান্টনের পুরোনো সব পোস্টার ছেঁড়া হ’লেও টুকটুক করে আবার পোস্টার পড়ছে। পোস্টারে এমনীক সবুজ টেঁড়শও দেখা গেল। কলেজের সর্বাদিকটা এখনো সম্পূর্ণ রঙ করা হয়নি।

জিন রয়েছে ঠিক জায়গা মতোই। ইদানীং রাঁধিবেলা বাহিরাগত ড্রাগ-আডিস্টদের ঘোষণার কম আছে।

‘ফেস্ট’-এর সবায় বিশাল টেবিলটা পোর্টকোর এসেছিল। এখনো দৈনন্দিন রোদ থাচ্ছে। সব মিলিয়ে মিশিয়ে চলছে, যেমন চলছিল গত ১৭০টি বছর ধরে।

## চলচ্চিত্র সৎসন :

কুরোসাওয়া ফেস্টিভাল হয়েছে। এই সূত্রে রশোমন, সেভেন্স মামুরাই, ইর্কেন ইত্যাদি ছবি দেখা হল। কুরোসাওয়া সম্পর্কিত আলোচনাচক্রের বক্তা ছিলেন মিহির গুপ্ত, ধূব গুপ্ত। মোটামূর্টি নিয়ামিতভাবে চলচ্চিত্র প্রদর্শিত হচ্ছে।

## বিজ্ঞানচেতনা সমন্বয় :

কলেজের এই গণবিজ্ঞান সংগঠনটি ‘গণবিজ্ঞান আন্দোলনের কিছু গান, কিছু কথা’ নামে একটি পুস্তক প্রকাশ করছে। গত বছর মার্চ মাসে বি. প্রেমানন্দের নেতৃত্বে ডিরোজও হলে যে কুসংস্কার বিরোধী আন্দোলনের শুরু হয়েছিল সংগঠনের সদস্যরা এখন তাকে গ্রামের চৈর্চাদিতে নিয়ে যাবার প্রয়োজন থেকে বাংলার বিভিন্ন প্রান্তে কুসংস্কার বিরোধী ‘আলোক নষ, নিষ্ক ম্যাজিক’ অনুষ্ঠানটি প্রদর্শন করছে।

## গ্র্যাথলেটিক ক্লাব :

শর্মীক বসুর নেতৃত্বে এ বছর ক্লাব এগিয়েছে প্রথা ভেঙ্গে অর্থাৎ কলেজের ছেলেরা ক্লিকেট থেলেছে চুটিয়ে, বন্ধুপূর্ণ প্রতিযোগিতায় নেমেছে বিভিন্ন কলেজের সঙ্গে, অংশ নিয়েছে ইউনিভার্সিটির ক্লিকেট টুর্নামেন্টে। দুঃখের বিষয় যদিও অনেক, তবু একটা বিরাট—অসংকলেজ ক্লিকেট শেষপর্যন্ত শেষ হয়নি। ‘৮৭-তে ফুটবল টীম তৈরীর চেষ্টা চলছে মনোজিং-এর নেতৃত্বে। আর্শস মণ্ডল ‘৮৭ গ্র্যাথলেটিকস-এ স্বাভাবিকভাবেই চার্চিপ্যন।

## REMINISCENCES

Saibal Gupta

[ Sri Saibal Gupta, Retired I.C.S., and one of the most distinguished ex-Students of Presidency College, reminisces about his college days in an interview to Subha Muhkerji and Uddalok Bhattacharya.]

Q. Do you often recollect your days at Presidency College ? If so, with what feelings ?

S.K.G. Yes, I certainly do recollect my college days and I do feel a bond with Presidency College. But it must be said that in those times we never really felt at home at college, in so far as our relationship with the authorities (administrative as well as teaching) was concerned. After school, Presidency College struck us as being a formal, somewhat official place. The sense of belonging would not easily come. Nor could one get rid of the feeling that the college was yet another Govt. institution, a part of the British rule itself. The relationship of the principal with the staff, for instance, seemed to resemble that of the Boss with his subordinate officers. The students were even further distanced from the seat of authority, and in case of a conflict between a member of the library staff and a student, the former was given protection by the Principal, in preference to the just demands of the latter. [ In this connection Sri Gupta mentioned an episode in which he had been personally involved, but he would rather not make the particulars public]. Similarly, the relation between the teachers and the average students was distant enough. Exceptions, of course, were there, especially in the case of outstanding students.

Q. Could you tell us something about the great teachers of Presidency College at your time ? Many of them, we hear, were institutions. Any personal recollections would be enlightening for us.

S.K.G. Yes, indeed, we had many distinguished teachers in our times, as I am sure students in every decade do. As for recollection, I remember every one of them.

[ Here, Sri Gupta mentioned each one of his teachers individually, almost always giving us a vivid sketch with colourful details. Among those he specially remembers are the following ; ]

S.K.G. Let me start with English. In our intermediate class, Prof. Sri Kumar Banerji used to teach us *The Passing of Arthur*. His scholarship was impressive, as was his insight, though his delivery was disappointing. Prof. Sterling did little more than read out Addison's *Spectator* in impeccable accents in class. He stood out, instead, by virtue of his meticulously well-washed and well-groomed demeanour. However, he had qualities of which we were not to be aware till much later. His sketch on his pupil Hiren Mukherji in a later issue of the College Magazine opened up a hitherto half-known facet of his character—his genuine affection for, and sense of identification with, his students. Later in his life, he donated all his life's savings to Presidency College. This left a deep impression on our young minds. Such an instance was rare anywhere, let alone among Britishers.

When we were Hons. students, I made a scramble for the first row in Prof. Manmohan Ghose's classes, though I was not an English Hons. student. Unfortunately, however, he had by that time become feeble, and was not much of a success as a teacher.

However, the most marvellous experience still awaited us. It was in the Third year that we first had Prof. P. C. Ghosh teaching us. No compliment is too high for his superb reading of *Othello*. Indeed, it was not reading but acting. I don't, of course, mean stage-acting ; his identification with the characters was so complete that the delivery itself completed half the task. It was he who opened our eyes to the infinite richness of Shakespeare and made us realize the full import of Shakespearean tragedy.

Prof. Ghose is to be remembered not only for his greatness as a teacher, but also for his personal qualities. Selections from the Bible were prescribed for us in the pass syllabus, but these had not been done even when our exam was near. Desperate, we approached P. C. Ghosh who immediately agreed to help us out. He sat with us for two to three hours at a stretch on a couple of Saturdays (which were holidays for us), and completed our syllabus.

Another of my pass subjects was Mathematics. I specially remember Sri Sarada Prasanna Das in this connection. Though he had a grave and forbidding bearing, we had the courage to ask him questions. This courage was only prompted by our confidence that he would be able to give us the answer. With many other Professors, we hesitated to make too many queries lest we should embarrass them.

In the intermediate class, one of my subjects was Logic which was taught by Prof. R. K. Dutta. He was a man whose integrity would be an example in any age. We were all struck when he resigned before time, only because he felt that his intellectual ability was on the decline and that he might be

doing injustice to the students of the college if he continued in his office.

When I passed the Intermediate exam, he tried to persuade me to take up Philosophy as my Hons. subject. Though I did not do so eventually, I remember his fond encouragement gratefully.

**Q.** What about the teachers of your Hons. subject ? We are sure you have a lot to say about them.

**S.K.G.** Yes of course, I was coming to that. We had, first of all, P. D. Mukherjee who was a man of integrity. So was Atul Sen who was very frank about his inadequacies. On a particular topic, he referred me to Sri Kulada Das Gupta, an authority on that subject, because he did not consider himself sufficiently equipped to answer my queries. And above all we had Sir J. C. Coyaji—a favourite pupil of Alfred Marshal—whose exceptional scholarship has become a legend.

**Q.** Did the students of the college take part in politics then ? If so, what sort of politics ?

**S.K.G** Students of the college did get involved in politics then. But that was politics of a different kind—not the narrow, self seeking politics of today, which can only rant and demand. In our times students' politics was motivated by the sole object of freeing the country from foreign domination. No personal interests were involved. Differences of opinion were, of course, there. Some believed in the Gandhian method, some in the revolutionary way. But the larger unifying factor was the nationalist impulse.

When Gandhi started his non-cooperation movement in 1920, we were boarders of the Eden Hindu Hostel. There were few whom the event left unperturbed. There was great excitement and disturbance in the air. Total self dedication in the cause of the country was however, possible for few. I, for one, wrote to my father, asking him whether I could leave Presidency College and join the National College. But my father thought the National College to be an unrealistic scheme, and wanted me to continue with my studies. Similar were the cases of many others. The three students who actually left college were Soumen Tagore, Ajoy Mukherjee and Chapala Bhattacharya. And they did so quietly, without any ado. Few could guess from outside what fire burned within these determined youngmen. Among the Professors Sri Profulla Ghosh of the Chemistry department (later, the first Chief Minister of Bengal) was the only one who left. His devoted students Haripada Chatterjee and Annadaprasad Chaudhury followed him, but only after they had taken their final examination. However, though not everyone could respond actively to the call of the leaders, few but the most insensitive or materialistic ones remained unaffected. Everyone contributed to the

atmosphere of intense patriotism.

Q. Is there any interesting anecdote you would like to recount in this connexion ?

S.K.G. We were students at Presidency College when Sri C. R. Das was jailed. Sm. Basanti Devi, his wife, visited the Hindu Hostel in person and tried to rouse the students : "Deshabandhu is behind the bars. Will you still remain inert ?" When J. R. Barrow, the Principal then, heard about this visit, he sent a stern circular which, among other things, stated his knowledge that 'Sm. Basanti Devi came to seduce the students'. His language provoked strong resentment and there was an instant reaction among the students. For a couple of days, classes were boycotted and students blocked the gate. When the situation got serious, Barrow brought down the huge Webster Dictionary to the gate of the Hindu Hostel and tried to convince everyone that he had used the word 'seduce' not in any objectionable sense but simply in the sense of straying from the right path !

Q. You are one of the oldest alumni of the College, and you still take active interest in the affairs of the institution. How would you compare the college atmosphere in your days with the present conditions ? Thoughts for the future, if any.

S.K.G I do not think I am in a position to make a comparison. I know little of the present atmosphere. The Alumni Association is virtually my only link with the college now. Unfortunately, the Alumni Association is not as close to the college as it should be. In fact, it should be given formal recognition by the Government as one of the elements to improve the college. It might, for instance, be a good idea to include a representative of the Alumni Association in the governing body. This will help maintain a liaison between the past and the present, to the benefit of both.

As for future thoughts, I do believe that the college should be given a special status as a centre of excellence. In fact, as President of the Alumni Association I submitted a proposal to that effect to the Governing Body. As far as I know, Sri Bhabatosh Dutta is giving the proposal serious consideration.

## LUCIO PICCOLO : WINTERS WITHOUT HEARTH

Swarajbrata Sen Sarma

PERHAPS no poet of so scant acknowledgement in his lifetime and so little actual poetry has been so well served in the mere six years since his death as Lucio Piccolo with the appearance of his *Collected Poems*, translated by Brian Swann and Ruth Feldman, and published by Princeton University Press.

Carlyle, in his essay on the hero as poet, said we are all poets when we read a poem well. And translators Swann and Feldman have read Piccolo well ; their renderings are all that a poet could desire, for they are buoyed and shored by the special insights into language which Swann and Feldman have. The result, in this handsome edition with Piccolo's original faced by the English translation, is a body of poems which stand in self-sufficient grace in English rather than being mere clues to the Italian.

There were nine poems in the poorly printed, privately published little volume on cheap paper which Sicilian Lucio Piccolo sent out over thirty years ago, by way of introduction, to Italy's major contemporary poet, Eugenio Montale\*, in the Italian North—that almost mythical, seemingly inaccessible, but always beckoning North which looms large in a Sicilian's dream of establishing contact with the world ; the North where jobs can be had or literary fame made by those able to reach it. That gesture marked Piccolo's literary birth. And it is significant that in his one move from the isolation of his island he did not attempt to communicate with a fellow Sicilian, the Nobel poet Quasimodo, who also lived in Milan, or with Elio Vittorini, the novelist, or a score of other eminent emigrés ; he simply announced himself to Montale, a stranger and a Northerner.

As it was in the beginning, so at the end ; nine again was the number of poems elegantly published by Scheiwiller of Milan in the last collection before Piccolo's death in May 1969. And here, in the coincidence of numbers, there is the hand of the poet, for nine was, to him, a perfect number, divisible by the

\* Just two months before his death, Montale, another Nobel poet of Italy introduced Lucio Piccolo to me in one of his letters written to me. He sent two poems of Piccolo for publication in the 'Anubad Patrika' and a booklet, titled—'Lucio Piccolo : The Birth, Death, And Re-life of a Poet'.

even more perfect three—the theme of three which, since Dante's *Comedy* in three divisions of thirty-three cantos each, all in *terza rima*, has been portentous to many Italian writers. And particularly to a person like Piccolo, immersed as he was in studies of the occult and secrets of the cabala, and attentive, as he said, to all the whisperings and signals in the dark beyond our sight. His numbers had a definite, precise importance. Was it by chance that the year of Piccolo's emergence, 1954, ends in figures which add up to nine? And what of the number of his total life's production?—three slim volumes of verse.

The first interview which Italian television commissioned on the poet Piccolo was to have been an hour-long production for which a whole crew was sent to the baronial villa at Capo d'Orlando in Sicily—'was to have been' because, unaccountably, the whole first shooting was lost. "Of course", remarked Piccolo when it was reported to him and a second taping arranged, "because it was done on a Friday, an inauspicious day always." And somewhere the number thirteen had figured negatively—in the number of technicians sent along or perhaps in the number of questions put to the poet. Yet for the retake, Piccolo wanted to be dressed identically as in the original. And since no one present remembered what tie he had been wearing, calls had to be put in to Milan to locate a surviving photo taken at the time of the first shooting and have it flown to Sicily so that he would be sure he was the same.

And this holding on to the past was not showy temperament or spurious eccentricity; Piccolo's poems, as himself, also show time suspended, static, being held on to and re-evoked in resonances and touches—*L'ore sospese, l'ombre dei giorni*—these figures of time and substances held indefinitely in consciousness keep recurring. But everything about Piccolo is strange, mysterious, importable, full of the turns and twists of chance. And irony. An irony which must have amused him and would have, even more, his illustrious cousin, Giuseppe Tomasi di Lampedusa, if the latter had lived to see the fame his posthumous novel, *The Leopard*, achieved. For not only Piccolo, but even Lampedusa sprang full-grown, so to speak, into the Italian literary empyrean with Montale as their wondering midwife.

For if Montale had not mistakenly assumed that the unknown author of the typographically modest book of poetry was a friendless young man on his first literary venture rather than a middle-aged aristocrat of imposing cultural background, would he have presented Lucio Piccolo's book of nine poems at the literary reunion in the Lombardy watering spa of San Pellegrino that same summer of 1954? Probably not. For the theme of the reunion was "A Meeting Between Generations"; a dozen or so of the most important older Italian writers, including Montale, were each to present a "new hope" of the younger generation. And

Montale decided to present the unknown Sicilian who then turned up in person, fifty-three years old, accompanied by his cousin, the Prince of Lampedusa, and their valet, to the surprise and delight of all San Pellegrino.

Montale is not an emotive man ; even so, he must have had his moment of astonishment. There was Lucio Piccolo, the learned, and mature Cavaliere di Calanovella, who read Wittgenstein and Greek tragedy in the original, had a complete musical culture ( no other quality could have endeared him more to Montale, a baritone by training ), and had had in years past a correspondence with Yeats. Hardly the faltering babe Montale was to hold at baptism into the Italian literary world. Piccolo knew and had read everything in all the important languages there in the solitude of Villa Piana. For all his life his only intellectual and literary companionship had been with Lampedusa ; both of them yearned to write but, captives of an indifference-indolence that is both Sicilian and aristocratic and fully fatalistic, had never brought anything to fruition. Until, that is, Piccolo had his nine poems printed in an edition meant only for his friends and on his cousin's urging ( *a defi* to fate, really ) sent the historic copy to Montale.

Montale told the story at San Pellegrino and repeated it as an accompaniment to the first edition of Piccolo's *Canti Barocchi* which is now carried as an afterword in the volume of translations. It was, Montale said, the 8th of April, 1954, when he received by mail an envelope stamped with 35 lire on which another 180 lire was due ; it came from Capo d'Orlando near Messina and the sender, a certain Lucio Piccolo, had favoured him with a skinny volume entitled *Nove Liriche* ( Nine Lyrics ). Nothing indicated who the author was ; he simply presented himself as a Sicilian who felt the need to re-evoke and fix in poetry a world ( the baroque one of Sicily ) which was on the eve of extinction without having ever been caught in an expression of art. His little book had been privately printed and was not in commerce. He excused himself for the intrusion.

Such books reach Montale by the hundreds each year and form piles and mounds on his library table until Gina the housekeeper silently disposes of them. But Piccolo's book didn't end in the pile.

"Perhaps", Montale explains, "I wanted to see if it were worth the extra postage I had paid for it". It overwhelmingly was. And, as they say, the rest is history ; the poetry of Lucio Piccolo represents the best of pure lyricism that has appeared in Italy in recent years.

And so Montale delivered from the silences of Sicily a mature and exquisitely developed poet to take his place in the republic of letters. And a novelist. For it is certain that if Piccolo hadn't been invited to San Pellegrino

and brought along his cousin, Lampedusa would never have been moved to write his masterpiece. So much for serendipity, or synchronization. The rest was work.

The encounter with Northern writers and intellectuals stimulated both Lampedusa and Piccolo to their best achievements. Lampedusa, who had only three more years of life, returned to Sicily to write the novel which had been haunting him for a quarter of a century and which he had never been able to begin. Piccolo produced his *Canti Barocchi* (Baroque Songs). The two cousins had much the same temperament: wit which sharpened itself on irony and self-ridicule, sense of caste, an absentmindedness and apathy to what happened "on the outside", a reserve which could have seemed either timidity or proud indifference. They amused themselves on the return trip caricaturing themselves to each other as they must have appeared to their northern confreres: two half-peasants, two awkward provincials in dark suits of old-fashioned cut and the pallor of indoor people from God knows where. But through their parody was the acute realization that contact with the Italian literary world was fundamental for what they both would have disparagingly called "action".

In one area did the cousins differ. Lampedusa was never interested in metaphysical studies or spiritism. And Piccolo recalled being laughed at by his older cousin and being told that he had heard too many *contes de ma mère l'oeil* at his governess's knee when he was a boy. "He was a little afraid of that world", Piccolo said during an interview, "while I instead keep my ear attuned to the whisperings in the dark."

Lucio Piccolo believed intensely in the occult, in metempsychosis, in magic forces, in chance that plays so inexplicable a part in life. He owes his *Canti Barocchi*, he said, to a rapture which seized him in a magic period of creation. And he was bound to his home, that Villa Piana on the coast of Sicily between Messina and Palermo from which he never moved in his last years, by something which he termed a "silken enchantment."

His affinity for Yeats owed much to the feeling of magic and mystery he got from the Irish poet. And still at Villa Piana, in a curio case with glass doors, is a little coffer containing Yeats's letters which Piccolo, toward the end of his life, often regretted not being able to reread, for the lock on the coffer had jammed and instead of having it forced, he had taken it as a sign that it was meant not to be opened further in this life. For there's always the next one, the next life when, in accordance with his views of metempsychosis, his soul will pass into another form as, for example, the soul of the ancient Greek philosopher Thales whom Piccolo regarded as living on in the body of his beloved wolf dog Gip.

And what of *this* life, the life of Lucio Piccolo, Poet? It was solitary, static,

and to one observing it from the outside, almost unbearably sad in its avoidance of normal, human affections. It was a life lived in a kind of suffocating perpetuum of times past in a home that was a museum of relics and that housed, besides the poet, an elderly bachelor brother and an elderly spinster sister. These are the personages of the poem. "The Three Figures", who :

...climb the stairway behind the gratings

that leads to the bells,

to the neighbouring loggia —somewhat

rigid, dark against the sunset ;

they look about,

lean over the railing then

disappear.....

three

figures and a door that bangs

make day vanish,

black

and red, the eye is filled with it,

and the landscapes of the hour

revolve.

Three figures plus the changing company of fierce German wolf dogs, twenty-five of which are now settled under twenty-five white tombstones in orderly rows alongside the grove of olives, beyond the cactus garden fronting the dwelling.

They lived in the villa with their inherited collection of fine Saxon china, their publications from all over the world, their dogs and canaries and garden full of exotic plants, speaking English, French German, and Sicilian among themselves, and Italian to their occasional visitors. Piccolo's poem, "The Passage," quite perfectly catches this dusty, anachronistic, gloomy, sterile, decadent world—a passage-way where only briefly does a ray of sunlight penetrate to fall upon the dusty objects and, for a moment, enflame them ; this lonely, little used, almost useless corridor is, in fact, the image of their lives. And this deliberate alienation, this scorn of the outside world, this necessity of retreat is a Sicilian mania exasperated almost to the point of madness. They were obsessed by nobility ; all the conversation at Villa Piana began and ended on that subject. As did their lives.

Their world was Seclusion ; the shadowy, unreal world of withdrawal, of melancholy lit with contradictory flashes of baroque splendour. In contrast always with the exuberance, the colour and passion of Sicilian nature. And this is the Sicilian soul—given to closing in on itself in opposition to the light and vegetation

which surrounds it, and the splendid openness of the sea. For a Sicilian the sea around his island, the sea upon which Piccolo's villa looks, does not give release with its immensity, does not induce feelings of spaciousness and escape; the sea is Sicily's enemy, reminding each Sicilian that he lives on an island, vulnerable to attack, open to invasion, to the constant change and humiliation of ruling foreigners. And in answer, each Sicilian becomes an island, an island apart from the world in which he defends his solitude and atavistic melancholy.

Piccolo's poetry carries the weight of this melancholy, this austerity of sentiment, this seedy magnificence which is Sicily. And, as he proposed in his original communication to Montale, he has fixed it for all time. The poet's epitaph could be the lines reported by a journalist who, some years ago, went to Capo d'Orlando to interview Piccolo. It was January and, to the newly arrived northerner used to central heating, the cold seemed worse in the unheated villa than outdoors, for there is the touching belief throughout the south of Italy that the cold never arrives there and they don't need heating. It is, instead, a bone-chilling damp cold, from November to April, which outsiders are never successful in ignoring. Noting his guest's discomfort, Piccolo told him gently, "You know, the cold in these torrid lands lasts only a few days. We are all set up for summer. It doesn't seem worthwhile to us to change our habits for so little."

Nor could he change his world. It wasn't worthwhile for so little a time as this present life represented for him. His world, perforce, was illusionary—the sense of unreality strongly conveyed in his poetry—for he withdrew from immediacy and, cosseted by an equally seclusive brother and sister and the souls of various deceased gentlemen and philosophers who continued to live on in his pets, cultivated his hermeticism. "I don't care for modern art," Baron Piccolo, the poet's elder brother, once said. And he was referring not to Pop or Op or even Picasso, but to Goya.

Their eccentricity is their shudder of horror at the world. In the building alongside the villa there is a veritable stable of cars; several limousines are always kept in perfect order, with liveried personnel to drive them. But their only occupant is the cook whenever he goes into town to do the day's shopping. The Baron and the poet, should they go into town for a newspaper or cigarettes, ride bicycles or motorbikes.

But still the Mediterranean sun shines through the poetry of the recluse. And in this constant counterpart of sun and night, light and dark, there is omnipresent the eternal Sicilian theme. Piccolo's poetry is full of a melancholy sense of illusion, of loneliness and despair, and, at the same time, shot through with the language of light and sun (*raggio, brucia, fuoco, trasparenze, fiamma*,

*accesa, fulgore* ), and the enchantment of sea spaces and nature.

Is this the secret yearning of the poet—of the man who gave up the world of nature and action and human affections ? Is it the desire to be reborn into the world of light he is attracted to but cannot accept in this life ? His poetry, at its finest and most moving, seems to tremble on the brink of the discovery of another way of life, as if he were pushing at the shadows that separate him from it. A last unpublished poem seems to recognize and regret the repressions he had cultivated throughout his life and to want (desperately knowing, perhaps, in his deepest soul, its impossibility) to join himself to others, to life. He speaks of revived echoes, the sob drawn from him, the voice which binds one to others, and, symbolically of his own painful life, "winters without hearth."

Piccolo's first published collection after *San Pellegrino* was *Canti Barocchi* and the descriptive adjective of the title, baroque, was taken to describe not only the florid, overcharged, image-crammed, expansive, sumptuous mobility of the poetry, but also the life style of Piccolo himself: his deliberate anachronisms, his cultivation of exclusiveness, his self-conscious insistence on forms. All his obituaries officially recognized the impress he gave himself: "the last representative of a certain type of aestheticized baroque Sicilianness" read the *Corriere della Sera* comment.

As his life was recondite, so, often, is his poetry; not open, as Montale said in his preface, to immediate meaning; not easy. It is heavy, sometimes, as the very sultriness of Sicily; and, like his land, superabundant, rich with images, figures, and allusions which are as exciting to the mind in their fluidity as the ceiling of a baroque church or the excesses of rococo fountains. It may have been a certain impatience with the facile categorizing of him as baroque that influenced Piccolo's last collection, *Plumelia*, for though the subject matter is still his Sicily, the form in his new lyrics is much tighter, more concise as he himself carefully points out.

True. But still baroque. The adjective, like the attribute, will, always stick to Lucio Piccolo; for it is his essence, his heritage, his world, and his art. As the eminent Italian scholar, Glauco Cambon, who has written the foreword to the collection of translations, has noted, poems on inconstancy were common in the baroque age of the seventeenth century, and Piccolo "shares with his ancestors of Gongora's age that supreme concern for the instability of phenomena which makes life a phantasmagoria—an inexhaustible, yet deceptive richness under which nothingness yawns."

The poet himself memorably concludes it all in the ending to "The Sundial":  
But if the fleeting is dismay  
forever is terror.

## BIBLIOGRAPHY :

**Life Comes for the Poet** : Paul Horgan, Random House

**Singing Birds at Large** : Edith Milton, Harper and Row

**Lucio Piccolo : His Canti Barocchi** : A Madison, Harvard University Press

**Lucio Piccolo : The Birth, Death and Re-Life of a Poet** : Helen Barolini, Yale University Press

# ADULTHOOD

UDAYAN MITRA

Things of note  
Are scribbled  
On scraps of paper  
Or carved  
By a distracted tone  
On virgin sand  
Freshly swept by the sea  
And drawn with diligence  
On greasy steel plates  
With a fat forefinger  
After a sumptuous meal.

Memories fade  
Viewpoints change  
Things of note are forgotten.

And all that remains  
Is the drudgery of mechanicality  
Of repeating in spite of oneself  
Equations hammered into the brain  
Reiterating cliches on clean sheets of paper  
With an overpowering sense of urgency.

The exhaustion  
Kills  
And troubles no more  
The insensate sleep of obeisance.  
While things of note  
Songs of innocence  
Flow down the gutter  
With discarded condom wrappers  
And soggy unused toilet paper

## WAYS OF SEEING

ABHEEK BARMAN

### Ancient Evenings :

For the Babylonians and the Egyptians, circa 3000 B. C., the world was an oyster with water underneath and overhead, enclosed like a babe in the womb. Water from overhead seeped through the dome as rain and the lower water rose as springs. The sun, moon and stars danced across the firmament, entering through doors in the East and disappearing through doors in the West. The universe was a great stage where mythological figures played out their lives—or deaths. Sometimes the unforeseen occurred, as during eclipses, and then sanguinary explanations were offered such as that of a giant sow eating up the sun or the moon, or, as in India, the torso-less demon Rahu gobbling up the moon. However, like deaths witnessed in a war film, these events were remote and though causes for concern, did not disturb our ancestors unduly.

The Ionian Greeks—Thales of Miletus, Anaximander and Pythagoras—started a movement to explain the universe along logical lines, devoid of mythological trappings. The fact that their theories fell far short of actual reality may be attributed to two reasons: First, the tools with which to seek this kind of knowledge were totally inadequate in their age, and secondly, there is required for the germination of all fruitful ideas, a fertile intellectual and social climate. In the case of the Ionians, the first cause was the more serious one. Eratosthenes of Alexandria in the third century B.C. proved quite convincingly from logical hypotheses and a few simple experiments that the Earth was a small world with a curved surface and a diameter of approximately 40,000 kilometres. The fact that Eratosthenes was ignored well after the Copernican revolution is due to the second reason cited above.

The examples serve to illustrate a basic concept and raise a few questions. First, there exists a chasm between reality as perceived, i.e. empirical reality, and reality as understood, i.e. the conceptual aspect of reality. The Babylonians, Egyptians and ancient Greeks excelled in the observational sciences, but like the second face of Janus, turned glassy eyes to the conclusions their observations pointed to. This leads us to a central question: If observed reality differs from conceptual reality (as it has often done), then can one ever form any unified idea of what actual reality or truth is? Does there, indeed, exist any objective

criterion to apply to reality as we perceive it? If so, then at what level of objectivity does one draw the line and say 'Yes, it is so'? And finally, how far can one extend objectivity?

#### **Mirror Of The World :**

The greatest contribution of Kant to the philosophical edifice he erected was the idea of human sensory perception of the world. The mind, according to him, is not a *tabula rasa*—a passive recipient of impressions. The mind is what shapes the individual's understanding of the universe. "It remains completely unknown to us what objects may be by themselves, apart from the receptivity of our senses. We know nothing but our manner of perceiving them; that manner being peculiar to us, and not shared by every being, though no doubt, by every human being."

This idea of the mind being the mirror of the world shakes the edifice of detached, impersonal objectivity somewhat. Every observation made about the world, every little sensory impression is modified by the individual's own consciousness, tempered and moulded by his personal psyche. However, does our perception of the moon differ from person to person? It might in certain romantic or personal allusions, but certain facts about it—that it is a spherical, airless, dusty satellite orbiting the Earth, for instance—are taken for granted. Objectivity, not in the strictest abstract sense, but as a consensus of individual impressions, remains valid, despite Kant.

#### **The Falsity Of Truth :**

However, this in no way implies that truths once accepted are inviolate. In the process of man's endeavour to understand, many time-honoured 'truths' have collapsed, to be replaced by more satisfactory alternative concepts. This leads us to the very important axiom: Every Truth fails when proved false. Herein also lies the very important distinction between faith and knowledge. Faith denies this axiom. To the faithful, even the illogical and the irrational may be acceptable. One of the prime requisites of faith is a willing suspension of disbelief. Knowledge, on the other hand, survives on the basis of criticism and re-examination of accepted norms. It should be able to adapt itself to suit new evidence, and if not, to yield ground to better-suited ideas. Eratosthenes undertook a rigorous examination of the 'fact' that the Earth was flat and concluded by proving it spherical. The fact that his ideas were considered radical or erroneous is due to the prevalent social environment, which was hardly conducive to such thinking. Russell has a lot to say about this distinction between faith and knowledge.

### The Ghost In The Machine :

The medieval anthropocentric view of the cosmos underwent a radical change in the period between 1500 and 1700 A.D. The Copernican revolution which followed the publication of his pathbreaking paper (1543) and the achievement of Kepler and Galileo completely overthrew the medieval ideas. Newton, Laplace and Descartes propounded the mechanistic world-view with great enthusiasm and influenced Western thinking and culture right up to the present century. The Universe was a giant machine with the planets and the stars as tiny cogs within it. The Cosmos was the sum of its parts. The search for these parts, the ultimate building blocks of matter, culminated in the development of atomic physics. And it was here that the great world Machine jammed for the first time. The first apparent contradiction was the dual nature of light : In 1803, Thomas Young had given convincing evidence that light was a wave phenomenon. However, Einstein proved with equally convincing arguments that it was actually particles of quantised energy. The dilemma was solved by taking recourse to the fact that light was both wave and particle. The first of the contradictions was beginning to surface.

Meanwhile, Werner Heisenberg propounded his famous 'uncertainty principle' which said that as we probe deeper into the subatomic realm a certain level is reached beyond which one part or another of reality becomes blurred. In other words, there are limits beyond which we cannot measure accurately, imposed by the very way in which nature presents itself to us. To add to the confusion, the Japanese physicist Hideki Yukawa pointed out that Neutrons and Protons stick together in the nucleus, by virtue of exchanging their very 'personalities'. At every instant the positively charged Proton gives up its charge to a chargeless Neutron thereby becoming a Neutron itself and changing the Neutron to a Proton. This he called an 'exchange force,' but that only aggravated the confusion. The universal world Machine seemed to be destroying itself from within. It was time for a totally new conception of the Universe. This was provided by modern quantum mechanics.

If absolute reductionism, the breaking up of the world into the parts to understand it, fails in the remote world of atomic physics, it also fails at the socio-economic levels. For one thing, there is the fallacy of composition, which occurs when we try to transpose the behaviour pattern of a single individual on to that of a whole community. For example, in a given community with a specific number of jobs, one individual working harder than usual will be able to get a better job. If however, every member of the community works that much harder, they will certainly not all get better jobs. The same reasoning applies to the system of lotteries : A whole group speculates in the hope of becoming the winner, but only one individual actually wins.

## ZEN, DUALISM, HOLISM

Now if absolute reductionism fails beyond certain limits, should one not examine holism. Fiercely orthodox credo, which claims 'the indivisibility of systems'? Holism finds its logical ~~metaphor~~ in Zen Buddhism.

"He who knows does not speak." An

He who speaks does not know. This is a Zen Koan, underlining the apparent incompatibility of words and meaning. Yet the Koans themselves are verbalizations and a very important part of General American culture. The answer to the paradox lies in the fact that the Koans, like Zen, are means to an end. Their illogicality, obtuseness and often confounding statements, are a means to 'wake the mind of logic.' They are meant to perplex the mind out of its logical mode. The purpose of this deliberate triggering to 'non-logic' is to transcend dualism. At the core of dualism are words. Whenever we attempt to describe something formally, we draw a line between it and the rest of the world. This is obviously incompatible with Holism, and, according to Zen Buddhists, the prime cause for missing the way. The world is one. All attempts to compartmentalize it by classification are therefore futile.

This however does not account for the 'figure and ground' problem. To distinguish between actual motifs and their backdrop has always been the prime requisite for the arts. For a Zen Buddhist this is objectionably dualistic. The ideal Zen Buddhist would, while surveying the words of a prophet on a subway wall, make no distinction between the message and the wall! The point to note here is that his ~~zen~~ taken to its extreme fails to give satisfactory answers to even the most mundane questions. Zen satisfies no one apart from its adherents.

## HOW DOES ONE SEE?

Thus, one is driven to reject both the reductionist and the holistic points of view as absolute ways of seeing. Also, at this stage, one is confronted with a dilemma. Reality, it is said, is non-idealization, the correct, objective way of seeing. Yet at certain critical levels of perception the very nature of reality fades, blurs, becomes indeterminate. Also following from Kant's idea, the abstract notion of objectivity vanishes at the level of human perception (which is the only level we can expect to operate at). If the mind is the mirror of the world, will it suffice if every person has a different, quite independent World View? The answer to the question lies in a fusion of ideas.

## WAYS OF SEEING :

One needs to redefine Hegel's statement that 'Whatever is rational is real, whatever is real, is rational.' Hegel meant this quite literally and extended it to find rationales for many socio-historical events. This is what needs redefinition. Contrary to what Hegel thought, the world is not sustained by reason. Indeed it operates almost wholly on chance incident. Neither Nature nor History is answerable to Man. However, the reason of the whole thing lies in the fact that most natural, social or human phenomena may be probed reasonably and generalities or laws inferred behaviour. Even in our universe of chance the laws of quantum good and phenomena once thought to be irrational and unrealistic have now been accepted with a shifting of reference frames. What is reasonable or not depends on two things. First, the amount of data about the object available at the present moment of time and secondly, on the consensus reached after thorough examination of the data or evidence.

Another point to note is that, with the kind of surprises the Universe is likely to spring on man, he should be forever ready for a rapid switch of reference frames and quick and thorough reexaminations of his concepts. Aetiology or determinism—as embodied by Newton's Laws—works quite satisfactorily in our everyday macro level of seeing, but fail quite abruptly at the subatomic level. This should serve to illustrate the fact that two very different kinds of reference frames are required to understand these two kinds of phenomena. It is perhaps futile to look for general theories of seeing 'Absolute Truth' or 'objectivity' is impossible to arrive at, as has been seen, especially in situations involving human variables. A shift of reference frames will not entail a loss of reality. In fact a shift is a necessity when trying to understand different phenomena at different levels of reality. That is exactly what Einstein did when he threw all outdated notions to the wind and proclaimed his special and general theories of Relativity.

Thus, what emerges from this discussion is the fact that for the Universe to be perceived in a grain of sand requires a visionary of the calibre of William Blake. Modern man has to do it the hard way, changing frames of reference, weighing evidence, considering new theories and possibilities. He has only one constant criterion for judgement and that is the consensus of reason : not as an abstract entity but as a method, a rigorous way of looking and an agreement among minds as to what is and what is not. Adaptability of prevalent theories with reference to future shocks is also of critical importance, and the good seer will leave provisions for future adjustment to his own world view.

### A Select Bibliography

Barthes, R : Image, Music, Text. Flamingo, 1984.

Bronowski, J : The Ascent of Man, Futura, 1982.

Bronowski, J : The Commonsense of Science, Modern Library.

Capra, F : The Turning Point : Science, Society and the Rising Culture, Flamingo, 1983.

Durant, W : The Story of Philosophy. Simon & Schuster; Pocket Library, 1954.

Hofstadter, D. R : Gödel, Escher, Bach An Eternal Golden Braid. Penguin, 1984.

Kaufmann, W.J. : The Cosmic Frontier of General Relativity. Peregrine, 1979.

Koestler, A. : The Sleepwalkers. Pelican, 1979.

Monod, J. : Chance and Necessity. Fontana, 1983.

Russell, B. : A History of Western Philosophy. Simon & Schuster.

Russell, B. : Sceptical Essays, Unwin.

Sagan, C. : Cosmos. Futura, 1983.

Watts, A. W. : The way of Zen. Pelican, 1974.

Zukav, G. : The Dancing Wu Li Masters : An Overview of the New Physics, Fontana, 1982.

## THE RETURN

Santanu Majumder

I have been to this place before.

Then it had been either a friend or a foe.

But it is not the same place any more.

The barren landscape through the window is rather a bore,  
With its shrill insistence on a mirthless 'no'.

Is this, then the same place any more ?

The peevish wind that whimpers but does not at all roar  
Waits for its turn to pick up and blow.

It does not seem the same place any more.

The haughty sun starts to sneer at last as before.

But its contempt is only a matter of show.

Can this be the same place any more ?

The childhood hero signals me to open the closed door,  
I think he wants me to go.

But is this the same place as before ?

When the nightfall eats away the city's very core,  
I would still lie low,

And watch my dreamland turning bare, and barren, and sore.  
Although this is not the same place as before.

# CONVERGENCES

Suhit Kumar Sen

time hates a hiatus,  
chasms, corrugations in the air,  
and every moment  
builds its gilded bridges,  
through our blood,  
to the communal genesis  
of matter, mind unbridled pride—

and we are all entrapped by history,  
roots,  
a grandparent's rambling story,  
we learn at second-hand our private truths.

these convergences make us awkward :

and to compromise,  
we burn bridges, to hold the world at bay,  
and when infinitely old, infinitely wise,  
withdraw around the frozen core, perhaps to dream, to die,  
perhaps to pray.

# SARTRE MARX AND THE EXISTENTIAL DILEMMA

Indraneel Dasgupta

No social formation has ever deserved the judgement implicit in Goethe's remark, "reason madness has become, goodness torment" more than capitalism in its imperialist phase. The illusions of bourgeois liberalism of the last century with regard to a rational, harmoniously developing process of unending progress in history were cruelly shattered by the horrors and disasters of the First World War. Ever since then the emotional ambience of the Western capitalist societies has been dominated by bewilderment, incomprehension, and estrangement. Of all the streams of bourgeois philosophic thought, Existentialism has best been able to portray, and at the same time provide a philosophic rationale for this feeling of "the absurdity of all existence," the "self alienation," the way in which "man sees himself as becoming divorced from his essence to such an extent that he begins to question this essence. Jean Paul Sartre has been one of the pre-eminent paradigms of this school of philosophy, and the most influential philosopher of post-war Europe.

The fundamental principle of existentialism, as stated in Sartre's book "Existentialism Is Humanism" is the assertion that existence precedes essence, that is, one must begin from subjectivity. Existence itself is the primary phenomenon : I exist, I am an autonomous entity, any thing external is redundant so far as the development of my self is concerned. My present is the reflection of my past : my future is born out of my present. The existing individual stands alone, an island in the midst of a great void ; yet even this subject cannot be known by means of rational cognition.

It follows that society, nation, friendship, are all self-created bonds of humanity, but not its determinants. Social mores including friendship are contingent upon the caprices of the individual. Social relationships ('the other' in existential jargon) are regarded as relations of conflict which draw lone individuals together only to separate them on the question of domination and subservience.

For Sartre, the question of human freedom is central to existence " Man cannot be sometimes a slave and sometimes free ; he is either always and entirely free, or he does not exist at all" ( *Being And Nothingness* ) True freedom reveals itself in 'frontier situations of anxiety, distress and loneliness. "Distress, loneliness,

responsibility.. constitute in effect the quality of our consciousness in as much as it is pure and simple freedom" Sartre treats freedom and responsibility as identical. "Man, being condemned to be free, bears on his shoulders the burden of the whole world : he is responsible for the world and for himself as a mode of being". (*Being And Nothingness*). From one entity to another, from one level of existence to the other is my perpetual perambulation. The decisions are mine alone : from genesis and through development, it is the autonomous conscious self that is the sole determinant. Sartre represents the responsibility of classes, groups and individuals as 'responsibility in general', 'the equal responsibility of everyone'. Secondly Sartre recognises no objective criterion of right or wrong. Hence the existentialist conception of guilt as a universal possibility of human existence. And man turns out to be powerless in the face of this 'human situation'. Sartre quotes Dostoevsky, "If there is no God, everything is possible." When looked at from the rostrum of such basic assumptions, the phenomenon of existence can only give rise to febrile vertiginous 'nausea'.

All these are cogitations of the atomised individual estranged from society at the level of self identification, intellectual and emotional, by the ineluctable logic of late capitalism. The focal point of Marxian philosophy is the aggregate. While Marx propounded the laws of motion of society as an integrated entity, Sartre is engrossed in the reified individual, to the complete rejection of the cumulative. Are not the two entirely antithetical ? Is then Sartre's life long allegiance to the communist movement merely an excrescence on his philosophy, and his radical activism an impulsive choice devoid of any intellectual content, any logic ?

Such a view would appear to be a gross over-simplification. The Marxist views society as an autonomous integrated organism that develops, evolves and moves from one phase to another under the dynamics of its own immanent contradictions. The crisis of suffering is present in society, as is the acute angst of self-contradiction and ruthless self-analysis ; the conflict of opposing forces inches towards its consummation, when it manifests itself in an explosion. Accumulation of quantitative change finally leads to crisis, and ultimately a qualitative change as society discovers a new equilibrium at a completely different, higher level. In this perpetual self purification, there is no involvement of any supra-natural agent. Like the self in Sartre's ontology, the social organism, as envisioned by Marx, is an autonomous, self-determining, self-perpetuating entity.

This correspondence is not irrelevant. From the view-point of logic alone it appears that Sartre, appropriating the Marxian methodology from the macrocosmic

social environs, internalised it in the constricted confines of the microcosm of individual consciousness, fashioning thus his ontology as a direct extrapolation of the dialectical approach. Thus, while its essential dynamics remained the same, consciousness in the existentialist scheme was circumscribed by the boundaries of the individual self, shorn of its socio-political *Zeitgeist*.

Hence crisis becomes native to the Sartrian universe. Since the social aggregate forms the subject of Marx's scrutiny, hopelessness or helplessness, in both the individual and society as a whole, appears alien to it. The social organism decays, disintegrating as the immanent contradictions ineluctably invade the centre-stage; the existing social structure is ruthlessly dismantled; yet in the course of the same process the social individual ascends to a new level, a higher form of civilisation is born out of debris of the old. The self-purification of society is its innate characteristic, not the momentary fortuitous result of an isolated interplay of forces. And thus, Marx recognises no limit to the human will and capacity for self-transcendence.

The situation alters radically as we approach the universe of existentialism. The individual stands alone with his own Self; his responsibility to himself is to seek self-realisation in the depths of his own being. His Self, it is true, seeks emancipation, transcendence of its own limitations, the unfolding and consummation of all its potentialities. And yet, what is the nature of that consummation for the individual reified only in isolation? The Self possesses the twin media of body and consciousness. One may develop, refine, hone one's own consciousness, of one's own accord, to a certain extent. And yet, that extent is completely circumscribed in the perspective of the individual's unconditional alienation from everybody else. I have to enter into the depths of another's consciousness, to utilise aspects of that consciousness for the enrichment and consummation of my own.

In the same way, in order to attain self-realisation through the medium of the body, one must seek the experience of physical encounters.

It is precisely at this point that the existentialist's dilemma manifests itself in all its ramifications. Since one is isolated from other selves by the basic dictates of one's own philosophy, it follows that the consciousness of the other is entirely beyond my ability to assimilate. The warmth of Being, too, is decisively absent where the physical experience of intimacy does not incorporate elements of consciousness within itself. The ultimate emancipation of existentialism, passing along the cul-de-sac of self consistency, has no option but to become synonymous with failure, inadequacy and helplessness. The logic of its innate contradictions turns its pride—the free soul—into its peculiar self-ordained curse of existence.

From the lonely confines of the individual self, one must establish a functional relationship with the collective, if alienation is to be somehow overcome. And thus the individual finds empathy assuming deeper and still deeper shades of commitment: commitment to man, not as a philosophical abstraction, but as a live, tangible, palpitating reality, that assures the exultation of self-emancipation in complete identification with the multitudes engrossed in the struggle to fashion a new society out of the debris of the old.

Sartre chose the uncomfortable side of the barricade. He walked in the mammoth rallies of Paris, addressed crowds of students, youths and workers at street corners, mobilised public opinion against French, and later American imperialism. The choice was conscious. And for him, imperative as well.

To sum up. The Marxian world-view, though in a very restricted sense, was indeed incorporated by Sartre into the broad matrix of existentialist philosophy. Yet when shorn of its broad socio-historical perspective, dialectics could only aggravate the intrinsic conflicts and contradictions of existentialism. That Sartre joined the Communist party is not really central to existentialism, one way or the other. The point is that he had to make a political choice. And there lies the greatest failure of existentialism:—its inability to resolve the human dilemma, as envisioned by itself, under the preconditions, postulates and assumptions of its own making.

25

## SAND CASTLES

Saugato Ghosh

The old man winced as the boy gave a sudden kick to the sand castle. The castle crumbled into a shapeless heap with the twigs that had been planted into its keeps lying in the heap helplessly.

"Why did you do that?" He asked the boy in genuine bewilderment.

The boy looked up sullenly. "What's that to you?" The voice was very deep and clear.

The old man shuffled in embarrassment. "No, but you have been building it for so long. And it was a very nice castle."

"It's no use."

"Why do you say that?" He edged towards the boy uncertainly.

"I once built a castle far, far better than this one." There was a pause. "But I built it near the water." The boy pointed at the shore where some young men and women were rushing about excitedly and laughing. "A wave came and swept it away. The castles which I have built ever since are not half as good as that one. Whenever I build one, I remember that b-i-g castle I built near the water. I get angry. And I kick it down." He stamped his foot on the sand.

The old man stood silently making crosses on the sand with his stick, searching his brain for some way to continue the conversation. Then he asked, "What is your name?"

The boy stared at him grimly for a moment and then, turning around suddenly, started to run.

"Hey, wait. Don't go," the old man shouted, but the boy kept running until he was lost in the crowd thronging the beach. Not once did he turn back.

\*

The old man found the boy on the beach the next afternoon. He was squatting on the sand near an icecream stall, the sea breeze ruffling his hair, fingering a broken shell absent-mindedly. The old man deliberated over approaching him for a moment and then advanced somewhat diffidently. The boy looked up with his glum face.

Suddenly the boy smiled.

"Has your father gone to find the diamonds too ?"

"What did you say ?" The old man was puzzled by the abrupt query.  
"I can't hear very well."

The boy remained silent. The old man sat down on the sand by his side and stared at the sea. The sun had set and the fishermen's boats were making a seemingly perilous passage across the dark waves of the ashen sea.

"Do you...would you like an icecream ?

The boy shook his head briefly as he viewed the shell in his hand. Then he spoke in a bemused half-whisper, "I have got the sea in my hands."

"Really ? Well show me your sea." A note of indulgent condescension crept into the old man's voice.

The boy lifted the shell in his hand. "My father once told me that you can hear the sea, if you bring a shell very close to your ears. See if you can. "He handed it over to the old man.

The old man pressed the shell to his ear for a second and said, "Yes, I think I can hear it."

"You are a liar !" The answer came quickly. "The sea can't be heard inside a broken shell." There was a pause. "This one is broken. Everything I like gets broken."

They gazed at the sea once again, at the looming clouds on the horizon and the seagulls uttering shrill cries as they circled above the waves. Suddenly the boy turned to him eagerly.

"Do you know where seagulls lay their eggs ?"

It struck the old man that not once in his ten years by the sea had he thought about that. He felt embarrassed all of a sudden to find his ignorance exposed before the boy. "Well, I suppose...they just lay them."

The boy made a sardonic pout. "You are a stupid old man." The old man grew red behind his ears. The boy stood up and started walking away. After a few steps he turned back and said, "Come tomorrow, I'll tell you where the seagulls lay their eggs" Then he walked away.

\*

The old man resolved not to play the fool again, "Has my life come to an end that I must while away my time in being the butt of a precocious brat's

jokes?" He muttered angrily as he returned home that evening. But the next afternoon he was there again, sitting by the boy near the icecream stall.

"When I first came here I asked my father whether the seagulls dropped their eggs in the sea. No, they didn't, my father said, 'cause if they did the waves would sweep the eggs away or the fishes eat them up and there would be no baby seagulls any more. There is a cliff far out in the sea, he said. It is a big cliff, very tall and old. The waves batter against it ceaselessly, yet the rocks don't budge an inch. On the face of the cliff behind the clouds of spray that swirl in the air around it there are many caves. When the sun sets and the sky grows red the seagulls return to these caves to spend the night. It is in these caves that they lay their eggs." The boy stopped and looked triumphantly at the old man. "But these eggs are not like those of ordinary birds. The eggs are hatched—at night and inside the shell you don't find a baby seagull. You find a diamond—a large shining diamond. All night the diamonds twinkle in the darkness and sailors out in the sea can see them. As day breaks the diamonds become baby seagulls and cry to their mothers for food. As long as they remain in the caves they are diamonds by night and seagulls by day. But once they start flying over the sea and the sun hits their wings and the salt spray touches their eyes and the wind passes through their feathers they can't turn into diamonds any longer. So they fly on and on above the waves crying because they have turned into ordinary birds and have to find their own food."

"It is a beautiful story." The old man said "Where is your father, by the way? You always seem to be alone."

The boy gazed dreamily at the breakers foaming over on the beach. The wind blurred his words, for he was speaking softly, a faint smile playing on his lips, "My father has gone to find where the seagulls lay their eggs. He has bought a boat from the fishermen and is rowing across the sea in search of the cliff that is hidden amid the big waves. He sleeps all day in the boat and rows at night, for you can see the cliff at night when the diamonds in the caves gleam in the darkness. He has probably become very brown and dirty with a long beard and matted hair. But he will find the cliff one day," the voice grew loud all of a sudden, "he will find the cliff and climb it and find a newly hatched egg with a diamond nestling inside the shell." The boy paused, with a soft glow of happiness in his eyes. "And he will bring back the diamond to me. I shall keep it in my room. It will be a white, fluffy seagull by day. I shall feed it and pet it. At night it will be a large, dazzling diamond. It will light up the whole room and I won't be afraid to sleep alone any more..." The voice died away.

\*

The old man returned home late that night after wandering on the beach

through a maze of darkness interspersed with neon lights, strumming guitars, beach parties and feverish laughter. He felt sorry for the boy whose childhood had come to a halt inside a broken seashell by an icecream stall, spending his lonely hours in weaving a fabric of dreams around the memory of a dead father. Loneliness, a ghost that had assailed him from every corner of his life for the last ten years assumed a form he had never experienced. An old man's isolation was nothing, he realised, before the isolation that hemmed in a young soul bereft of an irreplaceable link in life. His house with its gloomy facade and a gloomier interior—a house he had entered every night with an intense feeling of weariness, seemed an affable companion when he thought of the boy shivering in his bedclothes, in a room peopled by dark shadows. He could not sleep well that night.

\*

They walked along the beach in the twilight away from the crowds until they reached the point where the sand gave way to the rocky shore. The boy kept up an incessant monologue, speaking of the city where he lived, especially of his school friends. Not once did he go back to their conversation of the previous afternoon. The old man tried to appear interested but his mind kept harping back on the story the boy had told him, the glimpse he had had of a world more lonely than his. Suddenly, he realised that the boy had stopped speaking. He turned back.

The boy was standing a little behind him. At his feet lay a seagull. It had probably crashed into the telegraph pole towering above them, just behind the boulder-strewn shore. The beady eyes in the white head were staring up unblinkingly and the long wings so graceful in flight were spread in an awkward and twisted position. The old man suddenly felt his blood turn cold. An inexplicable terror clutched at his throat as he looked at the dead bird and the boy standing above it silently. "Come away from it!" "He shouted on a sudden impulse.

"Come away, I say!"

The boy looked up at the old man slowly. Very deliberately he picked up a jagged piece of rock from the ground and hurled it at the old man.

\*

"There's a gentleman to see you, sir." The old man blinked in the glare of the sunlight that was streaming into the room. The nurse was standing at the foot of the bed with an expressionless face. The pain had lessened considerably, it was no more than a dull ache at the back of the head. "Who is it?" He asked.

"No one you would know, sir. That's what he said. He is the father of the boy who hit you with the rock"

"Father of whom?" The old man sat up in bed slowly.

"The boy who hit you, Sir." The nurse repeated in an even tone. "Shall I ask him to come in?"

A man entered the room. A neatly dressed man in his mid-thirties, greying at the temples, a worried expression on his face. He approached the bed guiltily. The old man motioned him weakly to a chair.

"I can't really believe that my son caused this unfortunate injury to you, sir." The voice was well-bred and apologetic. 'I know that he is steadily becoming abnormal. It began after his mother's death. But it became really pronounced after my second marriage. He never could get along with my second wife. It was a gross mistake on my part to have brought him along with us here, I suppose. He has made a hell out of our lives back home and my wife was vehemently against his coming with us on our first trip after marriage. And on top of that..." His voice drifted away into an inaudible murmur.

The old man with his queer stare was giving him an uneasy feeling. He hoped to God that he was sounding sufficiently apologetic. "Now, about this, er, regrettable incident, I wondered if I could be of any assistance to you...of course we have decided to have him sent to a reformatory but still, any compensation....."

The old man sank into his pillow and closed his eyes tiredly. "Go away," he muttered softly, "please go away."

A seagull cawed shrilly as it perched on one of the hospital balconies and then it was gone, soaring up once more in the blinding sunlight.

# PEOPLE SEE WHAT THEY ARE PREPARED TO SEE

Bhanu Singh Ghosh

"How many times can a man turn his head and pretend that he just doesn't see"

Dylan

Hunger is not an unavoidable phenomenon like death and taxes ! We are no longer living in the middle ages. Today's world has all the resources, technical and otherwise, to feed the present population of the 'Spaceship Earth'. Some people wherever they live, always eat first and eat a disproportionate amount and others scarcely do anything to alter the situation unless of course they are specifically told to 'eat cake'.

Hunger is a scandal ! It is interesting to note that the developed nations (whether of the East or the West) consume about half the world's food production while their animals eat about a quarter. In the underdeveloped countries grain is mainly consumed as grain whereas in the industrialized ones it is used to raise cattle : 1 Kg of beef requires more than 30 Kg of grain and 1 Kg. of pork requires more than 16 Kg. of grain.

Instinctively one would like to believe that famines are not man-made disasters. It is far more comfortable for us to believe that famines are due to natural vagaries, an act of God. But the uncomfortable truth is that facts point unerringly to man or, to be precise, some men who also happen to be rich and well-fed. Let us now consider the problem analytically and structurally so as to cut across the smokescreen of popular myth and official cant. A closer scrutiny shows that only the poor—wherever they live—go hungry, and that deeply rooted patterns of injustice and exploitation, homegrown or imported, literally prevent them from feeding themselves. This sort of analysis is not popular with people who may profit from such injustice and as a result so many of us have tried to throw back the problem on the lap of the poor themselves or more specifically on their reproductive organs. It is often asked "Why do they raise children if they can't afford it ?" The answer is not that simple. Another baby for you means visits to the clinics, expensive gynaecologists, expensive diet, prams, disposable nappies followed by an expensive education and a myriad of other outlays and when you finally get your costly progeny on his own feet how much does he contribute to your

income ? On the other hand another baby in a poor family means only another extra mouth to feed—a marginal cost difference. But from 4-5 years of age it will make important contributions to the family. Later the child will take more burden off his or her parents. Moreover, child mortality rate in poor families is very high indeed (about 50%). Once we get to feel this it becomes easy to comprehend that children are an economic necessity rather than, as some holier than thou experts suggest, of lack of restraint or a consequence lack of recreational facilities in the evenings, or perhaps, illiteracy and ignorance of biology. For a poor man anywhere in the THIRD WORLD his children are his only wealth—his only insurance for old age.

Let us now try to see how land distribution, arable land per capita and hunger correlate. I would give only certain figures—and you may draw your own conclusion. China has arable land per capita ratio of 0.13, South Korea has 0.07 and Taiwan has only 0.06. These countries are more or less able to feed themselves. Whereas among large importers of food, Pakistan has figures of 0.40, Bangladesh has 0.16 and Indonesia 0.15—all greater than that of China. Here is further proof that density of population does not correlate with hunger. Bolivia with 5 inhabitants/square Km and 0.63 hectare of cropland per person suffers from famines while Holland has the figures of 326 and 0.06. As quite a number of Bolivians starve, Holland adequately meets its own demands and also exports food. Thus it is important to realize that hunger and rapid population growth reflect the same malaise—a failure of political and economic systems.

That food is a basic human necessity does not mean its availability has been recognised as a basic human right. For the people who call the shots, it is nothing more than a commodity which also happens to be edible. Pseudo-scarcity is nothing new, neither is it restricted to any particular region. But the astounding fact is the impunity with which multinational agrobusiness corporations with their formal and informal links with different governments, some governments and multilateral agencies work together and share the responsibility of the fate of the millions. This planned scarcity apart from being economically favourable to the developed countries also gives them a political leverage as was emphasized by the Hoover Plan.

Only those fortunate people who can become what the economists call consumers will eat in the Brave New World being shaped by the well fed. That is why often technological solutions are given to this problem of food crisis. But a technical solution ceases to be only technical if the unjust systems are not scrapped. Certain well-meaning philanthropists as well as agronomists like Rene

Dumont have put the blame at the individual level but one feels the problem is to be resolved by collective action—which alone can put sufficient pressure to cause the changes. Whether you eat more mutton or rossogollas is a matter of your own choice and a matter between you and your physician. Eating less wont help the poor who cannot afford to buy! (Don't worry if you cannot buy prawns, they won't rot—they'll be exported to Japan or the US) In fact this argument is in the same intellectual plane as—"Darling! Think of the millions of children who go to bed hungry; finis' off your milk and this apple too!"

Apart from the so called development programmes like the population control projects or the Green Revolution, certain short term projects are also often envisaged like the Food Aid or the Food for Peace [PL 480]. Whether these are genuine philanthropic gestures or ploys to stay one jump ahead of revolution—these are really no solutions. Firstly they provide only short term relief without trying to remove the root of the problem. Secondly the food often finds its way to places where it is not all that scarce—courtesy of the black market [or if you don't mind—due to the pressures of the free market]. A classic case of this has been the food given as aid to Bangladesh in '74-'75 but which found its way to the Indian markets. So the standard liberal solutions that are offered are what the poor just don't need at all. All that is needed is a social change otherwise known as justice. With that most of the problems could and would be resolved.

It is customary to end this sort of essay with what is generally referred to as 'Seeds of Hope' like 'Health for everyone by 2001 A.D.' I am not against such lofty sentiments and opt for such noble prose whenever I can manage it. But I would rather point out that if you took 10 minutes to read this article, somewhere in this world about 200 people have died of starvation, malnutrition and allied diseases, in that time. Now you know as much as or more than I do; so let us try to act so that we do no have to echo these noble [albeit empty] words.

#### ACKNOWLEDGEMENTS

1. Susan George
2. Rene Dumont
3. U. N. Reports on famines
4. New Internationalist
5. New Society
6. David Owen

## VARIATION ON LARA'S THEME

Abheek Barman

Despite Heloise, Juliet, Romeo and Abelard  
and suchlike tragic lovers—  
who satisfied the Muses' hunger  
and lent tragic sublimity to our lives—  
shouldn't one be glad for undefined relationships ?

If one ignores well meaning friends  
and verbal parlour games,  
Snide comments and well-meant advice,  
It's quite sublime (and feels rather nice)  
To hold hands  
and tread grass  
wet from early morning rain.

Despite Arnold's human islands  
cowering beneath the moral edifice,  
To choose (as Zhivago did) to let  
events take their course...  
To watch the sun rise,  
an orange haze in the winter air.  
Our mingled breath puffing smoke,  
To talk for hours on end  
without the usual sentimental platitudes.  
Or in the pelting summer rain,  
Your laugh cascading in a million droplets...

# THE MAKING OF A MYTH

Suman Dhar

Huge, thumping feet torture the ground  
And the fiery mob clears away

But one man stands tall  
With stooping truth.

The massive hands descend,  
And the man is felled.

Wriggling in agony the legs scatter  
As fleeing comrades chant his name.

Then, the flash of silver, the sparkle on a face  
And, a myth is made.

## DANCING TO TAGORE

Ananya Chatterjea

The 125th birth anniversary of Rabindranath Tagore is being commemorated with much enthusiasm. Among other things, there have been numerous presentations of Tagore's dance-dramas, as well as of script programmes of Tagore's songs, accompanied by dances. One wonders, however, why so little attention is being given to reviewing the form of Tagorean dancing, as it stands today.

The form of Rabindranritya today is certainly much different from that which originated in Santineketan, under Tagore's guidance, around 1919. At that time, he invited Gurus from Assam, Manipur and South India to teach his students the fundamentals of these various classical styles. Ultimately, the dances performed in his dance-dramas were based on improvisation and a mingling together of these styles. Later, with Tagore being performed all over the country, Rabindranritya has been continuously influenced by other classical and folk styles. Even Western ballet has left some imprint on this form of dance. Tagorean dance has, in short, evolved—and perhaps it would not be wrong to say that it has become much more sophisticated and complex today.

Unfortunately, one often finds a lack, in most dancers, of a conception of the nature of such dancing. Tagore can certainly be regarded as an institution in itself, but while performing, it is imperative to keep in mind that dance, here, is the brightest facet of a complex whole of which the other facets are the lyrics, the tune, the accompanying music. And all these aspects must move in complete unison in order to create a harmonious impression.

If this is so, there is obviously no dance for dance's sake in Rabindranritya. Dance must impart a new dimension to the song, and in Rabindrasangeet is of great beauty and importance. Further, in composing the music for his plays, Tagore had laid particular stress on 'raga-bhava', that is, he set the lyrics to ragas best relating to the mood of the dialogue. He even used folk melodies where the mood of the song demanded it. The stress, that is to say, lies everywhere on the mood of the situation. Rabindranritya, therefore, must first fulfil this condition : it must primarily be expressionistic.

The question now arises : What should be the actual form of such dancing ? Now, dance is, after all, one of man's primary modes of self-expression. In

using this mode he is working through the medium of what is intrinsic to him—his body. His emotion, his moods are moving him to express through his limbs what he is feeling. And he is using not just his arms, fingers, legs and feet, but his entire body, his eyes, his lips. Dance demands that one feels and expresses with one's entire self. And this is true of every form of dance.

However, since Rabindranritya is set to the created medium of words and tunes, it cannot become so prominent in itself as to divert attention from the beauty of the song and revert it completely to itself. Elaborate mudras ( hand gestures ) and deft footwork in themselves seldom constitute good Rabindranritya. Thus, of the components of Dance as a whole : 'nritta', 'nritya' and 'natya', 'Nritta' or pure dance is almost wholly absent in Rabindranritya. For there is little or no Rabindranritya danced for the aesthetic pleasure of the rhythmic movement of the body. The other two components, 'Nritya' and 'Natya' enter almost wholly into this dance-style. In Nritya, 'ras' or sentiment and 'bhava' or mood are conveyed through facial expressions and appropriate gestures. 'Natya' comprises the purely dramatic element in dance. The object of both 'nritya' and 'natya' is to depict ideas, themes, moods and sentiments by using 'abhinaya'. 'Abhinaya' which literally means 'a carrying to the spectators' involves four techniques, all of which occupy positions of great importance in Rabindranritya. The first teaching is described as 'Angik', meaning gestures of the body. The Natyashastra defines several movements for each part of the body—the head, the eyeballs, the eyelids, the nose, the cheeks, the feet, the fingers, and the posture of the entire body, each suiting a particular mood. The 'vachik' technique comprises the elements of poetry, song and music : apart from the modulations of tune and voice the tempo too must be regulated to harmonize with the particular sentiments and to emphasize different nuances of feeling. Costume, make-up and jewellery must equally suit the character and the mood—these are classed under the 'Aharya' aspect of 'abhinaya'. Finally, these are the physical manifestations of mental and emotional states which are described as the Satvik technique. These include, among others, trembling, change of colour and weeping.

However it is important to remember that Tagorean dance it not classical dance, it is not bound by the limits set by the Natyashastra. Rabindranritya is its own style. If, in Rabindranritya, a dancer wants to impress upon his audience that he finds something very beautiful, one wonders if he will be successful by using the traditional mudra for 'Sundara'—the left hand forming the 'alapadma' mudra and the right hand, the 'suchi' mudra, even if it is accompanied by the appropriate facial expression defined in the natyashastra. I believe Rabindranritya demands that the mood of the song be distilled out of the stance of the body itself—and this is to be enhanced by the facial expression.

A Rabindranritya artiste is free to adapt movements from any culture so long as he finds in them an equivalent of the sentiment evoked by the song. That Tagore himself intended it to be so is obvious from his own directions and the Kathak style of dancing was not to be used in Rabindranritya except, to some extent, in composing dances for the character Uttiya in his dance-drama, 'Shyama.' Further, the dances of the character 'Kotal' in the same dance-drama were to be composed largely in the Kathakali style. The dance style, in other words, must be a natural extension of the character and the emotional tone of the song.

Just as it is unacceptable, in Rabindric dance, to introduce a pure drama movement simply because it agrees with the rhythm of the song, it is equally pointless to try to effect a literal translation of the song, into the medium of dance. It is the shade of feeling which matters—the degree to which a dancer can convey that he has grasped the style. The writer had once seen a production of the dance drama 'Shapmochan' where the song "Tomār ānanda Oi Elo daare, ogo purabashi" had been danced entirely in the style of the Gujarati garba. It was at first rather surprising to the eye, not only because it was something communal, but also because that part of the drama is set in South India. In a way, however, such choreography can be justified because the dance was certainly expressive of the joy and happy revelry which comprise the dominant mood of the song.

Because this form of dance springs from feeling, it becomes a sort of spontaneous self expression, enabling the dancer to project himself into the heart of another person, and to make contact with other souls on the same plane of feeling. This is why Rabindranritya is so personal and yet so universal.

Thus, Tagorean dance must be as an 'objective correlative'—it must be an adequate vehicle of the emotion evoked by the song. The body stance and facial expressions correspond to the form of a poem, the particular mudras to the symbols used, while the steppings enhance the rhythm—all combine to form one unit. Rabindranritya becomes worthwhile when it thus becomes moving poetry in itself and when, together with Tagore's lyrics and tunes, it becomes a pure reaching out to the farthest limits of human feelings.

## CLASS STRUGGLE IN A COLLEGE CANTEEN

Uddalok Bhattacharya

If, from the liberal view of conflict as being only a functional and stabilising force in society, we switch to a more fundamental notion of it, then careful introspection and even inconvenient emendation of the whole view becomes imperative. Ever since a person is born, he goes through a chain of events or experiences that are cast in different modalities of social behaviour and the individual finds himself oscillating between variegated social formalities that are thrust upon him. The end result is a person attuned by circumstances to a way of life, habituated by thinking to a certain conception of it and dictated by exigencies to a certain style of it.

Students coming to study in the college are drawn from the broad spectrum of convoluted social relations, each one of which has a distinct impression on the students. Ideas that a student carries with him are neither incidental nor variable from person to person. Outward appearances of human beings, as unconditional tools in forming social consciousness, immediately set in motion certain norms of behaviour. Closely knit relations are formed, intimately following these behavioural patterns.

For a moment, consider two groups of persons, all of them sharing the common identity of being students, talking among themselves in a relaxed mood. They are not necessarily hostile to each other. In fact, cases of embittered relations exist only among friends within a group. This is a part of reality that is fragmentary. A student may desert his old company to join a new one. Nevertheless, an uneasy communication exists between the two. But the more fundamental differences between students are verbalized when there is a distinct tendency on the part of one group of students to shy away before a "dominating" system of "values" against which they find theirs to be intransigent or even antithetical.

But conflict does not end here. At a certain plane unity co-exists with it or even transcends it. A student coming from a rich background may not immediately find in college the environment he or she is used to. In that case adjustments with people of a slightly different background are made as long as one can retain one's social outlook and conduct. Allies are, in varying degrees, aware of this necessary collusion. Hence sincere efforts are made to bring these two not entirely

different worlds as close to each other as their resources and ways of behaviour permit. A world within two worlds !

If we now part company with these allied people whose dominant characteristic is a stubborn imperviousness to anything that does not immediately concern them, and join a medley of persons in another part of the canteen, we encounter quite a different treatment of the "realities" represented by the first allied groups of people and a gradual scaling down of the social process. Being part of the *praxis* and therefore having the whole arrangement impinged on them from within, they distort the *praxis* by their unreal theories about it. Consequently they set out to formulate a comprehensive view in which modes of thinking and behaviour patterns are pronounced. Anything incompatible with their "system of values" is associated with the "culture" of people with whom they have little communication.

But one should not think that there are no sub-groups, possessing distinct cultural identities, within these two broad divisions. Nor do all members of these two groups remain entirely confined to their own circle. Charges about exclusiveness are answered by asserting that people do make efforts to mix with "different sorts" of people. But this is only an admission that there exist different sorts of people. And even then, mythographers of this "unity" undertake their task on a purely personal level which does nothing to bridge the ever-expanding chasm.

The smug insularity of one group of people and the crass, though not overt, protest that it evokes from another are to be understood both in terms of offensive as well as defensive reactions of students exposed to a set-up that hardly conforms to their immediate background. It is precisely in this context that we can detect simmerings that assume the shape of conflict. But since this conflict is localised in the ideological plane, it is never brought into sharp focus. Hence as long as people do not grow more aware of this divisive tendency and basic dichotomy, they shall make concerted efforts, even if unconscious, towards an escalation of the working problems, making all conditions for the struggle to persist. An assurance of permanence in a world of flux..... ?

## JUST ANOTHER EVENING

Atanu Basu

There would be no one to cry at her funeral.

She looked for the cat. It was nowhere. Perhaps it had strayed into the yard. The cat had lived with her for thirteen long years. She felt lonely. The sudden squeak started her out of her reverie. Ralph came back through the door. He cuddled up near her feet, purring.

It seemed like yesterday. They had taken him; their policies. He never returned. Thirteen long years she had waited. Thirteen winters. Each winter, as she shovelled the snow from the doorsteps, she stared out into the grey horizon, expecting the tall, craggy figure to loom up, as it always did. He never came. The snows came. The image never changed; only her hands—they were gnarled now.

The crash startled her once again. The wind. The old flower vase had fallen from the mantel. The glass shattered into numerous fragments—like her life. Unaccountable fragments. Who cared?

Those old eyes stared into the slowly dying fire. There was nothing else left now. A trinket. The gnarled fingers ruffled through Ralph's fur and stopped. A withered leaf was caught there. She fingered it. The cat purred.

It was time for supper. The wind howled. The old boards creaked. She made her way to kitchen. Ralph followed her.

There would be no one to cry at her funeral.

It was time for supper. The wind howled. The old boards creaked. She made her way to kitchen. Ralph followed her.

## MEMORIES

Udayan Majumdar

Often in dark and still nights, suddenly the purblind avenues of memory-lane get illuminated. Man has a peculiar habit of romanticising the past ; of giving fresh colour and meaning to those obscure patches. Perhaps there is some masochism in the act, 'the agony and the ecstasy' being so satisfying. We feel the present, but in a different way because the question of retrospection does not arise.

Sometimes I wonder that the past takes such a large portion of our present lives. Somehow we have not been able to accept the inevitable progression of time. They are the concrete events and incidents that gave meaning to abstract 'time' but lo and behold, the abstract progressed and obliterated the concrete ! A Frankenstein creation, time is.

Often in sleepless nights I have wandered across deserted roads, dimly lighted by tall lamp-posts. The night-breezes have fanned my smouldering thoughts. I have run back to the frothing sea, to the wild eyes and dishevelled hair of my lost mate and I have made faces at my childhood friends. But the wail of those mourning street dogs have always brought me back to the present. Memories are an escape : the fragrant avenues will talk to you, fan you with palm-leaves, but then, will vanish away without premonition.

Future is hope, but uncertain. Still there will be memories then ; pleasant memories to fall back upon in times of adversity. I wonder what incidents the mind shall choose and paint. Perhaps I will see the moon again in the College Square waters, perhaps I will be again in the English Department or perhaps I will be roaming again on silent streets, past midnight.

If we could relive the pleasant moment of our lives, it seems memories would lose their significance. But indeed we would rather have memories. Perhaps it is the very fact that the past cannot be re-lived which makes memories so pleasantly painful. As time marches, our sensibilities change, though imperceptibly. We look back, but from a different angle. We give a new light, a new dimension, as it were, to something that had occurred when we were different. We look back almost as outsiders, yet never quite so.

Sitting by a silvery lake when the tall firs have whispered love to me, I have watched the ripples enlarge and fade out in the distance. And I have gently

turned the kaleidoscope of memory. And I have wished to die—die to block all outside encroachments as it were, and remain immersed in my own pleasures. No real death, this, but oblivion surely. Then suddenly I have seen the mummified Pharaohs float up on the silvery screen—Pharaohs mummified with memory—Pharaohs having no present, no future but only an exhaustible past. I have cried with horror. Life cannot be exchanged for the past! Memories do not come to the rescue. They are the parasite plants entwined on the branches of life. They are decorative, but no more.

And bitten by frosty winds I have sometimes stared at the lofty snow-clad mountain peaks—grim and indifferent. I have envied them and imitated them. I have refused to look back (or forward either.) But when night befell, and the million stars dawned and a star fell, I was with my lost mate and I wept.

**Memories are inescapable.**

## EDITORIAL

“Thus have I had thee as a dream doth flatter,  
In sleep, a king ; but waking, no such matter.”

The prospect of editing the college Magazine had at first seemed an exciting and flattering one. But it did not take me long to wake up from the dream. I should have been happy if I could refrain from prolonging the age-old editorial wail about the inadequacy of entries, both in number and in quality. But the response seems to be getting poorer every year. After a good deal of prodding, articles began to come trickling in. Even those that were received could roughly be divided into two categories—jejune narratives on the hand, and highly intellectual, speculative discussions of specialised interest on the other. While it is encouraging to find some young minds taken up with problems of science and philosophy, with ‘ways of seeing’ and ‘the existential dilemma’, it is at the same time disheartening to note that very few students care to write in a lighter vein. The prevailing assumption seems to be that nothing that does not sound profound is worth being printed. But not everyone is cut out for analytical, introspective speculation on abstract matters ; more often than not, attempts in that direction misfire. A pity, that the rest of us who wax eloquent on sundry subjects in the Coffee House or the canteen sessions, do not find anything worthwhile in ordinary life to write about. The editor was hard put to it to find suitable articles to balance the more serious elements in the magazine, in an attempt to safeguard it from the usual charge of ‘high-browism.’ There is a good deal in the familiar face of life which we seem to miss. The ‘meanest flower’ fails to give thoughts any deeper than those fit for mere gossip.

I am thankful, however, to those students who did cooperate—all the more so in the context of this general apathy :

“...a hand’s breadth of it shines alone  
‘Mid the blank miles round about.”

In this connection I must thank Professors Shireen Maswood, Gouri Shankar Ghatak and Swarajbrata Sen Sarma, without whose affectionate support this magazine would not have seen the light of day.

The lack of enthusiasm regarding the magazine is symptomatic of a growing indifference to matters outside the immediate purview of the syllabus. Theoretically, we are all interested in extra-curricular activities. But "between the idea and the reality," "between the conception and the creation," "falls the Shadow." The College Sports Day has been reduced virtually to a holiday for all but the participants (who are few enough, anyway); the seminar activities, in such departments as do have those provisions, proceed at snail's pace; debates are few and far between; the attempt to establish a Literary Society a couple of years back proved, inevitably, to be abortive. While for some it is the ultimate aim of examination success which comes in the way, we cannot be sure of the nature of the 'Shadow' in the case of the rest. Perhaps it is a sort of a 'Prufrock syndrome' or an infectious feeling of embarrassment, all the more insurmountable because it has been allowed to grow. The diffidence passes into a habit: 'We have never spoken in public since we entered college. What if we should make fools of ourselves?' And in the final year, all one has to say is, 'Why venture right at the end and risk my dignity?' Thus revolves the vicious circle round this stuffy concept of dignity; nor are we out of it. This tendency is alarming, and must be checked before it gets out of hand. It is up to us to enrich the collective life of the college and save it from being reduced to a round of lectures, lessons and tests.

Some bright features are already noticeable. The Presidency College Chalachchitra Samsad is doing a good job; it arranged for a Retrospective of the films of Kurosawa in 1986, following upon the Bergman Retrospect the year before. The response has been encouraging. The College Fest, Milieu '87, saw the coming together of students from different departments in constructive work. One of the most heartening events of the New Year has been the stimulating Exhibition Debate organized for the Founders' Day of the College. Events such as these arouse hope. One can only wish they will not turn out to be occasional spurts of enthusiasm in a general drama of inertia.

\*

\*

\*

"Time present and time past  
Are both perhaps present in time future,  
And time future contained in time past"

We have dwelt long on the shadows in the scene. This is not to suggest that there is no sunshine. While we do not claim to be perfect, we will not repeat the catchwords with men who harp on the 'declining standards' of the institution. Presidency College is no Eden; but neither is it a den of politicians and drug-

addicts, steadily sinking into academic mediocrity. For all that is taken, much still abides. For all the apathy and the bureaucratic bungling, for all the broken windows and cobwebby corners, for all the water-soiled books and mutilated catalogues in the library, Presidency retains its character. Life within its august portals is still exhilarating, with stimulating lectures, exciting tutorial sessions, exchanges over the morning cups of tea warming gradually into heated debates in the canteen and the classroom, followed by a quiet hour in the sacramental dim light of the library. All these constitute a familiar flavour, but we cannot have too much of it. One's day swings between these—ends and beginnings, pensive reflections and sudden bursts of action, a pulling-up from a tutor and the joy of a new discovery while book-hunting in the library. Presidency, for all of us, is a way of life, too varied, too complex in texture, to be bound in by labels or definitions—ranging from 'centre of excellence' to 'centre of decadence.' This editorial is neither a complaint nor an inspired defence. It is a presentation of facts and feelings, for what they are worth.

We are now blasé, third-year and dated, and it feels nice to see the freshly scrubbed faces swimming into our ken. The new batches coming in, however, seem somewhat different from what we were ; they are more self-sufficient, more confident. We rather miss—irrationally, I am sure—the nervous, timid, unsure teenagars that we were when we entered college, pacing our way overawed to the staff room or tentatively towards the canteen. But of course, the old order will change—and the future will be as varied as the past. And the general 'Presidency rhythm' is so compelling and irresistible that sooner or later, all but the most impervious will find themselves caught up in it. By the time the present newcomers leave college, their feelings will surely be much the same as ours are today.

It is a rather disturbing feature, however, that many students these days are leaving college much earlier than they must. The current trend of going abroad in droves has come to have a rather unfortunate consequence : if the college is reduced to a *pied a terre*, how can one expect involvement or commitment ? An element of instability has thus crept into college life. The phenomenon of brain-drain, of course, is to be traced largely to certain flaws inherent in the education system itself, or rather its mode of operation. The general lack of library and laboratory facilities in our country, the trauma of indefinitely delayed examinations and equally uncertain publication of results, the harassment of rushing from counter to counter for simple information, and the dismal working conditions are enough to frustrate and demoralize young minds. This is a general malaise which has tainted our college as well. We are fortunate to be better off

than many institutions in some of our resources—our library, for instance, is one of the best in the country ; but the maintenance still leaves much to be desired. The departmental libraries, again, are desperately short of funds. It is time we thought of experimenting with hitherto untried methods—running the libraries on an entirely co-operative basis, to start with, and not banking on grants and funds at all.

We have been left a rich and noble heritage. But tradition becomes a dead thing unless it is built upon. The infra-structure must be strengthened, the cracks in the walls must be sealed, before Presidency College can stand its ground firmly to prove the “excellence” which so many people grudge it. The threats are manifold. A recurring menace has been the attempt to do away with the Admission Test. Such a decision could be a sure step towards decline, given the inadequate and erratic assessment of school leaving exams, or the lack of parity in the standards of correction under different boards. I am not competent to comment on the socio-political implications of such a step. But common sense dictates that if something is near ideal, it is sane to preserve it and work on its betterment rather than bring it down to the level of things more imperfect for the sake of a dubious equality. It is safer to make the worse aspire towards the better than ‘by destruction dwell in doubtful joy.’ Presidency deserves the status it enjoys in the public mind. And more.

Subha Mukherji



# ‘युग-प्रवर्त्तक भारतेन्दु हरिश्चन्द्र’

कमलेश कुमार पाण्डे  
हिन्दी प्रतिष्ठा दृतीय वर्ष

हिन्दी-साहित्य के ऐतिहासिक संदर्भ में रीतिकाल के पश्चात् आधुनिक काल का समारम्भ होता है। जिस प्रकार भारत के आधुनिक राष्ट्रीय जागरण का सूत्रपात्र सन् १८५७ के स्वातंत्र्य-संग्राम से स्वीकार किया जाता है, उसी प्रकार आधुनिक हिन्दी-साहित्य में नवीन मूल्य-नेतना का विकास भी पुनर्जीवण के ही समानान्तर निर्धारित किया जाता है। वस्तुतः भारत में राष्ट्रीय स्वाधीनता और मूल्यों की रक्षा तथा उत्थान के लिए जनकान्ति का प्रथम प्रयास इसी काल में किया गया और क्रिति की यह ज्वाला तब तक प्रबल्लित रही जब तक देश स्वाधीन नहीं हो गया। इसी समय भारतीय जन-समाज में राजनीतिक, सामाजिक, धार्मिक आदि दृष्टियों से समस्त क्षेत्रों में नव-जागरण का संचार करने वाली विविध संस्थाओं का उद्भव भी हुआ, जिससे जन-समाज की अन्तर्वृत्तियों को प्रेरित करने वाला साहित्य-बोध भी जाग्रत हो उठा। अस्तु: साहित्यिक दृष्टि से यह काल रीतिकालीन हासान्मुख शृंगारी प्रवृत्तियों के अवसान एवं राष्ट्रीय स्वतंत्रता की चेतना से संबलित आधुनिक प्रवृत्तियों के नवोदय का काल है। इस संक्षण और प्रवृत्तन का प्रमुख श्रेय उक्त जन-कान्ति के सात वर्ष पूर्व अर्थात् सन् १८५० में अवतरित भारतेन्दु प्रवृत्तन को ही जाता है। निश्चय ही भारतेन्दु जैसे सजग चिन्तक और बहुमुखी कलाकार की रचनाओं में हरिश्चन्द्र को ही जाता है। जिनकी रचनात्मक निर्माण में तत्कालीन घटनाओं की अप्रत्यक्ष एवं अपरोक्ष प्रेरणाएँ अवश्य रही हैं, जिनकी रचनात्मक प्रखरता से आधुनिक काल का सुदृढ़ धरातल विनिर्मित हुआ, तथा उनके नेतृत्व में ही आधुनिक युग के प्रारंभिक चरण का नियोजन भी हुआ। यही कारण है कि साहित्य के इतिहास में उन्हें युग प्रवर्त्तक साहित्यकार माना जाता है।

यद्यपि साहित्येतिहास के काल-विभाजन की दृष्टि से आधुनिक काल का समारम्भ सन् १८५४ से माना जाता है, जो २५ वर्षों की अवधि पर्यन्त अर्थात् सन् १८८९ तक प्राचीन प्रवृत्तियों से ही अधिक माना जाता है, जो २५ वर्षों की अवधि पर्यन्त अर्थात् सन् १८६८ से लेकर सन् १८८५ तक भारतेन्दु हरिश्चन्द्र का व्यक्तित्व समग्र हिन्दी-आकान्त रहा, किन्तु सन् १८६८ से लेकर सन् १८८५ तक भारतेन्दु हरिश्चन्द्र का व्यक्तित्व समग्र हिन्दी-साहित्य पर छाया रहा। अतएव भारतेन्दु-मण्डली के प्रभाव-क्षेत्र में सन् १८६३ तक ‘भारतेन्दु-युग’ की सीमा निर्धारित की गई।

इस अवधि में अपने कुर्तित्व के द्वारा उन्होंने न केवल हिन्दी-साहित्य का पथ-निर्देशन किया, वर्त्क साथ ही साथ गद्य साहित्य की प्रायः सभी प्रचलित विधाओं का नव-प्रवृत्तन किया। इसी कारण आधुनिक साहित्य के उत्तर प्रारंभिक पड़बीस- तीस वर्षों के काल-खण्ड को सभी इतिहासकार ‘भारतेन्दु-युग’ कहते हैं। प्रस्तुत युग में समाज, धर्म और राजनीति के क्षेत्रों में जितने प्रकार के आन्दोलन चले, सभी

के सूक्ष्म प्रभावों को उन्होंने प्रत्यक्ष और परोक्ष रूप से ग्रहण किया, तथा भक्ति एवं शृंगार की परम्पराओं की सैद्धान्तिक पवित्रता एवं कलात्मक सौष्ठुद्ध दोनों की संतुलित ढंग से रक्षा की । युग की आवश्यकताओं को ध्यान में रखते हुए भारतेन्दुजी ने वैयक्तिक-आन्तरिक करुणा को तो उभारा ही, सामाजिक-धार्मिक सहिष्णुता को भी उजागर किया, साथ ही साथ अन्ध-रुद्धियों का विरोध और उचित नव-मूल्यों का आग्रह भी किया साहित्य को, विशेषतः कविता को शृंगार की अश्लीलता के दलदल से निकालकर जीवन के व्यावहारिक धरातल पर प्रतिष्ठित किया ।

भारतेन्दुजी के व्यक्तित्व एवं कृतित्व के प्रभाव से जिस परवर्तीकालीन साहित्यिक नवयुग का उदय हुआ वह भी पूर्णतया उन्हीं की चेतनाओं के अनुरूप था । साहित्य में सामाजिक एवं राजनीतिक विषयों का सीधा प्रवेश भारतेन्दुजी के प्रयत्नों से उन्हीं के युग में पहली बार हो सका । तत्कालीन युग की आवश्यकताओं एवं समस्याओं के प्रति सभी युगीन साहित्यकार भारतेन्दुजी की सत्प्रेरणाओं से ही सबग हो सके । उक्त काल में राष्ट्र-प्रेम प्रभु भक्ति, वीरता, शृंगार आदि की चेतनाओं का विकास मानवीय सन्दर्भों में हुआ, तथा भारतेन्दुजी के प्रयत्नों से ही उन्मुक्त मनो-विनोद, हास्य-व्यंग्य, कूटोक्ति वक्रोक्ति आदि से संबलित पत्र-पत्रिकाएँ भी प्रकाशित हुईं ।

ऐसे युग-प्रवर्त्तक व्यक्तित्व- सम्पन्न साहित्यकार भारतेन्दुजी का जन्म काशी के एक प्रतिष्ठित एवं समृद्ध वैश्य परिवार में हुआ था । पिता गोपालचन्द्र भी अपने युग के एक प्रतिष्ठित कवि और नाटकार थे, जो कृष्णभक्त थे यथा 'गिरधरदास' उपनाम से काव्य-रचना किया करते थे, इससे स्पष्ट है कि भारतेन्दुजी को अपने घर में कृष्ण-भक्ति और साहित्यिक सरसता का समृद्ध वातावरण प्राप्त हुआ था । शैशव के सुकुमार द्वारा में ही इनकी काव्य- प्रतिभा प्रस्फुटित होने लगी थी, और पाँच वर्ष की उम्र में ही निम्न दोहा रचकर उन्होंने सभी को विस्मित कर दिया था—

लै ब्योढ़ा ठाढ़े भये, श्री अनिस्त्र द्वुजान ।  
बानासुर की सैन्य को, हनन लगे बलवान ॥

अक्षमात नौ वर्ष की अवस्था में ही पिता के स्वर्गवासी होने के कारण घर गृहस्थी का सारा बोझ इन्हीं के कन्धों पर आ पड़ा । यद्यपि वे लाखों रुपये की पैतृक सम्पत्ति के उत्तराधिकारी हुए, परन्तु ऐसी मान्यता है कि उन्होंने उदार एवं रसिक स्वभाव के कारण अपनी सारी सम्पत्ति हिन्दी-भाषा और साहित्य की समृद्धि में ही स्वाहा कर दी । १४-१५ वर्ष की अवस्था में जगन्नाथपुरी की यात्रा करते समय ये बांगला भाषा के नाटक, रंगमंच तथा अन्य प्रकार की साहित्य विद्याओं से परिचित तथा प्रभावित हुए । हिन्दी में कविता और नाटकों के अतिरिक्त निबन्ध और समालोचना साहित्य के प्रारम्भ और विकास में भी इनका अभूतपूर्व योगदान माना जाता है, तथा कहानी और उपन्यास का प्रवर्त्तन भी मौलिक रूप से इन्होंने ही किया ।

कवि के रूप में भारतेन्दुजी की कविता में भक्ति, शृंगार, राष्ट्रीयता और प्रकृति-प्रेम आदि चार विषय ही प्रमुख रूप से उपलब्ध होते हैं । भक्त के रूप में भारतेन्दुजी ने बलभाचार्य के पुष्टि-सम्प्रदाय में दीक्षा ले रखी थी । इनके पदों पर सूरदास का प्रभाव स्पष्ट दिखायी पड़ता है । उदाहरणार्थ—

ऊद्धौ जौ अनेक मन होते ।  
तौ इक श्यामसुन्दर को देते, इक लै जोग सँजोते ॥

भक्ति के अतिरिक्त भारतेन्दुजी की शृंगारिक प्रवृत्तियाँ भी अत्यधिक प्रभावोत्पादक एवं महत्वपूर्ण हैं । वियोग-शृंगार का यह उपालम्भ-भाव कितना मार्मिक एवं व्यजक है—

आजु लौं जौ न मिले, तो कहा, हम तो तुम्हरे सब भाँति कहावै ।  
मेरो उराहनो है कछु नाहिं, सबै फल आपुने भाग को पावै ॥  
जो हरिचंद' भईं सो भईं, अब प्रान चले चहैं, तासैं सुनावै ।  
प्यारे जू है जग की यह रीति, विदा की समै सब कंठ ल्यावै ॥

भक्ति और शृंगार के अतिरिक्त रण्टीय-सामाजिक चेतना भारतेन्दुजी की कविता का तीसरा प्रमुख विषय है पतनोन्मुखी सामाजिक परिस्थितियाँ आर्थिक दुर्वस्थाएँ राजनीतिक दासता और धार्मिक विकृतियों के प्रति मार्मिक उक्तियाँ इनकी कविता में सर्वत्र देखने को मिलती हैं । इनके नाटकों के गीत प्रायः इसी प्रकार के हैं—

आवहुं सब मिलि कै रोबहुं भारत-भाई ।  
हा । हा । भारत दुर्दशा अब देखि न जाई ॥

भारतेन्दुजी की प्रकृति-चित्रण संबंधी कविताएँ नव्य-दिशाओं की बोधक हैं । जल में प्रतिबिम्बित-चन्द्रमा का यह प्राकृतिक वर्णन कितना आकर्षक एवं स्वाभाविक वन पड़ा है—

परत चन्द्र-प्रतिबिम्ब कहुं जल मधि चमकायो ।  
लोल लहर लहि नचत कवहुं सोई मन भायो ॥  
मनु-हरि-दरसन हेतु चन्द जल बसत सुहायो ।  
कै तरंग कट मुकुट लिये सोभित छवि छायो ॥

नाटकार के रूप में भारतेन्दुजी का व्यक्तित्व सर्वाधिक प्रखरता के साथ अभिव्याजित हुआ है । उन्होंने मौलिक एवं अनूदित दोनों प्रकार के नाटक रचे । 'चन्द्रावली', 'दुर्दशा', 'नील देवी', 'अंधेर नगरी', आदि इनके प्रमुख मौलिक नाटक हैं, तथा इन्होंने जिन नाटकों के अनुवाद प्रस्तुत किये उनमें 'मुद्रा राज्यस', 'विद्या सुन्दर', 'सत्य हरिचन्द्र' 'भारत जननी' आदि प्रमुख हैं । भारतेन्दु का उल्लेखनीय अवदान हिन्दी रंगमंच का नव संगठन भी है । विशेषतः बंगला और मराठी नाटकों की अभिनेयता तथा रंगमंचयिता से प्रभावित होकर उन्होंने काशी के क्षेत्रों में एक नाट्यान्दोलन ही खड़ा कर दिया था, जिसमें कई भूमिकाएँ उन्होंने स्वयं निभायी थीं । वस्तुतः एक सर्जनात्मक नाट्यकार के लिए प्रायोगिक अभिनेता होना कितना अनिवार्य है—इसका प्रामाणिक उदाहरण उन्होंने स्वयमेव प्रस्तुत किया था । यही कारण है कि उनके प्रायः सभी नाटक रंगमंच और अभिनय की कसौटी पर खरे उतरे हैं ।

जहाँ तक नाट्य कला का प्रश्न है, भारतेन्दु को भारतीय नाट्य-शास्त्र के साथ-साथ पाश्चात्य नाट्य—सिद्धान्तों से प्रभावित बताया जाता है । निश्चय ही उन्होंने अपने नाटकों में यूरोपीय दुखान्त

नाट्य शैली का समावेश किया है, किन्तु भारतीय नाट्य—परम्परा का विकास भी उनके शास्त्रीय प्रयोगों के माध्यम से ही हुआ। उन्होंने तत्कालीन पारसी नौटंकी के बैंधे अभिनय और ग्रामीण 'यात्रा' नाटकों के खुले मंच के शिल्प—कौशल के प्रभावी तत्वों को लेकर हिन्दी के स्वायत्त रंगमंच की मौलिक पद्धति की प्रयोजना की, जो हिन्दी-नाटकों के इतिहास में उनका अभूतपूर्व प्रदेय है।

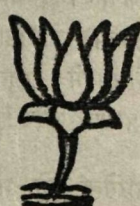
नाटक और नाट्यकला के महत्व को प्रतिष्ठापित करने के लिए भारतेन्दुजी ने 'नाटक' शीर्षक एक लम्बा आलोचनात्मक निबन्ध लिखकर आलोचना-विद्या की प्रतिष्ठापना भी की थी। इसी प्रकार उन्होंने 'कवि-वचन-सुधा' और 'हरिश्चन्द्र चन्द्रिका' पत्र प्रकाशित करके हिन्दी-पत्रकारिता का प्रतिमान भी स्थापित किया।

सामयिक के रूप में भाषा के सम्बन्ध में भारतेन्दुजी का दृष्टिकोण पूर्णतः स्पष्ट था, जबकि तत्कालीन विद्वानों के बीच हिन्दी-उर्दू के सम्बन्ध में एक विवाद ही खड़ा हो गया था उन्होंने विद्यिश सरकार की भाषा नीति के विरोध में अपना स्वतंत्र विचार प्रस्तुत किया, जिसकी प्रासंगिकता सम्प्रति पर्यन्त स्वतः सिद्ध है—

निज भाषा उन्नति अहै सब उन्नति को मूल ।  
बिनु निज भाषा-ज्ञान के मिटै न हिय को शूल ॥

उन्होंने हिन्दी भाषा के क्षेत्र में दो प्रकार के मानदण्ड स्थापित किये हैं एक ओर संकृत निष्ठ खड़ी बोली का प्रयोग, दूसरी ओर एकदम बोलचाल की भाषा का। इस दृष्टि से उनका उद्देश्य विचारों को सभी के लिए सुलभ एवं वाधगम्य बनाना ही प्रतीत होता है। अतः भाषा के सम्बन्ध में उन्होंने सभी प्रकार के आग्रहों से मुक्त उदार दृष्टिकोण ही अपनाये रखा।

अन्ततः हम कह सकते हैं कि जिस युग में भारतेन्दुजी का उदय हुआ था, यह सभी दृष्टियों से संकरण काल था। उस काल में भी भारतेन्दुजी ने राष्ट्रीय दायित्वों का निर्वाह जिस सजग साहसिकता के साथ किया वह उनके 'युग-प्रवर्तक व्यक्तिव के सर्वथा अनुरूप ही था। उन्होंने हिन्दी के विद्यात्मक साहित्य की इतनी सुदृढ़ नींव रख दी कि उस पर कालान्तर में एक व्यापक एवं विशाल साहित्य-भवन का निर्माण हो सका और आज भी उसका विकास मंजिल होता ही जा रहा है। भारतेन्दुजी वास्तव में हिन्दी-साहित्य की नींव के सुदृढ़ पत्थर एवं आधार स्तम्भ हैं और इसी के कारण वे चिर-अमर हैं—यही उनके 'पुष्ट-मृत्यु-तिथि-वर्ष' के प्रति ऐतिहासिक श्रद्धांजलि है।



# राष्ट्रकवि मैथिलीशरण गुप्त

अशोक त्रिपाठी

तृतीय वर्ष हिन्दी 'प्रतिष्ठा'

आचार्य रामचन्द्र शुक्ल ने 'आधुनिक काल का प्रारम्भ वि० सं० १६०० से मानकर वि० सं० १६२५ तक के हिन्दी-काव्य को पुरानी धारा के रूप में स्वीकार किया है और नयी धारा के अन्तर्गत प्रायः पञ्चीस वर्षों के सामयिक परिवर्तनों के अन्तराल को आख्यायित करते हुए उसे मुख्य रूप से तीन भागों में विभाजित किया है—

१. प्रथम उत्थान—वि० सं०-१६२५-१६५० (भारतेन्दु युग)

२. द्वितीय उत्थान—वि० सं०-१६५०-१६७५ (द्विवेदी युग)

३. तृतीय उत्थान—वि० सं० १६७५ (छायावाद युग)

राष्ट्रकवि मैथिली शरण गुप्त प्रथम उत्थान की विकास-परम्परा ही में द्वितीय उत्थान के 'प्रतिनिधि रचनाकार के रूप में परिगणित किये जाते हैं। जिनका रचना-काल तृतीय उत्थान ही नहीं चतुर्थ उत्थान तक प्रसारित है। सर्व विदित है कि महावीर प्रसाद द्विवेदी के संरक्षण तथा निर्देशन में ही गुप्त जी ने काव्य सूजन प्रारम्भ किया था, अतएव उनका चिन्तन-बोध भी आचार्य द्विवेदी के विचारों से अनुप्राणित रहा। आचार्य द्विवेदी द्वारा सम्पादित 'सरस्वती पत्रिका' के माध्यम से हिन्दी-साहित्य की आधुनिक परम्परा के परिणामस्वरूप तत्कालीन उपलब्धियों के रूप में कम से कम तीन बातों को अनिवार्यतः रेखांकित किया जा सकता है।

(i) ऐतिहासिक पुनर्जीवरण तथा राष्ट्रीयतावादी आन्दोलन का सम्प्रसारण।

(ii) वैज्ञानिक युग के अनुरूप सामाजिक प्रगति का नियन्त्रण तथा नैतिक मूल्यों के महत्व की स्थापना।

(iii) खड़ी बोली के व्याकरणिक तथा साहित्यिक स्वरूप का निर्धारण और गद्य-शैली के अतिरिक्त पद्य-शैली में भी प्रयोग।

वस्तुतः गुप्त जी ने आचार्य द्विवेदी के संरक्षण में जो काव्य साधना की, उसमें युगीन चेतना को व्यापक अभिव्यक्ति मिली, हिन्दी भाषा को मानक स्तर मिला, और मिला परवर्ती साहित्य को भव्यतम आदर्श।

ऐतिहासिक परिपेक्ष में गुप्त जी का काव्य-काल भारत की सांस्कृतिक, समाजिक एवं राजनीतिक परिस्थितियों की आपत्कालीन संक्रमणावस्था का समय था। भारत यूरोपीय औपनिवेशिक राजसत्ता के अन्तर्गत पराधीन था और दक्षिण अफ्रीका की रंगभेद नीति के प्रतिरोध के उपरांत महात्मा गाँधी का प्रवेश भारतीय राजनीतिक में हो चुका था। अतएव सम्पूर्ण देश राष्ट्रीय आन्दोलन, समाजिक सुधार और परिवर्तन की कानून सेवा।

उसी समय मध्य प्रदेश के चिरगाँव ( झाँसी ) में १९८६ ई० में गुप्त जी का जन्म हुआ । उनके पिता का नाम सेठ रामचरण दास था, जो एक सम्पन्न वैश्य थे । वे व्यापार के अतिरिक्त 'चीताराम' की भक्ति में ही अधिक कीन रहा करते थे । उनके व्यसनों में काव्य-रचना उन्हें सर्वाधिक प्रिय था । मैथिली शरण जी पर ऐसे संस्कारों का वैसा ही प्रभाव पड़ा । पिता की भाँति गुप्त जी भी वाल्यावस्था से ही छन्द रचना किया करते थे । अतः गुप्त जी के छन्दों को देखकर उनके पिता ने एक बार उन्हें आशीर्वाद दिया था—“तू आगे चलकर हम से हजार गुनी अच्छी कविता करेगा ।”

### भारतीय संस्कृति के आख्याता :

श्री रामधारी सिंह 'दिनकर' ने संस्कृति के चार अध्याय में लिखा है कि “असल में, संस्कृति जिन्दगी का एक तरीका है और वह तरीका सदियों से जमा होकर उस समाज की छाया में रहता है, जिसमें हम जन्म लेते हैं ।”

इस दृष्टि से गुप्त जी की संस्कृति-सम्बन्धी अवधारणाओं पर विचार करने पर यह स्पष्टतः परिलक्षित होता है कि वे भारतीय संस्कृति के प्रबल पोषक थे जो मूलतः आर्य सम्भृता तथा हिन्दू धर्म से उत्परित था । इसका मुख्य कारण यह है कि गुप्त जी के व्यक्तित्व का निर्माण हिन्दुत्व के वातावरण में हुआ था । उनके माता-पिता भाई सभी लोग हिन्दु संस्कृति के संपोषक थे, किन्तु उनमें संकीर्णता या कष्टरता नहीं थी । अतः गुप्त जी का सांस्कृतिक दृष्टिकोण भी सम्प्रदायिक और पूर्वाग्रही दृष्टिगत नहीं होता । उनमें पर्याप्त उदारता और विशालता है । उन्होंने वैदिक संस्कृति के अनुरूप वर्णाश्रम व्यवस्था दाम्पत्य जीवन और संयुक्त परिवार को भारतीय सम्भृता का उत्कृष्ट प्रदेय तथा सर्वोत्तम उपलब्धि के रूप में स्वीकार किया वैयक्तिक साधना के रूप में अहिंसा को सद्वर्दम् और सामूहिक परियोजना की दृष्टि से हिंसा को भी आपद्रम् का आदर्श निरूपित किया । इस दृष्टि से स्पष्ट है कि गुप्त जी ने सांस्कृतिक चिन्तन में धार्मिक तत्वों को विशेष मान्यता प्रदान की । गुप्त जी का धार्मिक विश्वास भी सदाचरण और नैतिकता के तत्वों से ही निर्मित हुआ था, जो मानव संस्कृति का सार्वभौमिक एवं सर्वकालिक प्रतिमान है । उनके सांस्कृतिक विचार जीवन बोध और कर्म संहिता मूलतः कालिदास और तुलसी दास से ही प्रभावित हैं, किन्तु डा० हजारी प्रसाद द्विवेदी उनकी मौलिक स्थापनाओं को भी रेखांकित करते हैं—“गुप्त जी ठीक वही नहीं है, जो कालिदास या तुलसीदास थे ।” यह एक मौलिक दृष्टि ही है कि गुप्त जी ने इस्लाम और इसाई धार्मिक विश्वासों को भी मूलतः तथा तत्वतः हिन्दुत्व के आदर्शों से ही प्रभावित तथा प्रादुर्भूत बताया है, और बौद्ध, जैन, सिक्ख आदि मतवादों को हिन्दू धर्म की विविध सरणियों की विकास परम्परा । इसी सन्दर्भ में उन्होंने आर्य जाति का मूल स्थान भारवर्ष में ही बताया है जिसके आनुवंशिक उत्तरण से ही विश्व समुदाय का जातीय-विभाजन हुआ । उनकी दृष्टि में देव-सम्भृता ही मानव जाति का मूल उद्गम है, जिससे आर्य संस्कृति में आस्तिक दर्शन और व्रह ज्ञान का तत्व चिन्तन विकसित हुआ ।

### वैष्णव-भक्ति के नव उद्गाता :

मैथिली शरण गुप्त आधुनिक युग के सर्वमान्य वैष्णव कवि के रूप में भी सम्मानित रहे, किन्तु उनकी भक्ति चेतना मध्यकालीन मनो भाव का परिचायक नहीं । उन्होंने अपनी रचनाओं में राम और कृष्ण से सम्बन्धित आख्यानों को ही काव्य प्रेरणा और काव्य चिन्तन का आधार बनाया है, जिनमें युग

जीवन की समस्या का समाधान भी खोजा है । रामकथा का आधार लेकर उन्होंने प्रमुखतः साकेत तथा 'पंचवटी' की तथा कृष्ण चरित का आधार लेकर 'द्वापर' और 'जयभारत' की रचना की है । यदि ग्रंथ संख्या के आधार पर देखा जाय तो उनकी अधिकांश रचनाएँ कृष्ण गाथात्मक ही हैं, जो महाभारत के विशाल फलक पर विनिर्मित है, किन्तु राम-गाथात्मक काव्य ग्रन्थों में ही उनकी आत्मानुभूति का साक्षात्कार होता है, निश्चय ही गुप्त जी वैष्णव सन्त नहीं गृहस्थ-भक्त थे, जिन्होंने अन्ततः रामानुज सम्प्रदाय की राम भक्ति को ही अध्यात्मिक उपजीव्य बनाया था । अस्तुः आदि कवि बाल्मीकि ने रामचरित को 'अनुष्टुप छन्द में बाँध कर अपनी कृति अमर कर दी, मध्य युग में गोस्वामी तुलसी ने रामचरित को भाषा में रचकर यशोपाजन किया, उसी प्रकार आधुनिक युग में गुल्त जी ने फी खड़ी बोली में साकेत की रचना कर पाक्तेय सम्मान अर्जित किया ।

तथापि बाल्मीकि, तुलसी और गुप्त जी के 'राम' में अन्तर है । आदिकवि ने राम को एक महापुरुष के रूप में स्वीकार किया है, जबकि गोस्वामी जी उन्हें ब्रह्म मानते हैं, किन्तु गुप्त जी का वैष्णव दृश्य राम में ईश्वरत्व तो देखता है पर उनका कवि-मानस राम को एक आदर्श मानव के रूप में भी चिह्नित करता । ऐसी स्थिति में वे राम के मानव चरित्र के प्रति रहस्य जिज्ञासा से घिर जाते हैं और अन्ततः 'साकेत' में कह देते हैं—

“राम तुम मानव हो ? ईश्वर नहीं हो क्या ?

विश्व में रमे हुए सब कहीं नहीं हो क्या ?

तब मैंगिरीश्वर हूँ, ईश्वर मुझे क्षमा करे ।

तुम मन में नहीं, तो मन तुममे रमा करे ।”

वास्तव में गुप्त जी के राम न तो ईश्वर के अवतार ही हो पाये हैं और न आदर्श पुरुष ही बन पाए हैं । वे कर्मशील सौजन्यपूर्ण मानव हैं, जिनके गुणों के अंदर ईश्वरत्व आरोपित किया गया है ”

( डॉ० विनयमोहन शर्मा )

### राष्ट्रीयतावादी कवि के रूप में :

डॉ० वासुदेव शरण भगवाल ने राष्ट्र के तीन तत्वों का उल्लेख किया है—भूमि जन और संस्कृति, जिनके अनुरूप भारत के राष्ट्रीय स्वरूप की परिकल्पना वैदिक वडमय से लेकर आधुनिक साहित्य तक विविध आयामों में विकसित हुई है, किन्तु सम्प्रति पर्यन्त मूल दृष्टि में गुणात्मक परिवर्तन नहीं आया है, जिसके परिणामस्वरूप 'अखण्ड भारत' या 'बृहत्तर भारत' का दिवर्शन गुप्त जी के काव्य में समग्र रूपण हो जाता है । इसी राष्ट्रीयता के कारण महात्मा गाँधी ने उन्हें 'राष्ट्र कवि' की उपाधि से विभूषित किया । गुप्त जी की "भारत-भारती" आधुनिक हिन्दी काव्य में "राष्ट्रीय चेतना" की पहली पुकार मानी गई है, जिसमें गुप्त जी ने भारत भूमि की महत्ता का प्रतिपादन, भारतीय पूर्वजों का गौरवगान, तथा भारतीय संस्कृति के उदात्त वर्चस्व का पुनराख्या किया है ?

भूलोक का गौरव, प्रकृति का पुण्य लीला स्थल कहाँ ?

फैला मनोहर गिरि हिमालय और गंगाजल जहाँ

संपूर्ण देशों से अधिक किस देश का उत्कर्ष है ?

उसका कि जो शृंघिभूमि है, वह कौन ? भारतवर्ष है ।

संस्तुतः गृह्ण जी की राष्ट्रीय भावनाओं को दो कोटियों में विभाजिन कर परखा जा सकता है— शाश्वत राष्ट्रीय चेतना और सामयिक राष्ट्रीय समस्या । उन्होंने भारतीय जीवन में मानवीय मूल्यों के शाश्वत तत्वों को राष्ट्रीय चेतना का चिन्तन स्वरूप माना और युगीन परिस्थिति में समाजिक संकर्तों को सामयिक समस्या या आकस्मिक घटना, जिनके निमित्त उन्होंने संतुलित दृष्टिकोण का ही परिचय दिया है । उन्होंने अपने विचार आचार दोनों ही स्तरों पर राष्ट्रीय अस्मिता की पहचान बनाए रखी । यही कारण है कि कहीं उनकी राष्ट्रीय भावना पर हिन्दूवाद का आरोप किया जाता, कहीं सम्प्रदायिक मतवाद का, तथापि गृह्ण जी ने तो वैचारिक स्तर पर “समन्वयवादी अवधारणा” को स्वीकार किया है और व्यवहारिक दृष्टि से “स्वदेशी आन्दोलन” का, जिसके अन्तर्गत उनके द्वारा एक और शाश्वत राष्ट्रीयता के संस्कृति पुनरुत्थान का उन्मुक्त आहान किया गया है, तो दूसरी तरफ उनमें सामयिक राष्ट्रीयता के राजनीतिक नवोन्मेष के लिए स्वतन्त्रता संग्राम के सक्रिय संसक्ति भी दिखाई पड़ती है । अस्तु गृह्ण जी ने स्वाधीनता आन्दोलन में सत्याग्रही कार्यकर्ता के रूप में जेल यात्रा की, तो राष्ट्रीय संस्कृति के महान आख्याता के रूप में पौराणिक और ऐतिहासिक काव्य-सृष्टि भी की ।

### गाँधीवादी सुधारक के रूप में :

गृह्ण जी अपने समाज की रुद्धिगत परम्परा के प्रति आसक्ति, नवीन प्रथाओं के स्वीकार होने वाली भिन्नता, भूतकाल के वैभव का वृथा अभिमान वर्त्तमान युग के प्रति औदासिन्य, धार्मिक आदर्श, यश यागकी कूरता एवं पाश्चात्यी वृत्ति अंध विश्वास, अधिकार लालसा, शक्तियों का दुरुपयोग स्वार्थपरायणता आदि, समाज-जीवन की उन्नति में बाधक प्रवृत्तियों को नष्ट कर उनके स्थान पर रुद्धिगत परम्पराओं का आवश्यकतानुसार त्याग, समयानुसार नवीन प्रथाओं का निर्माण, भूतकाल की अपेक्षा वर्त्तमान एवं भविष्य की ओर देखने की दृष्टि, मानवता शक्ति का सदुपयोग, सत्कर्म प्रवृत्ति सतर्कता देश प्रेम कर्तव्य परायणता आदि समाज को जीवन उच्चतर तथा आदर्श बनाने में उपयुक्त वातांकी स्थापना करना चाहते हैं ।”

— डॉ० कृष्ण दिवाकर

प्रायः कहा जाता है कि गृह्ण जी प्राचीनता के पोषक थे किन्तु प्राचीनता के पोषक होते हुए भी उन्होंने समाजिक समस्याओं को अपनी रचनाओं में साम्प्रतिक ढंग से प्रस्तुत की है । उनकी रचनाओं में हमें अछूतों द्वारा स्त्री शिक्षा, विधवा विवाह, ग्राम सुवार योजना, जाति विहिष्कार, नये युग के अनुरूप समाज संस्कार आदि के भाव दृष्टिगोचर होते हैं । गृह्ण जी जिस काल में थे वह काल नवजागरण का काल थे इसलिए वे इससे अप्रभावित नहीं रह सके । गृह्ण जी के समस्त समाजिक चिन्तन पर मुख्यतः गाँधीवादी विचारों का प्रभाव था उन्होंने सामाजिक समस्याओं के समाधान का मार्ग वर्ग संवर्ष अथवा रक्त क्रान्ति का नहीं वल्कि दृद्य परिवर्तन और व्यक्ति विवेक को माना जिसका निर्दर्शन उनकी समस्त रचनाओं में हुआ है । विशेषतः गाँधी जी की प्रतिक्रिया के परिणामस्वरूप ही गृह्ण जी ने ‘साकेत की विरहिनी उर्मिला की विलाप वेदना के स्थान पर यशोधरा के स्वावलम्बी और उत्तरदायी नारी चरित्र की अवतारणा की । यहाँ तक कि द्वापर की विधृता और कुञ्जा की चारित्रिक क्रान्ति को वौद्धिक नारीत्व के आधुनिक आदर्श

के स्प में उभारा । गुप्त जी की इसी आधुनिकता का वर्णन करते हुए श्री भारत भूषण अग्रवाल ने इन्हें हिन्दी का पहला आधुनिक कवि कहा है ।

### नव शास्त्रीयतावादी महाकवि के रूप में :

आचार्य नंद दुलारे वाजपेयी ने गुप्त जी के काव्य-शिल्प पर विचार करते हुए लिखा है कि-“मैथिलीशरण जी हिन्दी के इस युग के पहले कवि हैं, जिन्होंने कविता की ज्योति समय, समाज और आत्मा के भीतर देखी है, जिन्होंने नयी काव्यधारा की अवाधगति से हिन्दी-समाज को अभिसिंचित किया है । उनकी भाषा-सम्बन्धिनी साधना उनके भावयोग के साथ उनकी समस्त कृतियों में व्याप्त दीख पड़ती है, जैसा कि उनके पहले के आधुनिक किसी कवि में नहीं दिखाई देती । एक चेतन काव्यात्मक अनुभूति के प्रकाश में उनकी रचनाएँ चमक रही है ।”

वस्तुतः गुप्त जी कथ्य और शिल्प दोनों ही दृष्टियों से आधुनिक काव्य-परम्परा में नया मोड़ लाए । काव्यशास्त्रीय विधि-निषेधों का अतिक्रमण कर उन्होंने महाकवि “हरिऔदै” के महाकाव्यात्मक प्रबन्ध-शिल्प को विकसित किया तथा परम्परागत पद्धति को आत्मसात् कर नवीनतर रचना-विधान का सूत्रपात करना चाहा । निश्चय ही परम्परावादी समीअकों की दृष्टि में गुप्त जी की किसी भी कृति को शास्त्रीय शैली में महाकाव्य नहीं कहा जा सकता; किन्तु उन्होंने तो महाकाव्य की श्रेव्यवादी शैली के स्थान पर नव शास्त्रीयतावादी शैली में महाकाव्यों की नूतन प्रविधि का प्रवर्तन किया; जिसका समाहरण महाकवि “हरिऔदै” कर चुके थे । गुप्त जी ने महाकाव्यों के स्वरूप संगठन में प्रतिपाद्य विषय की युगीन महत्ता, उदात्त संदेश और गम्भीर प्रविधि को ही विशेष महत्व दिया, जिससे मानव-समुदाय को व्यापक जीवन-दर्शन विराट भाव-बोध तथा आदर्श साधना प्रक्रिया का प्रामाणिक परिज्ञान हो सके । निश्चय ही उन्होंने प्रबन्ध प्रविधि में विषयोचित अनुकूलता का भी समाहर किया और काव्य की शिल्प विद्या का संश्लिष्ट प्रयोग किया । गुप्त जी ने ‘रामायण’ और ‘महाभारत’ के अख्यानों तथा चरित्रों में भारतीय जीवन की सांस्कृतिक विराटता का दिग्दर्शन कर के अपने प्रतिनिधि महाकाव्यों तथा खण्डकाव्यों में आधुनिक सामाजिक विसंगतियों के लिये आदर्श निदान प्रस्तुत करते हुए मानवीय संवेदना के सभी अंगों तथा रूपों का सरल तथा सहज वर्णन किया । जिसमें उनकी समन्वयवादी दृष्टि का परिचय मिलता है । उन्होंने भारतीय इतिहास को वैदिक-पौराणिक संस्कृति तथा आधुनिक वैज्ञानिक सम्यता के सापेक्षिक स्वरूपों में व्याख्यापित करते हुए भी भारतीय ग्रामीण जीवन, जन-जाति और दलित-दमित समाज के प्रकृत आधार तथा स्वचंद्र विचारों के प्रति अकृत आस्था प्रकट की । इसके अतिरिक्त ‘विकट भट्ट’, सिद्धराज राजपूत इतिहास से ‘गुरुकुल’ सिक्ख इतिहास से, ‘कावा और कर्वला’ मुस्सिलम इतिहास से तथा ‘अर्जन’ और ‘विसर्जन’ विदेश के इतिहास संबंध है, तथा अजित और किसान सामयिक समाचारों पर अवलम्बित है ।

साधारणतः गुप्त जी की रचनाओं को तीन भागों में विभाजित किया जा सकता है १. प्रबन्ध-काव्य, २. मुक्तक-काव्य, ३. प्रदर्शन काव्य ।

प्रबन्धकार के रूप में गुप्त जी हमारे सामने ‘साकेत’ तथा ‘जयभारत’ के रचनाकार के स्प में आते हैं, जिनमें उन्होंने भारतीय पुनरुत्थानवादी राष्ट्रीय-सांस्कृतिक मूल्यों की प्रतिष्ठा की है । ‘साकेत’ और

‘यशोधरा’ में उन्होंने उपेक्षिता नारियों की नवजागृति का युगीन संदेश दिया है। ‘द्वापर’ में पौराणिक आख्यानों के चारित्रिक वैष्णव को आधुनिक बौद्धिक परिवेश में प्रस्तुत किया।

मुक्तकार के रूप में गुप्तजी की रचनाओं के संग्रह ‘पद्म-प्रबन्ध’ ‘स्वदेश संगीत’ और ‘मंगलधर’ प्रकाशित हो चुके हैं, जिनमें युग-समस्याओं के विविध पक्षों का विवेचन किया गया है। इनके अतिरिक्त ‘भारत-भारती’ तथा [‘हिन्दू’ को भी मुक्तक रचना के अन्तर्गत ही समाहित किया जाता, किन्तु श्री गिरजादत्त शुक्ल ‘गिरीश’ ने भारत-भारती’ तथा ‘हिन्दू काव्यकृतियों’ को स्फुट काव्य के पर्याय रूप में आख्यायित किया है।

गुप्त जी मुख्य रूप से कवि ही थे, किन्तु उन्होंने तीन नाटकों की रचना भी की है—‘तिलोत्तमा’ ‘चन्द्रहास’ और ‘अनध’। वस्तुतः गुप्त जी ने नाट्य-शिल्प की रंगमंचीयता तथा अभिनेयता के प्रभावोत्पादक पहलुओं पर विशेष ध्यान न देकर उनमें वस्तु-कश्य को ही मुख्य रूप से प्रस्थापित किया है, अतएव उनके नाटक पठनीय और विचारणीय ही अधिक हैं, प्रदर्शनीय और सम्प्रेषणीय कम। यद्युपि कारण है कि गुप्त जी की नाट्य सृष्टि को नव-शास्त्रीयतावादी दृष्टि से दृश्यकाव्य न कहकर प्रदृश्यकाव्य कहा जाना चाहिए।

अन्ततः यही कहा जा सकता है कि गुप्त जी अपने युग के प्रतिनिधि कवि हैं। उनकी रचनाओं में राष्ट्रीयता, जन-जागरण एवं आदर्शवाद का व्यापक दृश्य-फलक दृष्टिगोचर होता है। अतः आचार्य द्विवेदी के शब्दों में “तब से (‘भारत-भारती’ के प्रकाशन के समय से) गुप्त जी को लोक-चित में राष्ट्र प्रीति की भावना जगानेवाले सबसे शक्तिशाली कवि के रूप में हिन्दी-जगत देखता आया है। वे सब्वे अर्थों में राष्ट्र कवि हैं।”



## ପରିଚିତି

|                         |                         |
|-------------------------|-------------------------|
| ଶୁନୀଲ ରାଜ୍ଞୀଚୌଧୁରୀ      | ଅଧ୍ୟକ୍ଷ                 |
| ଗୋରୀଶଂକର ଘଟକ            | ଅଧ୍ୟାପକ, ଭୃତ୍ତୁ ବିଭାଗ   |
| ଶିରିଗ ମାସୁଦ             | ଅଧ୍ୟାପକା, ଇଂତହାସ ବିଭାଗ  |
| ଶ୍ଵରାଜ୍ବ୍ରତ ସେନଶର୍ମା    | ଅଧ୍ୟାପକ, ବାଂଲା ବିଭାଗ    |
| ବାଣିକ ରାଜ୍              | ଅଧ୍ୟାପକ, ବାଂଲା ବିଭାଗ    |
| ଶ୍ଵକାନ୍ତ ଚୌଧୁରୀ         | ଅଧ୍ୟାପକ, ଇଂରେଜୀ ବିଭାଗ   |
| ନୀରଦବରଣ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ     | ଅଧ୍ୟାପକ, ଦର୍ଶନ ବିଭାଗ    |
| ଶାନ୍ତିରାମ ଚଟ୍ଟୋପାଧ୍ୟାସ୍ | ଅଧ୍ୟାପକ, ଇଂରେଜୀ ବିଭାଗ । |

### ପ୍ରଥମ ବର୍ଷ

|                     |                                                                                                                                                                        |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ଅଚ୍ୟତ ମଣ୍ଡଳ         | ଆପୋଷିତ ଉତ୍କେଜନାର ସମାସତର୍କ ଥାକେନ । ଏବଂ ଉତ୍କେଜନାକେ ପ୍ରାଗେର ଲଙ୍ଘଣ ବଲେ ମନେ କରେନ । କମ୍ପନାତେ ଇଚ୍ଛମତୋ ଜୀବନ-ସାଧନ କରେନ । ଇଂତହାସ ପଡ଼ିଲେଓ ପାବେନ କ୍ୟାଙ୍ଗିନେ ।                      |
| ଅନ୍ତୀଶ ବିଶ୍ୱାସ      | ‘ଲିଟ୍ର’ ଆମ୍ବୋଲନେର ‘ପିଟ୍ର’ ପୋସକ । ଦିଶାହୀନଭାବେ ‘ବିଦିଶା’ର ସଙ୍ଗେ ଯୁକ୍ତ । ଜ୍ୟାମିତିର ସାହାଯ୍ୟେ ଆଧୁନିକ ବାଂଲା କବିତାର ଗାଁତପଥ ବଣନା କରେନ, କାରଣ ବିଷୟ ବାଂଲା ।                        |
| ଅମିତେନ୍ଦ୍ର ପାଲିତ    | ‘ପାଲିତ’ ପୁଣ୍ଡ । ରାଜନୈତିକ କ୍ଷେତ୍ରେ ‘ଭାଇପୋ’ ହିସେବେ ପରିଚିତ । ରୂପ-ଲୀ ଆମୋଦ ଗନ୍ୟକାର ହରେ ଓତାର ପ୍ରସାଦନ ରତ । ଅର୍ଥନୀତି ପଡ଼େନ ।                                                   |
| ଅଭ୍ୟୀକ ବର୍ମନ        | ପ୍ରେସିଡେନ୍ସ ଚତୁର ଥେକେ ବିବେକାନନ୍ଦ ପାର୍କେର ସୀମାନା । ଅବଧି ନିରଲସ ଗତିବିଧି ଛାଡ଼ାଓ ଇନ୍ ଦଶନ ଓ Nonsense Rhyme ସମସ୍ତେ ଭାବେନ । କର୍ମସୂତ୍ରେ ଅର୍ଥନୀତି ଥେକେ ଶାରୀରକତ୍ତେର ଦିକେ ଝୁକେଛେ । |
| ଇନ୍ଦ୍ରନୀଲ ଦାଶ ଗୁଣ୍ଡ | ପରିଚିତ ଅବୟବେ ପରିଚିତ ତାଙ୍କିକ । ବିଷୟ ଅର୍ଥନୀତି ।                                                                                                                          |
| ବିପିଲ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାସ୍  | ‘ପ୍ରେସିଡେନ୍ସୀ କଲେଜେର ଏକ ସୁଦର୍ଶନ ତରୁଣ’ ( ସୂତ୍ର : ଆଜକାଳ ) ‘ଭେତରେ ଫ୍ରାନ୍ଡେ, ବାଇରେ ମାର୍କମ’ ( ସୂତ୍ର : ଅଞ୍ଜାତ ) ‘ଦର୍ଶନେର ଛାତ’ ( ସୂତ୍ର : ଏନ. ବି. ସି. ) ।                      |
| ଶ୍ଵମନ ଧର            | ଇନ୍ଦ୍ରୋ-ଦୁଷ୍ମ-ଆଶ୍ରକାନ ପରିବେଶେ ‘ଘୋତନ’ ନାମେ ସହଜଲଭ୍ୟ । ଆମରେ ଛେଲେମେହେର ନାମ ‘ଧର୍ମଘଟ’ ଓ ‘ମିଛିନ’ ରାଖିବେନ ବଲେ ଘୋଷଣା କରେଛେ । ‘ଇଂରେଜୀତେ କୁଲକୁଚ କରେ କ୍ୟାଙ୍ଗିନେ ପ୍ରାତରାଶ ସାରେନ ।   |
| ଶୋଗତ ଘୋଷ            | କ୍ୟାଙ୍ଗିନେଇ ଅନାର୍ସ କରେନ ଅର୍ଥନୀତ ଭୁଲେ । ଏଇ ହାବଭାବେ ସୁକୁମାର ରାଶେର ଏକଟି କବିତା ମନେ ପଡ଼େ । ନୀଲମନୀଲକାମର ଆକାଶ ଦେଖେନ, ଆର ତାସ ଖେଲେନ ।                                           |

## দ্বিতীয় বর্ষ

### অসিত সেন

নাম বা পদবী উভয়ই সরল হলেও এ যুবকের গদ্য কম্পোজিটরদের হিমায়ি খাইয়েছে। 'সিসৃক্ষা' পর্যাকার এই সম্পাদক সন্তুষ্টৎ: 'চলাস্তকা' অথবা 'শব্দকল্পনা' মাথার বালিশ হিসাবে ব্যবহার করেন। ইনি বাংলা বিভাগকে না বাংলা বিভাগ এঁকে ধন্য করে বোৱা ঘূর্ণিকল।

### কৌশিক চৌধুরী

এখনও কারও 'পরশরাগে চিন্ত হ'লনা রঞ্জিত।' আক্ষেপে আছেন। আছেন বিপ্লবে। আর সমবায়ীরা জানেন আছেন বিশেষরূপে প্লবতায়। মাঝেমাঝেই হি হি করে কথা বলেন। খেকেও নেই শুধু গাঁথিতে।

### জয়তা ঘোষ

'ঠাণ্ডা ঘরে একটি রাঙ্গন স্বপ্ন'। প্রিয় রঙ বেগুনী, নিজেকে প্রিয়াজ্ঞানে, পরকে পুরুজ্ঞানে সেবা করে থাকেন। ইতিহাসের ছাত্রী। এ সংখ্যার প্রকাশনা-সচিব।

### দেবচ্যুতি বন্দোপাধ্যায়

প্রোসেঙ্গে কলেজ পর্যাকায় লেখা ছাপাবার স্থপ্ত ছোটবেলা থেকে। তাই পড়তে আসা এই কলেজে। মৃদুভাষী সুদর্শন এই তরুণ বাংলা বিভাগীয় সদস্য।

### সৌম্য দাশগুপ্ত

তথা'র 'ভেজে টিঁড়ে মুড়ি খই বাতাসা যত্নত্ব যথাতথা।' বলাবাহুল্য আসল নাম তথাগত। প্রতিষ্ঠানের বৈধ ভাইপো। গণনায় অনভ্যন্ত হলেও, প্রথম বর্ষের এক সুদর্শনা হাত দেখাতে চেয়েছিল, যেহেতু 'রাশি বিজ্ঞানে'র ছাত্র।

## তৃতীয় বর্ষ

### অতনু বসু

কলেজ ফ্রেস্টভাল সূত্রে 'বস' নামে পরিচিত। দীর্ঘ সংয়ের জন্য ডুব মেরে মাঝে মাঝে অতিবাস্তবাবে উঁকিবুঁকি মারেন। শারীরিকভাবে।

### অপূর্ব সাহা

চারণ কর্বির চেহারায় পেশা কর্বি ও কর্বিতা চৰানো। 'মাছের চোখে' বিষদর্শন করেন। দ্বিধাস্ত। কেননা, 'অসহ্য লাগে এইসব।' আদর্শ 'বাঙালী'।

### উদ্ধালক ভট্টাচার্য

ডাকনাম 'বুজো'। রেগে গেলে মিটিং চলাকালীন হাত-পা নাড়াতে নাড়াতে কখনে-সখনে ঘর ছেড়ে বেরিয়ে যান। চতুর্থ ধারার বিপ্লবী। ইতিহাস বিভাগের তৃতীয় বর্ষের একমাত্র ছাত্র।

### উদ্ভুল মজুমদার

হাতভাঙ্গ, কুকুরের কাগড় ও gastritis প্রভৃতি বিপর্যয়ের মধ্যেও জীবিত এবং নির্নিলপ্তে সেই এক ও অন্য 'উদো'। দেখতে ভিজে বেড়াল হ'লেও.....। এই 'ভরপুর' ভালো লাগে। ইংরাজী।

### কৃত্তিবাস রাও

ক্যাটনে এলেই অস্থিরভাবে এদিক-ওদিক তাকান। মহিলাকুলের অ-প্রশংসন এই কর্বিপ্রবর রাষ্ট্রবিজ্ঞান বিভাগের প্রথম সারিয়ে ছাত্র। বাংলা একাডেমী থেকে ইতিমধ্যেই বই ছাপাবার টাকা পেয়েছেন।

### কমলেশ পাণ্ডে

হিন্দি ছেড়ে বাংলায় কথা বললে দাঁড়াতে হয় খাঁনকক্ষণ। একেবারে অধ্যাপকদের মতো হাঁটাচলা। একবার হাসতে শুরু করলে আপনজনদের ব্যতিবাস্ত করে ছাড়েন।

### যশোধরা রামচৌধুরী

বশের জন্য লেখেন না, গুপীবাষায় জন্য লেখেন। যদি কোনদিন সুব হয়ে বেরোয়.....। দর্শন পড়েন তাই একজোড়া চশমা নিয়েছেন।

### শুভা মুখোপাধ্যায়

'বিবেক বোধের শিকার'। নিজের অজ্ঞানেই কৃত্তিবাসের প্রেরণাদাতা হয়ে উঠেছিলেন। ইংরেজীতে প্রচুর নম্বর পেয়ে এ সংখ্যার সম্পাদনা করেছেন।

## বিদায়ী তৃতীয় বর্ষ

অশোক ক্রিপাঠী

হোস্টেলের 'কী'তিমান' পুরুষ। ইউনিভার্সিটি-র সামনের চৌকিতে গভীর আলাপচারিতায় মগ্ন অবস্থায় মাঝে মধ্যে দেখতে পাবেন। 'রাষ্ট্রভাষা' বলেন, শোনেন।

অনন্য। চট্টোপাধ্যায়া  
উদ্যোগ মিত্র

অনন্যা, 'বুপে গুণে তিনি সাধারণ না ; নাচেন। (বাকটা 'ইংরেজী'তে ভাবতে থাকুন)

প্রেসিডেন্সীর ইংরেজী বিভাগের সেমিনার ছেড়ে এখন যাদবপুরে T.T. ও আরো এক-আধুনিক 'খেলা' খেলার চেষ্টা করছেন। সেহেতু অপ্রম্প সাহিত্যচর্চা—

সুহিতকুমার সেন

শিবপূজা ক'রে প্রায়শই প্রসাদ পান। এখন দিল্লীতে 'ইতিহাস' শিখছেন।

সুনীল সরকুরী

রাতের খাবার খেয়ে হোস্টেলের যে কোনো কারুর ঘরে ঘন্টাখানেক ভারী বিষয়ে বক্তৃতা দেন। বলে থাকেন এসব শ্রোতার হজমরক্ষার তার্গাদেই। এসব জানেন ভালোই, বিষয় শারীরতত্ত্ব হেতু।

স্বপন রায়

'জন্ম বিজ্ঞানী'। আকাশ পথে কবিতা বিতরণ করেন। মাঝে মধ্যে পুরোনো কবিতা বদলে নতুন কবিতা ছাপার প্রস্তাৱ দেন। চেহারায় হোস্টেলীয় বুক্ফতা, কাঁধে পেঁপু-ব্যাগ, নিজে মূর্তি পেঁপুলাম।

## ন্যাতকোত্তর বিভাগ

সুকৃতি লহরী

যে কোন বয়সীদের আন্তাতেই এর জুড়ি মেলা ভার। গতবছর 'পাণ্ঠ চাই' কলমে স্বনামে বিজ্ঞাপন দিয়েছিলেন। আবৃত্তি করতেন, এখন নাট্যচর্চায়। বঙ্গভাষা ও সাহিত্যের ধ্বজাধারী।

## প্রাক্তন ছাত্র

অভিজিৎ দত্ত

এটা সবাই জানে যে তিনি 'পাটালি' গুড় খেতে ভালোবাসেন, সাহিত্যজগতে হীরে, চুনী, 'বুবি', পান্না ইত্যাদি খোঁজেন। এখন দিল্লীতে অর্থনীতি করছেন কারণ রাজনীতি ভুলে গেছেন।

বিনয় মজুমদার

কৰ্ব। ইনি সুদর্শন এবং সেটা গৌঁফজোড়া আছে ব'লেই। মজার একটা চশমা পরেন।

ভানুসিংহ ঘোষ

খুব অপ্পাই আৱ কলেজে আসেন, কিন্তু ক'লজের জোৱ না থাকলে বাড়িতে আজকাল মহিলাদের আমন্ত্রণ ক'রে 'মাজা ম্যাংগে' খাওয়ান কি ক'রে।

সমীর রায়

নারীর বৃপ্তবর্ণনায় কবিকুলের সমন্ত কল্পনাকে নস্যাং ক'রে ইনি বলেন—'ঠিক ঠিক জিনিস ঠিক ঠিক জায়গায় থাকলৈই হ'ল'। অসাধারণ ছবি আঁকেন। বাঙ্গবীর শাট গায়ে চাড়িয়ে কলেজে এসেছিলেন। ন্যাতকোত্তর এই পদার্থবিদ 'বিজ্ঞানচেতনা-সমষ্টি'র মাধ্যমে গণবিজ্ঞান আন্দোলনের সাথে নিযুক্ত রয়েছেন।

শাস্ত্র মজুমদার

শোনা যায় কোন এক বাঙ্গবীকে দেখে শতাধিক (১৩৬) সনেট রচনা করেছেন।

ন্যাতকোত্তর ইংরেজীতে বসবাস।

শঙ্খ ঘোষ

কৰ্ব এবং অধ্যাপক।

শ্বেতাল গুপ্ত

প্রাক্তন ছাত্র। Alumni Association-এর সংস্কার কর্মী।

পুনর্চঃ কারো সম্পর্কে বিশদ বিবরণ বা তথ্যাদি পেতে হ'লে গোপনে যোগাযোগ

করুন আমাদের ক্যাট্রিন কার্বালয়ে।

## Past Editors and Secretaries

| <i>Year</i> | <i>Editors</i>                                 | <i>Secretaries</i>         |
|-------------|------------------------------------------------|----------------------------|
| 1914-15     | Pramatha Nath Banerjee                         | Jogesh Chandra Chakravarti |
| 1915-17     | Mohit Kumar Sen Gupta                          | Prafulla Kumar Sircar      |
| 1917-18     | Saroj Kumar Das                                | Ramaprasad Mukhopadhyay    |
| 1918-19     | Amiya Kumar Sen                                | Mahmood Hasan              |
| 1919-20     | Mahmood Hasan                                  | Paran Chandra Gangooli     |
| 1920-21     | Phiroze E. Dastoor                             | Shyama Prasad Mookerjee    |
| 1921-22     | Shyama Prasad Mookerjee<br>Brajakanta Guha     | Bimal Kumar Bhattacharya   |
| 1922-23     | Uma Prasad Mookerjee                           | Uma Prasad Mookerjee       |
| 1923-24     | Subodh Chandra Sen Gupta                       | Akshay Kumar Sarkar        |
| 1924-25     | Subodh Chandra Sen Gupta                       | Bimala Prasad Mukherjee    |
| 1925-26     | Asit K. Mukherjee                              | Bijoy Lal Lahiri           |
| 1926-27     | Humayun Kabir                                  | Lokesh Chandra Guha Roy    |
| 1927-28     | Hirendranath Mukherjee                         | Sunit Kumar Indra          |
| 1928-29     | Sunit Kumar Indra                              | Syed Mahbub Murshed        |
| 1929-30     | Tarakanath Sen                                 | Ajit Nath Roy              |
| 1930-31     | Bhabatosh Dutta                                | Ajit Nath Roy              |
| 1931-32     | Ajit Nath Roy                                  | Nirmal Kumar Bhattacharjee |
| 1932-33     | Sachindra Kumar Majumdar                       | Nirmal Kumar Bhattacharjee |
| 1933-34     | Nikhilnath Chakravarty                         | Girindra Nath Chakravarti  |
| 1934-35     | Ardhendu Bakshi                                | Sudhir Kumar Ghosh         |
| 1935-36     | Kalidas Lahiri                                 | Prabhat Kumar Sircar       |
| 1936-37     | Asok Mitra                                     | Arun Kumar Chandra         |
| 1937-38     | Bimal Chandra Sinha                            | Ram Chandra Mukherjee      |
| 1938-39     | Pratap Chandra Sen<br>Nirmal Chandra Sen Gupta | Abu Sayeed Chowdhury       |
| 1939-40     | A. Q. M. Mahiuddin                             | Bimal Chandra Dutta        |
| 1940-41     | Manilal Banerjee                               | Prabhat Prasun Modak       |
| 1941-42     | Arun Benerjee                                  | Golam Karim                |
| 1942-46     |                                                | No Publication             |
| 1947-48     | Sudhindranath Gupta                            | Nirmal Kumar Sarkar        |
| 1948-49     | Subir Kumar Sen                                | Bangendu Gangopadhyay      |
| 1949-50     | Dilip Kumar Kar                                | Sourindramohan Chakravarti |
| 1950-51     | Kamal Kumar Ghatak                             | Manas Mukutmani            |

| <i>Year</i> | <i>Editor</i>           | <i>Secretaries</i>         |
|-------------|-------------------------|----------------------------|
| 1951-52     | Sipra Sarkar            | Kalyan Kumar Das Gupta     |
| 1952-53     | Arun Kumar Das Gupta    | Jyotirmoy Pal Chaudhuri    |
| 1953-54     | Ashin Ranjan Das Gupta  | Pradip Das                 |
| 1954-55     | Sukhamoy Chakravarty    | Pradip Ranjan Sarbadhikari |
| 1955-56     | Amiya Kumar Sen         | Devendra Nath Banerjee     |
| 1956-57     | Ashok Kumar Chatterjee  | Subal Das Gupta            |
| 1957-58     | Asoke Sanjay Guha       | Debaki Nandan Mondal       |
| 1958-59     | Ketaki Kushari          | Tapan Kumar Lahiri         |
| 1959-60     | Gayatri Chakravarty     | Rupendra Majumdar          |
| 1960-61     | Tapan Kumar Chakravarty | Ashim Chatterjee           |
| 1961-62     | Gautam Chakravarty      | Ajoy Kumar Banerjee        |
| 1962-63     | Badal Mukherji          | Alok Kumar Mukherjee       |
|             | Mihir Bhattacharya      |                            |
| 1963-64     | Pranab Kumar Chatterjee | Pritis Nandy               |
| 1964-65     | Subhas Basu             | Biswanath Maity            |
| 1965-66     |                         | No Publication             |
| 1966-67     | Sanjay Kshetry          | Gautam Bhadra              |
| 1967-68     |                         | No Publication             |
| 1968-69     | Abhijit Sen             | Rebanta Ghosh              |
| 1969-72     |                         | No Publication             |
| 1972-73     | Anup Kumar Sinha        | Rudrangshu Mukherjee       |
| 1073-74     | Rudrangshu Mukherjee    | Swapan Chakravarty         |
| 1974-75     | Swapan Chakravarty      | Suranjan Das               |
| 1975-76     | Shankar Nath Sen        |                            |
| 1976-77     |                         | No Publication             |
| 1977-78     | Sugata Bose             | Paramita Banerjee          |
|             | Gautam Basu             |                            |
| 1978-81     |                         | No Publication             |
| 1981-82     | Debasis Banerjee        | Banya Datta                |
|             | Somak Ray Chaudhury     |                            |
| 1982-83     |                         | No Publication             |
| 1983-84     | Sudipta Sen             | Subrata Sen                |
|             | Bishnupriya Ghosh       |                            |
| 1985-86     | Brinda Bose             | Chandreyee Niyogi          |
|             | Anjan Guhathakurta      |                            |
| 1986-87     | Subha Mukherjee         | Jayita Ghosh               |
|             | Apurba Saha             |                            |

With the compliments from

**TATA STEEL**

Space donated by

**A Well Wisher**

*With Best Compliments From*

# KESORAM INDUSTRIES LIMITED

9/1, R. N. Mukherjee Road,  
Calcutta-700 001.

Manufacturers of Cotton Textiles & Piece Goods,  
Rayon Yarn, Transparent Cellulose Film, Sulphuric  
Acid, Carbon-di-Sulphide, Cast Iron, Spun Pipes,  
Cement & Refractories etc. etc.

## SECTIONS :

## MILLS :

|                     |                                      |
|---------------------|--------------------------------------|
| Textile Section     | 42, Garden Reach Road, Calcutta.     |
| Rayon & T P Section | Tribeni, Dist. Hoogly.               |
| Spun Pipe Section   | Bansbaria, Dist. Hooghly.            |
| Cement Section      | Basantnegar, Dist. Karimnagar (A.P.) |
| Refractory Section  | Kulti, Dist. Burdwan.                |

With Best Compliments From

# VOLTAS LIMITED

Air Conditioning & Refrigeration Division  
**GILLANDER HOUSE**

Netaji Subhas Road  
Calcutta-700 001

Post Box 606 Phone : 20-5731 (8 Lines)  
Telex : 021-7297 / 2572 CALCUTTA  
Gram : "SATMOTOR" Calcutta-700 001

With Best Compliments Of:

# Turnkey International Limited

**50. Chowringhee Road ( 11th Floor )  
Calcutta-700 071**

PHONE : 43-3955, 43-4356, 44-7206

GRAM : TURNIN. CALCUTTA

TELEX : 021-5521 JMAC IN

It's the mellow hour after  
sunset.....the busy day  
yields to the resting hours  
of approaching night.....  
the silver sickle of the  
Moon can be seen  
above the trees.....

## heart in her arms

The beloved weaves the  
charming spell of sub-  
time music around you  
with the dulcet tunes  
she takes your heart  
in her arms.....

.....the moments live  
within you forever.....

**DWARKIN  
& Son Private Ltd.**

5-2, ESPLANADE EAST, CALCUTTA-1



*With Compliments from :*

## Phillips Carbon Black Ltd.

**31, Netaji Subhas Road  
Calcutta-700 001**

*With Best Compliments Of :*

## M/S North Ramgarh Coal Company Pvt. Ltd.

**11, British Indian Street  
Calcutta-700069**

Phone : 20-7613, 23-2055

With Best Compliments From :

## Mahasukhram Prabhudayal

1, BISTUPUR, JAMSHEDPUR-831001  
BIHAR

With best compliments from

## Nulab Equipment Company Pvt. Ltd.

*Head Office :*

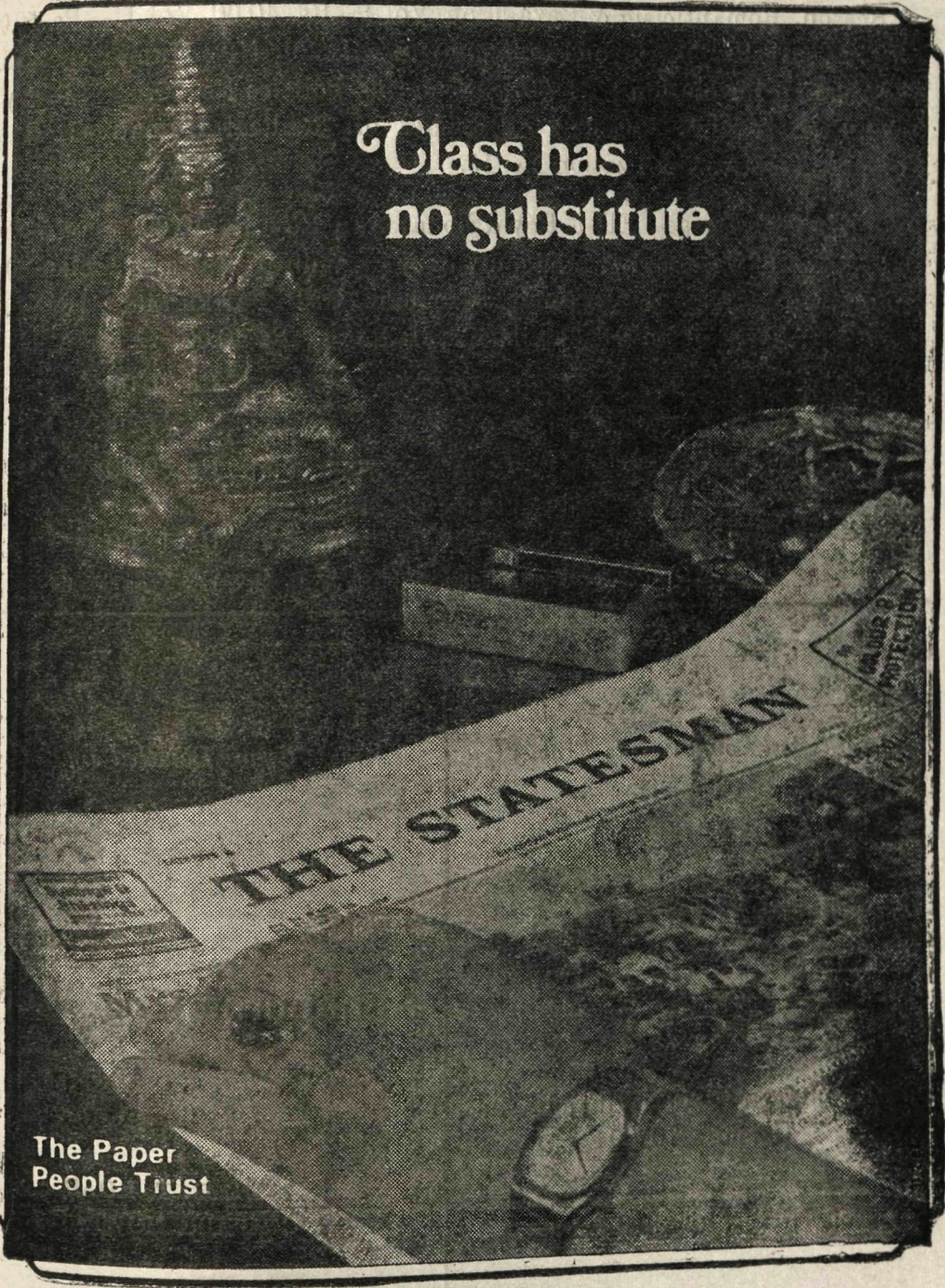
**1-C THIRD FLOOR, "VEENA BEENA" TURNER ROAD  
BANDRA ( WEST ), BOMBAY-400050**

**Phone : 64-24039, 64-23846, 60-44945**

**Telex : 011-75431 ABC IN CABLE : MENTSLAB**

RENAISSANCE BOOKS

Class has  
no substitute



THE STATESMAN

The Paper  
People Trust

# RENAISSANCE BOOKS

M. N. Roy

Reason, Romanticism & Revaluation Vol I—Rs. 40.00 Vol II—Rs. 50.00  
Materialism—Rs. 30. Beyond Communism—Rs. 20. New Humanism—Rs. 11  
The Russian Revolution—Rs. 60. Scientific Politics Rs. 20. Library of  
Revolutionary Rs. 6. A Course of Studies on Radical Humanism—Rs. 6.00  
From Savagery to Civilization Rs. 15.

\* \* \*

In Man's Own Image : Ellen Roy & Sibnarayan Roy Rs 10.00

M. N. Roy : Philosopher Revolutionary : Sudhin Datta, Amlan Dutta,  
Sibnarayan Roy, V. M. Tarkunde, Blackham, G. P. Parikh and others  
( Edited by Sibnarayan Roy ) Rs 40.00

মৌমাছিতন্ত্র শিবনারায়ণ রায় Rs 10.00

বাংলা পত্রিকা

জিজ্ঞাসা ( বৈমাসিক ) বার্ষিক চাঁদা Rs 30.00

সম্পাদক : শিবনারায়ণ রায়

পুরোগামী ( পার্শ্বিক ) বার্ষিক চাঁদা Rs 12.00

সম্পাদক : স্বরাজ সেনগুপ্ত, মনোজ দত্ত।

With Best Compliments From :

Bhowal Brothers

158/C, Acharya Prafulla Chandra Road  
Calcutta-700004

Manufacturers of Industrial Lubricants.

Space Donated By

Annapurna Eng. Works

233/1, G. T. ROAD  
N. GHOSURI HOWRAH-7

With Best Compliments From :

## M/S Deys Marketing Syndicate

**69, LINTON STREET, CALCUTTA-700 014**

A WELL KNOWN DISTRIBUTION  
HOUSE OF REPUTED CONSUMER PRODUCTS

*WITH BEST COMPLIMENTS FROM*

## West Bengal Trading Corporation

ENGINEER MANUFACTURER AND SHIPCHANDLERS

**67B, Netaji Subhash Road, R. No. 4,  
P. B. No. 771 Calutta-700 001**

Phone : (O) 257218, 257033 (R) 279941, 277990

Gram : TASBEEH

**Bombay Branch : 12, Khokha Bazar, Bombay-400 003**

Gram : IRONBOX OFF & RESI : 327183, 348981

**Madras Branch : 48, Venkatachala Mudali Street,**

Madras-600 003 Phone No. 36252

**Vishaka Patnam Branch : 28-16-5/3, Saraswathi Junction**

Vishakhapatnam-530002

# পশ্চিমবঙ্গ রাজ্য পুস্তক পর্যবেক্ষণ

৬এ, রাজা সুবোধ মল্লিক স্কোর্যার, আর্য ম্যানসন,  
( নবম তল ), কলিকাতা-৭০০ ০১৩

ফোন : ২৬-৭৮৫৪

পর্যবেক্ষণ প্রকাশিত বিজ্ঞান পুস্তিকা বিষয়ক কয়েকটি বই—

|                                 |                                |       |
|---------------------------------|--------------------------------|-------|
| জিওল মাছ                        | শ্রীশচৈত্রমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় | ১২.০০ |
| পেশাগত ব্যাধি                   | শ্রীকুমার রায়                 | ৭.০০  |
| আমাদের দৃষ্টিতে গণিত            | প্রদীপকুমার মজুমদার            | ৭.০০  |
| বয়ঃসন্ধি                       | বাসুদেব দত্তচৌধুরী             | ৯.০০  |
| পশ্চিমাধীর আচার ব্যবহার         | জ্যোতিময় চট্টোপাধ্যায়        | ৮.০০  |
| ভূতান্ত্রিকের চোখে বিশ্বপ্রকৃতি | সঙ্কৰ্মণ রায়                  | ৮.০০  |
| একশে তিনটি মৌলিক পদার্থ         | কানাইলাল মুখোপাধ্যায়          | ১০.০০ |
| শক্তি : বিভিন্ন উৎস             | অমিতাভ রায়                    | ৭.০০  |
| জৈবসার ও কৃষি বিজ্ঞানে          |                                |       |
| জীবাণুর অবদান                   | শ্যামল বণিক                    | ১২.০০ |
| ময়লা জল পরিশোধন ও পুনর্ব্যবহার | ঝঁবজ্যোতি ঘোষ                  | ৬.০০  |
| গ্রাম পুনর্গঠনে প্রযুক্তি       | ছর্গা বন্ধু                    | ১০.০০ |
| হাঁপানি রোগ                     | মনীশচন্দ্র প্রধান              | ৮.০০  |
| নিয়ন্ত্রিত ক্ষেপণাস্ত্র        | সুশীল ঘোষ                      | ১২.০০ |
| অতিশৈত্যের কথা                  | দিলীপকুমার চক্রবর্তী           | ৭.০০  |
| সয়াবিন                         | দিজেন গুহবন্ধী                 | ৯.০০  |
| পরিবর্তী প্রবাহ                 | সমীরকুমার ঘোষ                  | ৭.০০  |
| এফিড বা জাব পোকা                | মনোরঞ্জন ঘোষ                   | ১২.০০ |

কলিকাতা সংস্কৃত স্কুলের নীচতলায় অবস্থিত পর্যবেক্ষণ কেন্দ্রে এবং কলেজ শ্রীটের পুস্তক বিক্রেতাদের কাছে পর্যবেক্ষণ প্রকাশিত সমস্ত বই পাওয়া যায়। কলা ও বিজ্ঞান বিষয়ের অন্যান্য বইগুলির জন্য ঘোগাযোগ করুন।