

১৯৬১



# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

রবীন্দ্রশতবার্ষিকী সংখ্যা

১৩৬৮





093.7/P.926

# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

ত্রিচারিংশ বর্ষ

রবীন্দ্রশতবার্ষিকী সংখ্যা

সম্পাদক

শ্রীতপনকুমার চক্রবর্তী



আশ্বিন ১৩৬৮

সেপ্টেম্বর ১৯৬১

এই সংখ্যার সম্পাদনী সভা

অধ্যাপক শ্রী অমল ভট্টাচার্য ( সভাপতি )

” শ্রীহরপ্রসাদ মিত্র

” শ্রীহীরেন গঙ্গোপাধ্যায়

শ্রীতপনকুমার চক্রবর্তী ( সম্পাদক )

শ্রীঅসীম চট্টোপাধ্যায় ( কর্মসচিব )

---

নাভানা প্রিস্টিং ও আর্কিম প্রাইভেট লিমিটেড, ৪৭ গোশচন্দ্র আভিনিউ, কলকাতা-১৩ থেকে

শ্রীগোপালচন্দ্র রায় কর্তৃক মুদ্রিত ও প্রকাশিত।

## সূচী পত্র

|                                      |                         |    |
|--------------------------------------|-------------------------|----|
| মুখ্যবক্তৃ                           | অধ্যক্ষ সন্তুষ্মার বসু  |    |
| ॥ সংকলন ॥                            |                         |    |
| অন্তর্বিবর আলো শতদল                  | ১                       |    |
| বিশ্বভারতী                           | ২                       |    |
| রবীন্দ্রনাথের অভিভাষণ                | ১০                      |    |
| রবীন্দ্রনাথের অভিভাষণ                | ১৩                      |    |
| ছন্দ                                 | ১৭                      |    |
| জগদীশ-প্রশ্নস্তি                     | ১৮                      |    |
| মাছুষ রবীন্দ্রনাথ                    | ২০                      |    |
| রবীন্দ্রনাথ                          | ২৯                      |    |
| রবীন্দ্র শতবার্ষিকী প্রসঙ্গে         | ৩১                      |    |
| ছাত্রসমাজের উপর রবীন্দ্রনাথের প্রভাব | ৩৩                      |    |
| জগদীশচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথ            | ৩৮                      |    |
| শাস্তিনিকেতন                         | ৪৬                      |    |
| আমার দেখা রবীন্দ্রনাথ                | ৫৪                      |    |
| চির-চিহ্ন                            | ৫৭                      |    |
| রবীন্দ্র-উপন্যাস : স্বগত চিন্তা      | ৬২                      |    |
| রবীন্দ্র-নাটক পাঠের ভূমিকা           | ৬৬                      |    |
| রবীন্দ্রনাথের মন                     | ৭৭                      |    |
| রবীন্দ্রনাথ ও প্রমথ চৌধুরী           | ৮২                      |    |
| “পুনশ্চ” র কবি রবীন্দ্রনাথ           | ৯০                      |    |
| মৃত্যুমাঝে, অক্ষমাঝে...              | ৯৫                      |    |
| রবীন্দ্রনাথের রাজনৈতিক চেতনা         | ৯৬                      |    |
| ‘কথার ফড়িং বাঁপায়’                 | ১০৩                     |    |
| ‘গগন নহিলে তোমারে ধরিবে কেবা’        | ১০৭                     |    |
| আমাদের রবীন্দ্র-শতবর্ষপূর্তি উৎসব    | ১১৮                     |    |
| Prantik : Poem No. 14                | Rabindranath Tagore     | 1  |
| The Philosophic Legacy               |                         |    |
| of Rabindranath Tagore               | Dr. Sarojkumar Das      | 2  |
| Tajmahal                             | Somenath Maitra         | 10 |
| Some Contacts with Rabindranath      | Debendramohan Bose      | 12 |
| Wild Swans                           | Lalitmohan Chatterjee   | 17 |
| Urvashi                              | Lalitmohan Chatterjee   | 18 |
| Rabindranath's Mysticism             | Paresnath Bhattacharyya | 21 |
| Obituary                             |                         | 35 |



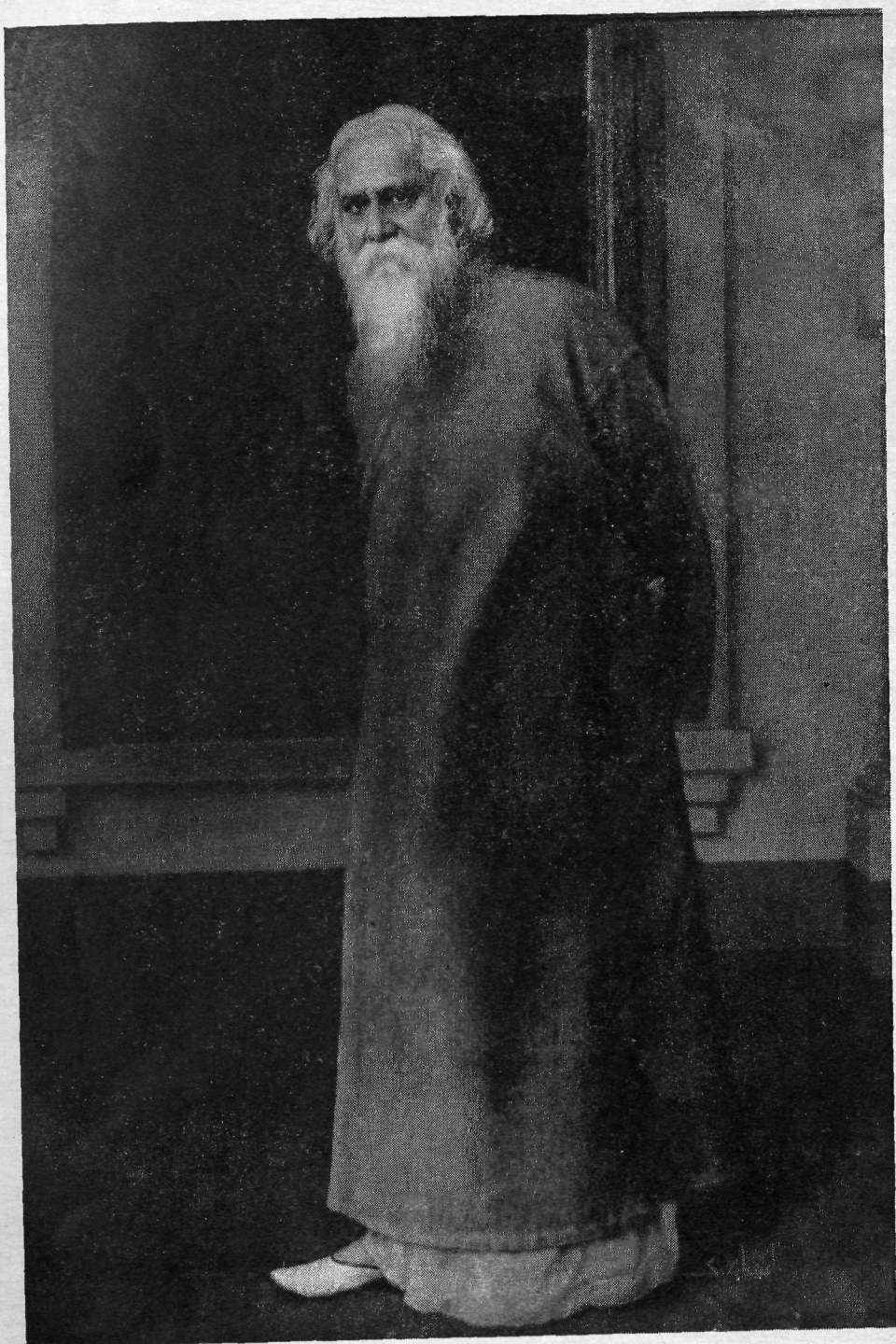
## মুখবন্ধ

আজ থেকে শতবর্ষ আগে বাংলার ইতিহাসের এক পূরম শুভলংঘে রবীন্দ্রনাথের জয় হয়। বর্তমান বৎসরে তার জন্মশতবার্ষিকী উৎসব শুধু পশ্চিমবঙ্গে নয়, সমগ্র ভারতবর্ষে এবং ভারতের বাইরে অন্যান্য বহু দেশে অনুষ্ঠিত হচ্ছে ও হবে। এক বিস্ময়কর সর্বতোমুখী প্রতিভা নিয়ে তিনি আবিভূত হয়েছিলেন—লোকোত্তর এক প্রতিভা যা জাতি-দেশ-কালের অভীত। তিনি বাংলারও যেমন গৌরব, বিশ্বেরও তেমনি বরেণ্য। এই পুরুষের মরীয়ী ও কবিশ্রেষ্ঠকে এক দিনের জন্য প্রথম-বার্ষিক শ্রেণীতে বহিরঙ্গ ছাত্র হিসেবে পেয়ে এই বিশ্বায়তন একদা ধন্ত হয়েছিল। এই ফাল্গুন ১৩৪৩ সনে এই বিশ্বায়তনের প্রাঞ্জনে অনুষ্ঠিত কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের সমাবর্তন-সভায় প্রদত্ত অভিভাষণে কবি স্বরং এই তথ্যটি প্রকাশ করেছিলেন। মাত্র এক দিনের জন্য হলেও, একসময়ে তিনি যে এখানে ছাত্র হিসেবে প্রবেশ করেছিলেন তা' প্রেসিডেন্সি কলেজের ইতিহাসে নিশ্চয়ই এক স্মরণীয় ঘটনা। পরবর্তীকালে একাধিকবার বিভিন্ন উপলক্ষে এই বিশ্বায়তনে তার শুভাগমন ঘটেছে এবং এখানকার ছাত্র ও অধ্যাপকবৃন্দের তার অপূর্ব আবৃত্তি ও ভাষণ শোনবার সৌভাগ্য হয়েছে। একাধিকবার এই পত্রিকার অনুরোধক্রমে স্বহস্তলিখিত কবিতা তিনি পাঠিয়ে দিয়েছেন। বর্তমান সংখ্যাটি কলেজ পত্রিকার রবীন্দ্রজয়ন্তী সংখ্যা। শুভ শতবার্ষিকী বৎসরে এক মহান् স্মৃতির উদ্দেশে আমাদের এই ক্ষুদ্র অঙ্কাঙ্কলি অর্পিত হ'লো।

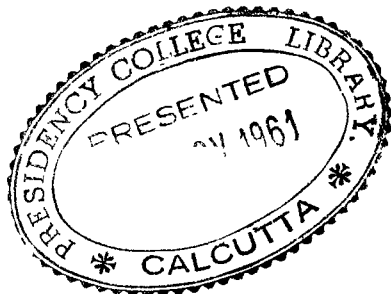
প্রেসিডেন্সি কলেজ  
কলিকাতা, ১৮ই সেপ্টেম্বর ১৯৬১

সন্তকুমার বসু









প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

আধিন ১৩৬৮

সেপ্টেম্বর ১৯৬১

"UTTARAYAN"

SANTINIKETAN BENGAL,

এক্ষুণ্ডি প্রকাশ কলাল  
 মুদ্রিত প্রক্রিয়া।  
 কুমির কুরুক্ষেত্র এবিনোক্ষণ্য়ে  
 অম্বুর বহু এবিনোক্ষণ্য়ে  
 ১৯ উক্তক্ষেত্র পাল।।  
 দুর্বল প্রক্রিয়া।।

১৩৬৮  
 ১৩৮৮

## বিশ্বভারতী

### রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর

বিশ্বভারতী সম্পর্কে একটা কথা মনে রাখতে হবে যে আমার মনে এর ভাবটি, সংকল্পটি কোন একটি বিশেষ সময়ে যে ভেবেচিন্তে উদ্দিত হয়েছে এমন নয়। এই সংকল্পের বীজ আমার মগ্ন চৈতন্যের মধ্যে নিহিত ছিল, তা ক্রমে অগোচরে অঙ্গুরিত হয়ে জেগে উঠেছে। এর কারণ আমার নিজের জীবনের মধ্যেই রয়েছে। বাল্যকাল থেকে আমি যে জীবন অতিবাহিত করে এসেছি তার ভিতর থেকে এই প্রতিষ্ঠামের আদর্শটি জাগ্রত হয়ে উঠেছে।

আপনারা জানেন যে আমি যথোচিত ভাবে বিচাশিক্ষার ব্যবস্থার সঙ্গে যোগ রক্ষা করে চলি নি। আমার পরিবারে আমি যেভাবে মানুষ হয়েছি তাতে ক'রে আমাকে সংসার থেকে দূরে নিয়ে গিয়েছিল,—আমি একান্তবাসী ছিলাম। মানবসমাজের সঙ্গে আমার বাল্যকাল থেকে ঘনিষ্ঠ যোগ ছিল না, আমি তার প্রাপ্তে মানুষ হয়েছি। “জীবন-স্মৃতি”-তে এর বিবরণ পড়ে থাকবেন। আমি সমাজের থেকে দূরে বাস করতুম বলে, তার দিকে বাতাসনের পথ দিয়ে দৃষ্টিপাত করেছি। তাই আমার কাছে দূরের দুর্লভ জিনিসের প্রতি আকর্ষণ শুরু গভীর ছিল। কলকাতা শহরে আমার বাস ছিল, কাজেই ইঁট কাঠ পাথরের মধ্যে আমার গতিবিধি সংকীর্ণ সীমায় আবদ্ধ ছিল। আমাদের চারিদিকেই বাড়িগুলি মাঝে তুলে থাকত, আর তাদের মাঝখানে অল্প পরিধির মধ্যে সামাজ কয়েকটি গাছপালা আর পুকুরিণী ছিল। কিন্তু দূরে আমাদের পাড়ার বাইরে বেশি বাড়ি ছিল না, একটু পাড়াগাঁ গোছের ভাবে ছিল।

সে সময় আমাকে বাইরের প্রকৃতি ডাক দিয়েছিল। মনে আছে মধ্যাহ্নে লুকিয়ে একলা ছাদের কোণটি গ্রহণ করতুম। উন্মুক্ত মীলাকাশ, চিলের ডাক আৱ পাড়ার গলির জনতাৰ বিচিৰ ছোট ছোট কলঘনিৰ মধ্য দিয়ে বাড়িৰ ছাদেৰ উপৰ থেকে যে জীবন-ঘাতাৰ খণ্ড খণ্ড ছবি পেতুম, তা আমাৰ হৃদয়কে আলোড়িত কৰেছিল। এৱ মধ্যে মানব-প্রকৃতিৰও একটা ডাক ছিল। দূৰ থেকে কখনো বা লোকালয়েৰ উপৰ বাঁত্ৰেৰ ঘূম-পাড়ানো শুন কখনো বা প্রতাতেৰ ঘূমজাগানো গান আৱ উৎসব কোলাহলেৰ নানা রকম ধৰনি আমাৰ হৃদয়কে উতলা কৰে দিয়েছিল। বৰ্ষাৰ নবমেঘাগমে আকাশেৰ লীলা-বৈচিত্ৰ্য আৱ শৰতেৰ শিশিৰে ছোট বাগানটিতে ঘাস ও নারিকেলৱাজিৰ বলমলানি আমাৰ কাছে অপূৰ্ব হয়ে দেখা দিত। মনে আছে অতি প্রত্যাষে সুযোদয়েৰ আবিৰ্ভাবেৰ সঙ্গে তাল রাখবাৰ জন্য তাড়াতাড়ি উঠে তাৰ অপেক্ষা কৰেছি। সকালেৰ সেই শিশিৰেৰ উপৰ সোনাৰ আলো আমাৰ হৃদয়ে মিবিড় গভীৰ আনন্দ-বেদনাৰ সংঘাৰ কৰেছে। বিশ্বজগৎ যেন আমাকে বাব বাব আহ্বান কৰে বলেছে,—“তুমি আমাৰ আপনাৰ, আমাৰ

মধ্যে যে সত্য আছে তা সকলের সঙ্গে যোগের প্রতীক্ষা রাখে, কিন্তু তবুও তোমায় আমায় এই বিবরহের মধ্যেও মাধুর্য রয়েছে।” তখনও এই বহির্বিশ্বের উপলক্ষ্মি আমার মনের ভিতরে অশ্পষ্টভাবে ঘনিয়ে উঠেছে, ছোট ঘরের ভিতরকার মাছুষটিকে বাইরের ডাক গভীরভাবে মুঠ করেছিল।

তারপর আমার মনে আছে যে প্রথম যথন আমাদের শহরে ডেঙ্গু জর দেখা দিল, এই ব্যাধি আমার কাছে বেরিয়ে পড়ার মস্ত স্মরণের মত এল। গঙ্গার ধারে পেনেটের বাগানে আমরা বাস করতে লাগলুম। এই প্রথম অপেক্ষাকৃত নিকটভাবে প্রকৃতির স্পর্শ পেলাম। এ যে কত মনোহর তা ব্যক্ত করতে পারি না। আপনারা অনেকে পল্লীগ্রাম থেকে আসছেন, অনেকেরই পল্লীর সঙ্গে অতি নিকট সম্পর্ক। আপনারা তার শাঁমল শস্ত্র-ক্ষেত্র ও বনরাজি দেখে থাকবেন কিন্তু আমার মনোভাব ঠিক উপলক্ষ্মি করতে পারবেন না। ইট কাঠের কাঁড়াগাঁড়া থেকে বহিবাকাশে মুক্তি পেয়ে প্রকৃতির সঙ্গে সেই প্রথম পরিচয় লাভ করা যে কত মূল্যবান তা আমার জীবনে যেমন বুবেছিলুম অন্ন লোকের ভাগেই তা ঘটে। সকালে কুঠীর পানিসি দক্ষিণ দিকে ষেত, সন্ধ্যায় তা উত্তরগামী হত। মন্দীর দুধারে এই জনতার ধারা, জলের সঙ্গে মাছুয়ের এই জীবনষাত্ত্বার যোগ, গ্রামবাসীদের এই স্নান পান তর্পণ—এই সকল দৃশ্য আমার অন্তরকে স্পর্শ করেছিল। গ্রামগুলি যেন গঙ্গার দুই পারকে ঝাঁকড়ে রয়েছে—পিপাসার জলকে স্তুত্যসের মত গ্রহণ ক'রে নিয়েছে। আমার গঙ্গার ধারে এই প্রথম ষাঁওয়া, আর সে সময়ে সেখানকার শৰ্ষের উদয়াস্ত যে আমার কাছে কি অপরূপ লেগেছিল তা কি বলব। এই যে বিশ্বজগতে প্রতিমুহূর্তে অনিবচনীয় মহিমা উদ্ঘাটিত হচ্ছে, আমরা তার সঙ্গে যুক্ত থাকলেও অতিপরিচয়ের জন্য তা আমাদের কাছে ছান হয়ে যায়। ওয়ার্ডসওয়ার্থের কবিতায় আপনারা তার উল্লেখ দেখেছেন। কেজো মাছুয়ের কাছে বিশ্বপ্রকৃতির অপূর্বতা একবার “না” হয়ে গেছে, নেই বললেই হয়। তার রহস্য, মাধুর্য, তার মনে তেমন সাড়া দেয় না। আকাশ দিনের পর দিন যেন আশ্চর্য একটি কাব্যগ্রন্থে পাতার পর পাতা উদ্ঘাটিন ক'রে বিশ্বকবির মর্মকথাটি বারবার প্রকাশ করতে থাকে, আমরা মাঝখান থেকে অতিপরিচয়ের অন্তরালে তার রস থেকে বক্ষিত হই। তাই প্রকৃতির রসধারার স্পর্শে আমার মন সে সময়ে যে বক্ষ উৎসুক হয়ে উঠেছিল আজও তার প্রবলতা ক্ষীণ হয়ে যায় নি, এ কথাটা বলার দরকার আছে। এটাটা আমি ভূমিকাস্বরূপ বললুম। যে যে ঘটনা আমার জীবনকে নানা সম্পর্কের মধ্য দিয়ে একটা বিশেষ দিকে চালনা করছিল এই সময়কার জীবনষাত্ত্ব। তার মধ্যে সর্বপ্রধান ব্যাপার।

এমনি আর একটি অহুকুল ঘটনা ঘটল, যখন আমি পদ্মানন্দীর তীরে গিয়ে বাস করতে লাগলুম। পদ্মাতটের সেই আম-জাম-খাউ বেত আর শর্ষের ক্ষেত, ফাঁস্তনের মুছ সৌগক্ষে ভারাকৃষ্ণ বাতাস, নির্জন চরে কলঘরনি মুখরিত বুনো ইসের বসতি, সন্ধ্যা-

তারায় জল জল করা নদীর স্বচ্ছ গভীরতা, এসব আমার সঙ্গে নিবিড় আঙ্গীয়তা স্থাপন করেছিল। তখন পল্লীগামে মাঝুমের জীবন ও প্রকৃতির সৌন্দর্যে সম্মিলিত জগতের সঙ্গে পরিচয় লাভ ক'রে আমার গভীর আনন্দ পাবার উপলক্ষ্য হয়েছিল।

অল্প বয়সে আমি আর একটি জিনিস পেয়েছি। মাঝুমের থেকে দূরে বাস করলেও এবং উন্মুক্ত প্রকৃতির কোল থেকে বিচ্ছিন্নভাবে কাটিয়ে থাকলেও আমি বাড়িতে আঙ্গীয় বন্ধুদের সঙ্গীত সাহিত্য শিল্পকলার চর্চার আবহাওয়ার মধ্যে মাঝুম হয়েছি, এটা আমার জীবনের খুব বড় কথা। আমি শিশুকাল থেকে পলাতক ছাত্র, মাস্টারকে বরাবর ভয় করে এড়িয়ে চলেছি। কিন্তু বিশ্বসংসারের যে সকল অনুশ মাস্টার অলঙ্কৃ থেকে পাঠ শিখিয়ে দেন তাদের কাছে কোনো বকমে আমি পড়া শিখে নিয়েছি। আমাদের বাড়ীতে নিয়ত ইংরাজী ও বাংলা সাহিত্যের ও সঙ্গীতের আলোচনা হ'ত, আমি এসবের মধ্যে বেড়ে উঠেছি। এই সকল বিদ্যা যথার্থভাবে শিক্ষা লাভ না করলেও এ থেকে ভিতরে ভিতরে আশপাশ হ'তে মানা উপায়ে মনে মনে আনন্দরস সঞ্চয় করতে পেরেছি। আমার বড়দাদা তখন “ব্রহ্মপ্রয়াণ” লিখতে নিরত ছিলেন। বরম্পতি যেমন স্বচ্ছে গুচুর ফুল ফুটিয়ে, ফুল ধরিয়ে ও ইত্ততৎ বিস্তর খসিয়ে ধরিয়ে ফেলে দেয়, তাতে তার কোনো অহংকার নেই, তেমনি তিনি খাতায় ঘটটা লেখা বক্ষ করতেন তার চেয়ে ছেড়া কাগজে বাতাসে ছড়াচড়ি যেত অনেক বেশি। আমাদের চলাকেবাব বাস্তা সেই সব বিক্ষিপ্ত ছিরপত্রে আকীর্ণ হয়ে গেছে। সেই সকল অবারিত সাহিত্যরচনার ছিরপত্রের স্তুপ আমার চিত্তধারায় পলিমাটির সঞ্চয় রেখে দিয়ে গিয়েছিল।

তারপর আপনারা জানেন আমি খুব অল্প বয়স থেকেই সাহিত্যচর্চায় মন দিয়েছি আর তাতে ক'রে মিন্দাখ্যাতি যা পেয়েছি তাই মধ্য দিয়ে লেখনী চালিয়ে গিয়েছি। তখন একটি বড় স্বীকৃতি ছিল যে সাহিত্যের ক্ষেত্রে এত প্রকাশ্যতা ছিল না, সাহিত্যের এত বড় বাজার বসে নি,—ছোট হাঁটেই পেসরা দেওয়া নেওয়া চল্লত। তাই আমার বাল্য-রচনা আপন কোণ্টুরতে কোনো লজ্জা পায় নি। আঙ্গীয় বন্ধুদের যা একটি আধুনিক প্রশংসা ও উৎসাহ লাভ করেছি তাই যথেষ্ট মনে করেছি। তারপর ক্রমে বন্ধসাহিত্যের প্রসার হল, তার চর্চা ব্যাপকতা লাভ করল! সাহিত্যকাণ্ড জনতায় আক্রান্ত হল। দেখতে দেখতে বাতির আকাশে তারার আবির্ভাবের মত, সাহিত্যকাণ্ড অসংখ্য লেখকের দ্বারা খচিত হয়ে দেখা দিল। কিন্তু তৎসন্দেশে আমার সাহিত্যচর্চার মধ্যে বরাবর সেই নির্জনতাই ছিল। এই বিরল বাসই আমার একান্ত আপনার জিনিস ছিল। অতিরিক্ত প্রকাশ্যতার আঘাতে আমি কখনো স্বস্থ বোধ করি নি। আমি ৪০।৪৫ বছর পর্যন্ত পদ্মাতীরের নিরালা আবাসটিতে আপন খেয়ালে সাহিত্য রচনা করেছি। আমার কাব্যসংগ্রহের যা কিছু ভালমন্দ তা সে সময়েই লেখা হয়েছে।

যখন এমনি সাহিত্যের মধ্যে নিবিষ্ট হয়ে কাল কাটাচ্ছি তখন আমার অন্তরের

একটি আহ্বান একটি প্রেরণা এল যার জগ্নি বাইরে বেরিয়ে আসতে আমার মন ব্যাকুল হল। যে কর্তৃ করবার জগ্নি আমার আকাঙ্ক্ষা হল তা হচ্ছে শিক্ষাদান কার্য। এটা খুব বিস্ময়কর ব্যাপার, কারণ শিক্ষাব্যবস্থার সঙ্গে যে আমার যোগ ছিল না তা তো আগেই বলেছি। কিন্তু এই ভাবহই যে আমাকে গ্রহণ করতে হল তার কারণ হচ্ছে আমার মনে এই বিশ্বাস দৃঢ় ছিল যে আমাদের শিক্ষাপ্রণালীতে গুরুতর অভাব রয়েছে, তা দূর না হলে শিক্ষা আমাদের জীবন থেকে স্বতন্ত্র হয়ে সম্পূর্ণ বাইরের জিনিস হয়ে থাকবে। আমি এ কথা বলছি না যে এই গুরুতর অভাব শুধু আমাদের দেশেই আছে—সকল দেশেই নূনাধিক পরিমাণে শিক্ষা সর্বাঙ্গীণ হতে পারছে না—সবত্রই বিদ্যাশিকাকে জীবন থেকে বিচ্ছিন্ন ক'রে abstract ব্যাপার ক'রে ফেলা হয়।

তখন আমার মনে একটি দূরকালের ছবি জেগে উঠল। যে তপোবনের কথা পুরাণকথায় পড়া যায়, ইতিহাস তাকে কতখানি বাস্তব সত্য বলে গণ্য করবে জানি না, কিন্তু সে বিচার ছেড়ে দিলেও একটা কথা আমার নিজের মনে হয়েছে যে তপোবনের শিক্ষা-প্রণালীতে খুব একটি বড় সত্য আছে। যে বিবাট বিশ্বপ্রকৃতির কোলে আমাদের জন্ম তার শিক্ষকতা থেকে বঞ্চিত বিচ্ছিন্ন হয়ে থাকলে মাঝস সম্পূর্ণ শিক্ষা পেতে পারে না। বনস্থলীতে যেমন এই প্রকৃতির সাহচর্য আছে তেমনই অপর দিকে তপস্বী মাঝের শ্রেষ্ঠ বিদ্যাসম্পদ সেই প্রকৃতির মাঝখানে বসে যখন লাভ করা যায় তখনই যথার্থ ঘনিষ্ঠ সমস্কের মধ্যে বাস ক'রে বিদ্যাকে গুরুর কাছ থেকে পাঁওয়া যায়। শিক্ষা তখন মানবজীবন থেকে বঞ্চিত হয়ে একান্ত ব্যাপার হয় না। বনের ভিতর থেকে তপোবনের হোমধেরু দোহন করে, অগ্নি প্রজ্ঞিত করে নানাভাবে প্রকৃতির সঙ্গে নিত্যযুক্ত হয়ে যে জীবনযাপনের ব্যবস্থা প্রাচীনকালে ছিল তার মধ্যে ঘনিষ্ঠতা ছিল। যাদের গুরুরপে বরণ করা হয় তাঁদের সঙ্গে এইরূপ জীবনযাত্রার মধ্য দিয়ে, একত্র মাঝস হয়ে ওঠার মধ্যে খুব একটা বড় শিক্ষা আছে। এতে ক'রে শিক্ষা ও জীবনের মধ্যে যথার্থ যোগ স্থাপিত হয়, গুরুশিষ্যের সঙ্গে সম্মত ও পূর্ণ হয়। বিশ্বপ্রকৃতি ও মানবপ্রকৃতির সঙ্গে মিলন মধুর ও স্বাস্থ্যকর হয়ে উঠে। তাই আমার মনে হয়েছিল যে তখনকার দিনে তপোবনের মধ্যে মানবজীবনের বিকাশ একটি সহজ ব্যাপার ছিল বটে কিন্তু তার সময়টি এখনও উত্তীর্ণ হয়ে যায় নি, তার মধ্যে যে সত্য ও সৌন্দর্য আছে তা সকল কালের। বর্তমান কালেও তপোবনের জীবন আমাদের আঘাতের অগম্য হওয়া উচিত নয়।

এই চিন্তা যখন আমার মনে উদ্দিত হয়েছিল তখন আমি শাস্তিনিকেতনে অধ্যাপনার ভাব নিলুম। সৌভাগ্যক্রমে তখন শাস্তিনিকেতন আমার পক্ষে তপোবনের ভাবে পূর্ণ ছিল। আমি বাল্যকালে আমার পিতৃদেবের সঙ্গে এখানে কালযাপন করেছি। আমি প্রত্যক্ষভাবে জানি যে তিনি কি পূর্ণ আনন্দ বিশ্বের সঙ্গে, পরমাত্মার সঙ্গে চিত্তের যোগ-সাধনের দ্বারা সত্যকে জীবনে একান্তভাবে উপলব্ধি করেছেন। আমি দেখেছি যে এই

অগ্রভূতি তাঁর কাছে বাহিরের জিনিস ছিল না। তিনি রাত্রে দুটোর সময় উন্মুক্ত ছাদে বসে তারাখচিত রাত্রিতে নিমগ্ন হয়ে অস্তরে অমৃতরস গ্রহণ করেছেন, আর প্রতিদিন বেদী-তলে বসে প্রাণের পাত্রটি পূর্ণ করে সুধাধারা পান করেছেন। যিনি সমস্ত বিশ্বে পূর্ণ করে রয়েছেন তাঁকে বিশ্বচুরির মধ্যে উপলক্ষ করা এটি মহর্ষির জীবনে প্রত্যক্ষ সত্য হয়ে দেখা দিয়েছে। আমার মনে হল যে যদি ছাত্রদের মহর্ষির সাধনাস্থল এই শাস্তিনিকেতনে এনে বসিয়ে দিতে পারি তবে তাদের সঙ্গে থেকে নিজের যেটুকু দেবার আছে তা দিতে পারলে বাকিটুকুর জন্য আমাকে ভাবতে হবে না, প্রকৃতিই তাদের হৃদয়কে পূর্ণ ক'রে সকল অভাব মোচন করে দিতে পারবে। প্রকৃতির সঙ্গে এই যোগের জন্য সকলের চিন্তেই যে ন্যূনাধিক শুধার অংশ আছে, তার নিবৃত্ত করবার চেষ্টা করতে হবে, যে স্পর্শ থেকে মাঝে বঞ্চিত হয়েছে তাকে যোগাতে হবে।

তখন আমার সঙ্গীসহায় খুবই অল্প। ব্রহ্মবান্ধব উপাধ্যায় মহাশয় আমায় ভাল-বাসতেন আর আমার সংকল্পে শুরু করতেন। তিনি আমার কাঁজে এসে যোগ দিলেন। তিনি বললেন, “আঁপনি মাস্টারী করতে না জানেন আমি সে ভাব নিছি।” আমার উপর ভাব রইল ছেলেদের সঙ্গ দেওয়া। আমি সন্ধ্যাবেলায় তাদের নিয়ে রামায়ণ মহাভারত পড়িয়েছি, হাস্তকরণ রসের উদ্বেক ক'রে তাদের হাসিয়েছি, কাঁদিয়েছি। তা ছাড়া মানা গল্প বানিয়ে বলতাম, দিনের পর দিন একটি ছোট গল্পকে টেনে টেনে লম্বা ক'রে ৪৭ দিন ধরে একটি ধারা অবলম্বন ক'রে চলে যেতাম। তখন মুখে মুখে গল্প তৈরী করবার আমার শক্তি ছিল। এই সব বানানো গল্পের অনেকগুলি “গল্পগুচ্ছে” স্থান পেয়েছে। এমনিভাবে ছেলেদের মন যাতে অভিমন্ত্র-গল্পে-গানে রামায়ণ মহাভারত পাঠ্টে সরস হয়ে উঠে তার চেষ্টা করেছি।

আমি জানি ছেলেদের এমনিভাবে মনের ধারা ঠিক করে দেওয়া, একটা attitude তৈরী করে তোলা খুব বড় কথা। মাঝের যে এত বড় বিশ্বের মধ্যে এত বড় মানব-সমাজে জন্ম হয়েছে, সে যে এত বড় উত্তরাধিকার নাভ করেছে, এইটার প্রতি তার মনের অভিমুখিতাকে খোটি ক'রে তোলা দরকার। আমাদের দেশের এই হৃর্গতির দিনে আমাদের অনেকের পক্ষেই শিক্ষার শেষ লক্ষ্য হয়েছে চাকরী এবং বিশ্বের সঙ্গে যে আনন্দের সম্পন্নের দ্বারা বিশ্বসম্পদকে আঞ্চলিক করা যায় তা থেকে আমরা বঞ্চিত হচ্ছি। কিন্তু মাঝুষকে আপন অধিকারাটি চিনে নিতে হবে। সে যেমন প্রকৃতির সঙ্গে চিন্তের সামঞ্জস্য সাধন করবে তেমন তাঁকে বিরাট মানব বিশ্বের সঙ্গে সম্পর্কিত হতে হবে।

আমাদের দেশবাসীরা “ভূমৈব স্থথম্” এই ঋষিবাক্য ভুলে গেছে। ভূমৈব স্থথং। তাই জ্ঞানতপন্থী মানব দুঃসহ ক্রেশ স্ফীকার করেও উত্তরমেরুর দিকে অভিযানে বাঁর হচ্ছে, আক্রিকার অভ্যন্তরপ্রদেশে দুর্গম পথে যাত্রা করছে, প্রাণ হাতে ক'রে সত্ত্বের সঙ্গানে ধাবিত হচ্ছে। তাই কর্ম জ্ঞান ও ভাবের সাধনপথের পথিকেরা দুঃখের পথ অভিবাহন

করতে নিষ্ক্রিয় হয়েছে, তাঁরা জেনেছেন যে “ভূমৈব স্থথম”—চুঁথের পথেই মাঝুমের স্থথ। আজ আমরা মেকথা ভুলেছি, তাই অত্যন্ত ক্ষুদ্র লক্ষ্য ও অকিঞ্চিকর জীবনযাত্রার মধ্যে আত্মাকে প্রাচুর্য ক'রে দিয়ে দেশের প্রায় সকল লোকেরই কাল কার্টাচে।

তাই শিক্ষালয় স্থাপন করবার সময়ে প্রথমেই আমার এ কথা মনে হল যে আমাদের ছাত্রদের জীবনকে মানবিক শীঘ্রতা থেকে ভীরুত্ব থেকে উক্তাব করতে হবে। যে গঙ্গার ধারা পিপিশিখৰ থেকে উথিত হয়ে দেশ দেশান্তরে বহমান হয়ে চলেছে মাঝুষ তার জলকে সংসারের ছোট বড় সকল কাজেই লাগাতে পারে। তেমনি যে পাবনী বিশ্বাধাৰা কোন উত্তুঙ্গ মানবচিত্তের উৎস থেকে উচ্ছৃত হয়ে অসীমের দিকে প্রবাহিত হয়ে চলেছে, যা পূর্ব পশ্চিমবাহিনী হয়ে দিকে দিকে নিরস্তর স্বতঃ উৎসারিত হচ্ছে, তাকে আমরা ক্ষুদ্র স্বার্থসিদ্ধির পরিধির মধ্যে বাঁধ বেঁধে ধরে রেখে দেখব না, কিন্তু যেখানে তা পূর্ণ মানবজীবনকে সার্থক ক'রে তুলেছে, তার সেই বিৱাট বিশ্বরূপটি যেখানে পরিষ্কৃত হয়েছে, যেখানে আমরা অবগাহন করে শুন্দি নির্মল হব।

“স তপোহিতপ্যত, স তপস্তর্ব সংশুমসজ্জত যদিদঃ কিঞ্চ।” স্থষ্টিকর্তা তপস্তা করছেন, তপস্তা ক'রে সমস্ত স্তজন করছেন। প্রতি অণু পরমাণুতে তাঁর সেই তপস্তা নিহিত। সেজন্ত তাদের মধ্যে নিরস্তর সংঘাত, অগ্নিবেগ, চক্রপথের আবর্তন। স্থষ্টিকর্তার এই তপঃসাধনার সঙ্গে সঙ্গে মাঝুমেরও তপস্তার ধারা চলেছে, সেও চুপ করে বসে নেই। কেননা মাঝুষও স্থষ্টিকর্তা, তার আসল হচ্ছে স্থষ্টির কাজ। সে যে সংগ্রহ করে, সংক্ষয় করে, এই তার বড় পরিচয় নয়, সে ত্যাগের দ্বারা প্রকাশ করে এই তার সত্ত্ব পরিচয়। তাই বিধাতাৰ এই বিশ্বতপঃক্ষেত্রে তাৰও তপঃসাধন। মাঝুষ হচ্ছে তপস্তী, এই কথাটি উপলক্ষি করতে হবে। উপলক্ষি করতে হলে সকল কালেৰ সকল দেশেৰ তপস্তাৰ প্রয়াসকে মানবেৰ সত্যধৰ্ম বলে বড় ক'রে জানতে হবে।

আজকাৰ দিনে যে তপঃক্ষেত্রে বিশ্বেৰ সৰ্ব জাতিৰ ও সৰ্ব দেশেৰ মানবেৰ তপস্তাৰ আসন পাতা হয়েছে আমাদেৱও সকল ভেদবুদ্ধি ভুলে গিয়ে সেখানে পৌছতে হবে। আমি যখন বিশ্বভারতী স্থাপিত কৱলুম তখন এই সংকল্পই আমাৰ মনে কাজ কৰছিল। আমি বাঙালী বলে আমাদেৱ সাহিত্যৱসেৱ চৰ্চা কেবল বাংলা সাহিত্যেৰ মধ্যেই পরিসমাপ্ত হবে? আমি কি বিশ্বসংসাৱে জন্মাই নি? আমাৰই জন্য জগতেৰ যত দার্শনিক যত কবি যত বৈজ্ঞানিক তপস্তা কৰছেন, এৱ যথাৰ্থেপলক্ষিৰ মধ্যে কি কম গৌৱৰ আছে?

আমাৰ মুখে এই কথা অহমিকাৰ মত শোনাতে পাবে, আজকেৰ কথা অসঙ্গে তবু আমাৰ বলা দৱকাৰ যে যুৱোপে আমি যে সম্ভান পেয়েছি তা বাজা মহারাজাৰা কোন কালে পায় নি। এৱ দ্বাৰা একটা কথাৰ প্ৰমাণ হচ্ছে যে মাঝুমেৰ প্ৰতিষ্ঠাৰ অন্তৰপ্ৰদেশেৰ বেদনা-নিকেতনে জাতিবিচাৰ নাই। আমি এমন সব লোকেৰ কাছে গিয়েছি থাঁৰা

মাঝুমের গুরু, কিন্তু তাঁরা স্বচ্ছন্দে নিঃসঙ্গে এই পূর্বদেশৰ্বাসীর সঙ্গে শুন্দার আদান প্রদান করেছেন। আমি কোথায় যে মাঝুমের মনে সোনার কাঠি ছোঁয়াতে পেরেছি, কেন যে যুরোপের যথাদেশ বিভাগে এবং আমাকে আঞ্জুয়ারপে সমাদর করেছে সে কথা তেবে আমি নিজেই বিস্মিত হই। এমনি ভাবেই শুরু জগদীশ বহুও যেখানে নিজের মধ্যে সত্ত্বের উৎসধারার সন্ধান পেয়েছেন এবং তা মাঝুমকে দিতে পেরেছেন সেখানে সকল দেশের জানীরা তাঁকে আপনার বলেই অভ্যর্থনা করে নিয়েছে।

পাশ্চাত্য ভূখণ্ডে নিরস্ত্র বিভাগ সমাদর হচ্ছে। ফরাসী ও জার্মানদের মধ্যে বাইরের ঘোর বাণ্টন্টিক যুক্ত বাধলেও উভয়ের মধ্যে বিভাগ সহযোগিতার বাধা কখনো ঘটে নি। আমরাই কেন শুধু চিরকেলে 'স্লুল বয়' হয়ে একটু একটু ক'রে মুখস্থ ক'রে পাঠ শিখে নিয়ে পরীক্ষার আসরে নামব, তাৰপৰ পৰীক্ষা পাশ কৰেই সব বিস্তৃতিৰ গৰ্তে ডুবিয়ে বসে থাকব। কেন সকল দেশের তাৰপদের সঙ্গে আমাদের তপস্থাৰ বিনিময় হবে না? এই কথা মনে রেখেই আমি বিশ্বভাৱতীতে, আমাদের সাধনাৰ ক্ষেত্ৰে যুৱোপের অনেক মনস্বী ব্যক্তিদেৱ আমন্ত্ৰণ কৰেছিলুম। তাঁৰা একজনও মেই আমন্ত্ৰণেৰ অবজ্ঞা কৰেন নি। তাঁদেৱ মধ্যে একজনেৰ সন্ধে অন্ততঃ আমাদেৱ চাকুৰ পৰিচয়ও হয়েছে। তিনি হচ্ছেন প্ৰাচ্যতন্ত্ৰবিং ফৱাসী পণ্ডিত সিলভ্য লেভি। তাঁৰ সঙ্গে যদি আপনাদেৱ নিকট সমৰ্পণ ঘটত তা হলৈ দেখতেন যে তাঁৰ পাণ্ডিত্য যেমন অগাধ, তাঁৰ হৃদয় তেমনি বিশাল। আমি প্ৰথমে সংকোচেৱ সঙ্গে অধ্যাপক লেভিৰ কাছে গিয়ে আমাৰ প্ৰস্তাৱ জানালুম, তাঁকে বললুম যে আমাৰ ইচ্ছা ভাৱতবৰ্যে আমি এমন বিভাগক্ষেত্ৰে স্থাপন কৰি যেখানে সকল পণ্ডিতেৱ সমাগম হবে, যেখানে ভাৱতীয় সম্পদেৱ একত্ৰ সমাৰেশেৱ চেষ্টা হবে। সে সময় তাঁৰ হাৰ্ডার্ড বিশ্ববিভালয় ওলিয়ে মধ্যে অন্ততম। কিন্তু আমাদেৱ বিশ্বভাৱতীয় নামধাৰ্ম কেউ জানে না, অথচ এই অখ্যাতনামা আশ্রমেৰ আতিথ্য লেভি সাহেব অতি শুন্দাৰ সঙ্গে গ্ৰহণ কৰলেন।

আপনারা মনে কৰবেন না যে তিনি এখানে এমে শুন্দাৰ হাৰিয়েছেন। তিনি বাৰ বাৰ বলেছেন "এ যেন আমাৰ পক্ষে স্বৰ্গবাস।" তিনি যেমন বড় পণ্ডিত ছিলেন তাঁৰ তদন্তুৱপ যোগ্য ছাত্ৰ যে অনেক পাওয়া গিয়াছিল তাঁও বলা যায় না। কিন্তু তিনি অবজ্ঞা কৰেন নি, তিনি ভাবেৰ গৌৱবেই কৰ্মগৌৱৰ অনুভব কৰেছেন, তাই এখানে এমে তৃপ্ত হতে পেৰেছে। এই প্ৰসঙ্গে আপনাদেৱ এই সংবাদ জানা দৱকাৰ যে ফ্ৰান্স জার্মানি সুইজাৰল্যাণ্ড অস্ট্ৰিয়া বোহিমিয়া প্ৰভৃতি যুৱোপীয় দেশ থেকে অজন্তু পৰিমাণ বই দানকৰপে শাস্তিনিকেতন লাভ কৰেছে।

বিশ্বকে সহযোগীৱপে পাৰ্বাৰ জন্ম শাস্তিনিকেতনে আমৰা সাধ্যমত আসন পেতেছি, কিন্তু এক হাতে যেমন তালি বাজে না, তেমনই এক পক্ষেৰ দ্বাৰা এই চিত্তসমবায় সন্তুষ্পৰ হয় না। যেখানে ভাৱতবৰ্য এক জায়গায় নিজেকে কোণঠেসা কৰে রেখেছে সেখানে

কি সে তার কুকু দ্বার খুলবে না? ক্ষুদ্র বুদ্ধির দ্বারা বিশ্বকে একবরে ক'রে রাখার স্পর্ধাকে নিজের গৌরব বলে জ্ঞান করবে?

আমার ইচ্ছা, বিশ্বভারতীতে সেই ক্ষেত্রটি তৈরী হয় যেখানে বিশ্বের সঙ্গে ভারতের সমন্বয় স্বাভাবিক, কল্যাণকর ও আত্মীয়জনোচিত হয়। ভারতবর্ষকে অনুভব করতে হবে যে এমন একটি জ্ঞানগান আছে যেখানে মানুষকে আত্মীয় বলে গ্রহণ করাতে অগোরব বা দুঃখের কারণ নেই, যেখানে মানুষের পরম্পরার সম্পর্কটি পীড়াজনক নয়। আমার পাশ্চাত্য বক্তুরা আমাকে কথনো কথনো জিজ্ঞাসা করেছেন—তোমাদের দেশের লোকে কি আমাদের গ্রহণ করবে? আমি তার উভয়ের জোরের সঙ্গে বলেছি ‘ইঝি, নিশ্চয়ই, ভারতীয়েরা আপনাদের কথনো প্রত্যাখ্যান করবে না?’ আমি জানি যে বাংলাদীর মনে বিভার গৌরববোধ আছে, বাংলাদী পাশ্চাত্য বিভাকে অস্তীকৰণ করবে না। বাস্তীয় ক্ষেত্রে নানা ভেদ ও মতবাদ সঙ্গেও ভারতবর্ষের মধ্যে বাংলা দেশেই সর্বদেশীয় বিভার প্রতি শ্রদ্ধা, বাংলাদীর রক্তের জিনিস হয়ে গেছে। যারা অতি দরিদ্র,—যাদের কষ্টের সীমা নেই—তারাও বিভাশিক্ষার দ্বারা ভদ্র পদবী লাভ করবে বলে আকাঙ্ক্ষা বাংলা দেশেই করে। বাংলাদী যদি শিক্ষিত না হতে পারে তবে সে ভদ্র সমাজেই উঠতে পারল না। তাইতো বাংলাদীর বিধিবা মা ধান ভেনে স্তুতো কেটে প্রাণপাত ক'রে ছেলেকে শিক্ষা দিতে ব্যগ্র হয়। তাই আমি মনে করেছিলুম যে বাংলাদী বিভা ও বিদ্বান্কে অবজ্ঞা করবে না, তাই আমি পাশ্চাত্য জ্ঞানীদের বলে এসেছিলাম যে ‘তোমরা নিঃসংকোচে নির্ভয়ে আমাদের দেশে আসতে পার। তোমাদের অভ্যর্থনার ঝটি হবে না।’

আমার এই আশামুক্তের সত্য পরীক্ষা বিশ্বভারতীতেই হবে। আশা করি এইখানে আমরা প্রমাণ করতে পারব যে, বৃহৎ মানবসমাজে যেখানে জ্ঞানের মজ্জ চলছে সেখানে সত্য-হোমানলে আহতি দেবার অধিকার আমাদেরও আছে; সমস্ত দেশ ও কালের জ্ঞানসম্পদ আমরা আপনার বলে দাবী করতে পারি, এই গৌরব আমাদের; মানুষের হাত থেকে বর ও অর্ধ্য গ্রহণের যে স্বাভাবিক অধিকার প্রত্যেক মানুষেরই আছে, কোনো মোহবশতঃ আমরা তার থেকে লেশমাত্র বঞ্চিত নই; আমাদের মধ্যে সেই বর্দুরতা নেই যা দেশকালগ্রাহ নিরপেক্ষ জ্ঞানের আলোককে আত্মীয়রূপে স্বীকার করে না, তাকে অবজ্ঞা ক'রে লজ্জা পায় না, প্রত্যাখ্যান ক'রে নিজের দৈন্য অনুভব করতে পারে না।\*

\* প্রেসিডেন্সি কলেজ যুনিয়নে অদ্বৃত বক্তৃতা। শ্রীযুক্ত প্রতোক্তুমার সেনগুপ্ত অনুলিখিত।

## ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଅଭିଭାବଣ ୧

ଆମାର ଏହି ମନେ ହୁଯ, ଇଂରାଜୀ ଭାଷାର ମଧ୍ୟ ଦିଯେ ସମ୍ପଦ ଜଗଂ ଜାନେର ଓ ଭାବେର ସମ୍ପଦ ଗ୍ରହଣ କରଛେ, ମେଟୀ ସତ୍ୟ କଥା । ବର୍ତ୍ତମାନ କାଲେର ଧର୍ମର ବିକଳେ ଗେଲେ ମାତ୍ରୟକେ ଠକତେ ହବେ । ଯାରା ବର୍ତ୍ତମାନ କାଲେର ମଧ୍ୟ ଦିଯେ ଯାଇ ନି, ମେ ସମ୍ପଦ ଦେଖ ଜୀବନ-ସଂଗ୍ରାମେ ପିଛିଯେ ପଡ଼ିବେ । ଇଯୋରୋପୀୟ ସଭ୍ୟତାକେ ଯାରା ସତ୍ୟ ବଳେ ଗ୍ରହଣ କରିବେ, ତାରାଇ ଉତ୍ତରିତ କରିବେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁଗ ଇଯୋରୋପୀୟ ସଭ୍ୟତାର ଯୁଗ । ଏଥିନ ଏମନ କୋନୋ ଜିନିଷ ଚଲିବେ ନା, ଯା ଇଯୋରୋପୀୟ ସଭ୍ୟତାର ସଙ୍ଗେ ଛନ୍ଦ ରକ୍ଷଣ ନା କରେ ଚଲିବେ । ବିଶ୍ୱପ୍ରଥିବୀର ସହିତ ଆମାଦେର ବ୍ୟବହାରେ ମୂଳେ ଇଯୋରୋପୀୟ ସଭ୍ୟତା । ଇଂରାଜୀର ଭିତର ଦିଯେ ଇଯୋରୋପୀୟ ଶିକ୍ଷାଲକ୍ଷ କରାର ଶୁଣ୍ୟୋଗ ପେଇଛି, ମେଟୀକେ ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ଗ୍ରହଣ କରିବୋ । ଆଜକେ ମେଟୀକେ ଯଦି ବ୍ୟବହାରେ ନା ଲାଗାଇତେ ପାରି ତ' ଆମରା ଠକବୋ । କିନ୍ତୁ ବାଙ୍ଗଲା ଭାଷା ଯଦି ଆଯାନ୍ତ ନା ହୁଯ ତା ହଲେ ଯା ଆମରା ଶିଖିବ ତା ପ୍ରୟୋଗ କରିବେ ପାରିବ ନା । ଯାରା ଇଂରାଜୀ ଶିକ୍ଷା କରିବେ, ତାଙ୍କୁ ଆପନାର ଭାଷ୍ୟାର ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଜ୍ଞାନ ଯଦି ମା ଜ୍ଞାନ୍ୟ, ତା ହ'ଲେ ମେହି ଶିକ୍ଷାଲକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ମର୍କଭୂମିତେ ବୃକ୍ଷିପତନେର ମତ ହବେ । ଯେଥାନେ ଆମରା ଇଂରାଜୀର ଭିତର ଦିଯା ଇଯୋରୋପୀୟ ସଭ୍ୟତାକେ ଗ୍ରହଣ କରିଛି, ମେଟୀ ଯାତେ ସର୍ବତ୍ର ପ୍ରଚାର କରିବେ ପାରିବ ନା । ଯାରା ଇଂରାଜୀ ଶିକ୍ଷା କରିବେ, ତାଙ୍କୁ ଆପନାର ଭାଷ୍ୟାର ପ୍ରକାଶ କରିବାର ଜ୍ଞାନ ଯଦି ହ'ଲେ—ଏକବାର ବର୍ତ୍ତ ମେଥାନ ଥେକେ ଆସେ, ସମ୍ପଦ ଦେହେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୁଯ, ଆବାର ହୃଦ୍ଦିଶ୍ଵର ଫିରେ ଯାଇ, ମେଇକ୍ରପ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଲୟକେ ଜ୍ଞାନଦେହେର ହୃଦ୍ଦିଶ୍ଵର ମନେ କରିଲେ ଦେଖି ଯାଇ ତାର ଦୁଇଟି କ୍ରିୟା ଆଛେ—ତାର ଏକଦିକ ଦିଯେ ଜ୍ଞାନ ଏମେ ଜୟବେ, ତାରପର ଚାରିଦିକେ ମେଟୀ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ହବେ । ଦୁଇଟିଇ ଚାଇ, କୋନାଟିକେ ଅବଜ୍ଞା କରିଲେ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଲୟର ଉପରୋଗିତା ଆର ଥାକିବେ ନା । ଏ କଥା ଅତ୍ୟନ୍ତ ସହଜ କଥା । ଏ ସକଳ କଥା ବଲିତେ ଗିଯି ସେ ଯୁକ୍ତି ଦିତେ ହବେ ଏ ଆୟି ମନେ କରି ନା । ତବେ ସଥନ ଦେଶେ ଅସାଭାବିକତାର ଉଦୟ ହୁଯ, ତଥନ ସହଜକେଓ ବିଶେଷ କରେ ବୁଝାଇ ହୁଯ । ଇଂରାଜୀ ଭାଷାର ଚର୍ଚାଯ ପାଇଁ ଲେଖମାତ୍ର ବ୍ୟାପ୍ତ ହୁଯ, ଏହିଟେ ମନେ ରେଖେ ଆମାଦେର ଅଭିଭାବକଦେର ମଧ୍ୟେ ବାଙ୍ଗଲା ଭାଷାର ଆଲୋଚନା ସମ୍ବନ୍ଧେ ସେ କୁଣ୍ଡଳ ଦେଖି ଯାଇ, ମେଟୀ ଇଂରାଜୀର ମନେ ତ' ଦେଖି ନା । ଏକଟା କାରଣ, ଇଂରାଜୀ ଭାଷାଯ ଆମାଦେର ଜୀବିକାନିର୍ବାହେର ପ୍ରୟୋଜନ ଆଛେ । ଯେଥାନେ ଇଂରାଜୀ ଶିଖିଲେ ରାଜକର୍ମଚାରୀର ପଦ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଯା ଯାଇ, ମେଥାନେ ଏକଟା ଆଶକ୍ତା ହୁଯ, ଯଦି ଏର କୋନ୍ତ ଶୈଥିଲ୍ୟ ହୁଯ ତ' ଆମାଦେର ପକ୍ଷେ ମେଟୀ ସାଂଘାତିକ ହବେ ।

ଏ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଜ୍ଞାପାନେର ସଙ୍ଗେ ଆମାଦେର ତୁଳନା କରା ଯେତେ ପାରେ । ଇଯୋରୋପୀୟ ଶିକ୍ଷା ଯେମନ ଜ୍ଞାପାନ ଆପାମର ସାଧାରଣେର ମଧ୍ୟେ ବିତରଣେର ଉପାୟ ଅବଲମ୍ବନ କରେଛେ, ତାତେ କ'ରେ

୧ ପ୍ରେସିଡେନ୍ସି କଲେଜ ବନ୍ଦୀୟ ମାହିତ୍ୟମତାର ବାଂସରିକ ଅଧିବେଶନେ ପ୍ରଦତ୍ତ ବକ୍ତ୍ଵତାର ସାରାଂଶ ।

ମେ ପୃଥିବୀର ମଧ୍ୟେ ଖୁବ ବଡ଼ ଏକଟା ସ୍ଥାନ ଅଧିକାର କରେଛେ । ଆମି ମେଥାମେ ଗିଯେ ଦେଖିଲୁମ୍, ଛୋଟ ଛୋଟ ଅନ୍ଧବସନ୍ତ ଦାସୀ ଜାପାନୀ ଭାଷାଯ ଏମନ ଏମନ ସବ ବହି ପଡ଼ିଛେ ଯେ ଆମାଦେର ଶିକ୍ଷିତ ଲୋକେ ଓ ମେ ସବ ପଡ଼େ ନା । ଆମାର ବାଟୀର ବାଲିକା ଦାସୀ ସଥନ ବଲ୍ଲେ ସେ ତାର 'ସାଧନା' ପଡ଼ିତେ ଭାଲ ଲାଗେ, ତଥନ ବିଶ୍ଵିତ ହେଲିଛିଲୁମ୍ । ତାର ପର ସଥନ ମେ ଦେଖାଲେ ଯେ 'ସାଧନା'ର ଜାପାନୀ ଅନ୍ଧବସନ୍ତ ତାର ହାତେ ଆହେ, ତଥନ ଆବା ବିଶ୍ଵିତ ହଲୁମ୍ । ମେଥାମେକାର ସାଧାରଣ ବ୍ୟକ୍ତି—ମମାଜେ ଯାଦେର ବଡ଼ ସ୍ଥାନ ନୟ—ତାରା ମକଳେଇ ଉତ୍ସାହେର ମଙ୍ଗେ ଜ୍ଞାନାଲୋଚନାଯ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଲେ—ନୃତ୍ୟ ଯୁଗେର ନୃତ୍ୟ ରମ, ନୃତ୍ୟ ବାର୍ତ୍ତା ତାଦେର ମନକେ ଅଭିଷିକ୍ତ କରେଛେ । ଏଇ ପ୍ରଥାନ କାରଣ ମାତ୍ରଭାଷାର ମଧ୍ୟ ଦିଯେ ତାରା ବିଶେର ଜ୍ଞାନେର ରମ ପେଯେଛେ । ଏହି ନୃତ୍ୟ ଯୁଗେର ମମସ୍ତ ଜ୍ଞାନ, ବିଜ୍ଞାନ, ସାହିତ୍ୟଭାବ—ମମସ୍ତ ତାଦେର ଦ୍ୱାରେ ଏମେ ପଡ଼େଛେ—ମମସ୍ତ ଜ୍ଞାନେର ଭାବେର ମଞ୍ଚଦ ଜ୍ଞାନାନେର ଚିତ୍ରେ ମଧ୍ୟେ ଗିଯେ ଉପନିତ ହେଲେ । ଏହିଟେ ସଥନ ଚୋଥେର ସାମନେ ସ୍ପଷ୍ଟ ଦେଖିତେ ପାରଛି, ତଥନ ବୁଝିତେ ପାରି ଯେ ଆମାଦେର ଭବିଷ୍ୟତେର ମମସ୍ତ ଉତ୍ସତି ନିର୍ଭର କରିଛେ ଆମାଦେର ଏହି ନିଜେର ଭାଷାକେ ଗୌରବାସିତ କ'ରେ ତୋଳାର ଉପରେ । ଆମାଦେର ଦେଶ କେବଳ ଭୌଗୋଲିକ ଭୂଖଣ୍ଡ ମାତ୍ର ନୟ, କେବଳ ମାଟୀ ଦିଯେ ତୈରି ମୀମାର ଦ୍ୱାରା ଆବନ୍ତ ନୟ; ଏହି ଯଦି ହ'ତ ତବେ ତ' ଚାଷବାସ କ'ରେ ଦିନ କେଟେ ଯେତ ଆର ମନେ ହ'ତ ଦେଶେର ମଞ୍ଚକେ ମବ କରିବ୍ୟ ଶେଷ କରିଲୁମ୍ । କିନ୍ତୁ ଆମାଦେର ମାନସଭୂମି ଆହେ—ଆମାଦେର ମନ ଜୟଗ୍ରହଣ କରେଛେ ଆମାଦେର ଦେଶେର ସାହିତ୍ୟେର କ୍ଷେତ୍ରେ । ପ୍ରାକୃତିକ ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜକେ—ଖନିଜ ପଦାର୍ଥ ପ୍ରଭୃତିକେ ସେମନ ଆମରା ବ୍ୟବହାରେ ଆମତେ ପାରିଲେ ଉତ୍ସତି ଲାଭ କରି, ମେହିରପ ଆମାଦେର ଏହି ମାନସ ଜୟଭୂମିର ଏହି ସାହିତ୍ୟକ୍ଷେତ୍ରେର ମମସ୍ତ ଶକ୍ତିର ପୂର୍ଣ୍ଣତା ସାଧନେଇ ଆମାଦେର ଉତ୍ସତି । ବାଙ୍ଗାଲା ଦେଶ କି କେବଳ ଇଯୋରୋପେର ପାଟେର ବଞ୍ଚାଇ ଯୋଗାବେ? ବିଦେଶେର ମଙ୍ଗେ ଆମାଦେର ଏହି ବାଣିଜ୍ୟ-ମଞ୍ଚକେ ଆମାଦେର ଦାରିଦ୍ର୍ୟ ଦୂର କରେଛେ—ମମସ୍ତ ପୃଥିବୀର ମଙ୍ଗେ ଆମାଦେର ଯୋଗ କ'ରେ ଦିଯେଛେ ତାର ମନେହ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ସେଟୁଳୁ କତ ସାମାଜି । ମୀଳ, ପାଟ, ଧାନ, ଗର୍ଜର ଚାମଢା କି ହାଡ଼ ଦେଶଦେଶାନ୍ତରେ ଥାବେ ବଲେ ସେଇଟୁକୁଇ ସବ ହ'ଲ—ତା ତ' ନୟ । ଆମାଦେର ମାନସଭୂମିର କି ଚାଷ ବନ୍ଧ ଥାକବେ? ମେଥାମେକାର ଉତ୍ସପ ଦ୍ରବ୍ୟ କି ପୃଥିବୀକେ ଦିତେ ହବେ ନା? ଜ୍ଞାନେର ପଣ୍ୟ, ଭାବେର ପଣ୍ୟ ମଞ୍ଚକେ ଆମାଦେର କେବଳ ଆମାନିଇ ଚଲବେ ଆର ରଫ୍ତାନି ଏକେବାରେ ବନ୍ଧ ?

ସାଧାରଣତଃ ଶୁନିବା ପାଇଁ ଯାଯା—ଅମେକେ ବଲେ ଯେ ତୋମାଦେର ସାହିତ୍ୟେ ଆହେ କି? କିନ୍ତୁ ସେଟା ବଲିବା ମଜ୍ଜା ପାଇଁ ଉଚିତ । ମେ ଲଜ୍ଜା ଭାଷାର ନୟ । ଆମାଦେର ଭାଷାର ଏମନ ଶକ୍ତି ଆହେ ସେ ତାତେ ଆଧୁନିକକାଲେର ଓ ପ୍ରାଚୀମକାଲେର ମମସ୍ତ ଭାବ ବାଙ୍ଗାଲା ଭାଷାର ଭିତର ଦିଯେ ପ୍ରକାଶ କରିବା ପାରି । ସହି ଶିକ୍ଷାର ମଙ୍ଗେ ଭାଷାର ଯୋଗ ନା କରିବା ପାରି, ଭାଷା ଶିକ୍ଷାର ମଙ୍ଗେ ମଙ୍ଗେ ବାଢ଼ିବେ ନା । ଶିକ୍ଷାର ମଙ୍ଗେ ସଜ୍ଜିବ ଭାଷାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଯୋଗ । ଆମାଦେର ମନ ଯତଟା ପାଇଁ, ସେଟାକେ ଆମାଦେର ଭାଷାର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରକାଶ କରିବା ହବେ । ଭାଷା ଓ ଶିକ୍ଷାର ସଂଯୋଗ ନା ଥାକିଲେ ଦୁର୍ଗର୍ହ ହବେ । ଜୈବ ଉପକରଣ ହଲେ ମାତ୍ରସ ସେମନ ସେଟାକେ ଆପନାର ଦେହେର ମାଧ୍ୟିଲି କ'ରେ ନିତେ ପାରେ, ଲାଲାର ମଙ୍ଗେ ମିଶିଯେ, ଜୀବକ ରମେର ମଧ୍ୟ ଦିଯେ ଆପନାର

শারীর পদাৰ্থ কৰে নিয়ে আপনাৰ স্বাস্থ্য বৃদ্ধি কৰে, ইংৰাজী শিক্ষাকে আমৰা তেমন ক'ৰে আপনাৰ জিনিয় কৱতে পাৰি নি । যতক্ষণ পৰ্যন্ত শিক্ষাকে ভাষাৰ মধ্য দিয়ে জৈব পদাৰ্থ না কৱতে পাৰি, ততক্ষণ মে শিক্ষা আমাদেৱ পৱিত্ৰিতাৰ পৰিহাস কৱবে । এই পৱিত্ৰিতাৰ দিন দিন বেড়ে উঠছে ।

আমাদেৱ বাঙালা ভাষা ত আৱ দাঢ়িয়ে নেই, যদিও বা এৱ সভ্য জগতে স্থান নেই, যদিও ভাৱতীয় বাজমভায় এৱ স্থান সন্তুষ্পৰ নহে, তবুও যখন থেকে আমাদেৱ চিন্তেৰ উন্মেষ হয়েছে, অন্তৱেৰ ভিতৱ তথনই তাৰ জাগৱণ প্ৰথম বিহংগেৰ অশুট কাঁকলীৰ ঘায় এই ভাষাৰ ভিতৱ দিয়ে প্ৰকাশ পেয়েছে, সুতৰাং আজকেৰ দিনে এই ভাষাকে কেউ ঠেকিয়ে রাখতে পাৰবে না । আমাৰ কথা এই যে আপনাৰা এতগুলি যুবক আছেন, আপনাদেৱ মধ্যে প্ৰবল শক্তি রয়েছে । আপনাদেৱ কাছে কত বড় দাবী ; আপনাদেৱ সকলেৰ কাছে উপহিত—দেশেৰ ভাষাৰ দাবী, মানস জন্মভূমিৰ দাবী । এটা ছোট জিনিয় নয় । যা অসম্পূৰ্ণ আছে, সেটাকে আমাদেৱ চেষ্টায় সম্পূৰ্ণ কৱতে হ'বে । এইখানে একটা গোৱবেৰ কথা আছে, বাহিৰ থেকে যা কঠোন ঠিক কৱা হয়, সেটা আমৰা মানতে বাধ্য, কিন্তু যেটা আমৰা আন্তৰিক গ্ৰীতিৰ সহিত কৱব, সেটাৰ গোৱব খুব বেশী । এই যে আঘোজন হয়েছে, এই যে ক্ষুদ্ৰ সভাটি অত্যন্ত ক্ষমতাৰ সঙ্গে প্ৰতিষ্ঠিত হয়েছে—ইহা সকলকে ছাড়িয়ে যাবে আমি এই আনন্দটুকু জানাৰাৰ জন্য আপনাদেৱ কাছে ছুটে এমেছি ।

## ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଅଭିଭାଷଣ ୨

“ଆମି ଦୁର୍ଲଭତା ଓ କ୍ଲାନ୍ତିତେ ଆକ୍ରମ୍ଭ । ଏକଦିକେ ଜଗା ଓ ଅପରଦିକେ ରୋବନ-ଶୁଳଭ କର୍ମ, ଏ ଦୁଇଯେ ମିଳେ ଆମାକେ କ୍ଳାନ୍ତ କରେ ଫେଲେଛେ । ଏ ସଭାର ଉତ୍ତୋଜ୍ଞାରା ସଥନ ଆମାକେ ମଭାପତି କରିବାର ପ୍ରସ୍ତାବ ନିଯେ ଉପର୍ଦ୍ଵିତୀୟ ହେଁଛିଲେନ ତଥନ ଆମି ତାତେ ଦ୍ଵିଧ ବୋଧ କରେଛିଲାମ । କିନ୍ତୁ କରେକଟି ବିଶେଷ କାରଣେ ଆଜ ଆମି ଏଥାନେ ଏମେହି । ପ୍ରଥମତଃ, କବି ମନୋମୋହନ ଘୋଷେର ମାତାମହକେ ଆମି ଆମାର ପରମ ଆତ୍ମୀୟ ବଲେ ଜୀବନତୁମ । ଶୈଶବକାଳେ ତାର କାହିଁ ଥେକେଇ ପ୍ରଥମ ଆମି ଇଂରେଜୀ ମାହିତ୍ୟେର ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଶୁଣେଛିଲାମ । ଇଂରେଜ କବିଦେର ମଧ୍ୟେ କେ କୋନ୍ ଶ୍ରେଣୀତେ ଆମନ ପାନ, ତାହା ତିନିଇ ଆମାକେ ପ୍ରଥମ ବୁଝିଯେଛିଲେନ । ସହିଓ ଆମାଦେର ବସନ୍ତର ସଥେଷ ଅନୈକ୍ୟ ଛିଲ ତଥାପି ତାରପର ଅନେକଦିନ ପରସ୍ତ ତୁଳନର ମଧ୍ୟେ ଏକଟା ସମସ୍ତ ଛିଲ । ଏକ ଏକ ସମୟେ ତାର ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ରୋବନେର ତେଜ ଦେଖେ ଆମି ବିଶ୍ଵିତ ହେଁଛି ।

“ମନୋମୋହନ, ଅବିନ୍ଦ ଓ ଭାଇଦେର ମକଳକେ ନିଯେ ତାଦେର ମା ସଥନ ଇଂଲଙ୍ଗେ ପୌଛିଲେନ, ତଥନ ଆମି ମେଥାନେ ଉପର୍ଦ୍ଵିତୀୟ ହେଁଲୁମ । ଶିଶୁବରସେଇ ତାଦେର ଆମି ଦେଖେଛି । ଇଂଲଙ୍ଗେ ଦୁଃଖ ଦାରିଦ୍ର୍ୟେର ମଙ୍ଗେ ମଂଗାମ କରେ ତାରା ବିଶ୍ଵବିତ୍ତାଳୟେ କ୍ଳତିଷ୍ଠାଭ କରେଛେନ । ମେକଥା ଆପନାରା ମବାଇ ଜାନେନ । ମନୋମୋହନ ସଥନ ଦେଶେ ଫିରେ ଏଲେନ ତଥନ ତାର ମଙ୍ଗେ ଆମାର ପୁନରାୟ ପରିଚଯ ହୟ—ସେ ପରିଚଯ ଆମାର କାବ୍ୟସ୍ମତ୍ରେ । ମେଇଦିନ ମେଇକ୍ଷଣ ଆମାର ମନେ ପଡେ । ଯୋଡ଼ାସାକୋଯ ଆମାଦେର ବାଡିର ଦକ୍ଷିଣେର ବାରାନ୍ଦୀର ‘ମୋନାର ତରୀ’ ପଡ଼ିଛିଲୁମ । ମନୋମୋହନ ତଥନ ମେଇ କାବ୍ୟେର ଛଳ ଓ ଭାବ ନିଯେ ଅତି ସ୍ଵନ୍ଦର ଆଲୋଚନା କରେଛିଲେନ । ବାଂଲା ଭାଷାର ମଙ୍ଗେ ତାର ପରିଚଯ ନା ଥାକା ମହେତ ଶ୍ରୁତ ବୋଧକ୍ଷତି ଦ୍ୱାରା ତିନି କାବ୍ୟେର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଭାବଟୁକୁ ଗ୍ରହଣ କରତେ ପେରେଛିଲେନ । ଆଜକେ ତାର ସ୍ଵତିସଭାଯ ଆମାର ଧାରା ମମବେତ ହେଁଛି, ତାଦେର ମଧ୍ୟେ ଅଧିକାଂଶରେ ତାର ସର୍ବାର୍ଥ ସ୍ଵରୂପ ସେଥାନେ—ତାର ମଧ୍ୟେ ଯା ଚିରକାଳ ଅନୁରଣ୍ଧେଗ୍ୟ—ସେ ଜାଗାଗାୟ ତାକେ ହୟତ ଦେଖେନ ନି । ଏ ସଭାଯ ତାର ଅନେକ ଛାତ୍ର ଉପର୍ଦ୍ଵିତୀୟ ଆଚେନ । ତିନି ସ୍ଵଦୀର୍ଧକାଳ ଢାକା କଲେଜେ, କଲିକାତାର ପ୍ରେମିଡ଼େସି କଲେଜେ ଇଂରେଜୀ ମାହିତ୍ୟେର ଅଧ୍ୟାପନା କରେଛେନ । ଛାତ୍ର ହିସାବେ ଯେ କେହ ତାର ମଂପରେ ଏମେହିନ ତାର ମଧ୍ୟେଇ ତିନି ମାହିତ୍ୟେର ରସ ସଫାର କରେଛିଲେନ । ଅଧ୍ୟାପନାକେ ଅନେକେ ଶଦ୍ଦତତ୍ତ୍ଵର ଆଲୋଚନା ବଲେ ଭର କରେନ—ତାରା ଅଧ୍ୟାପନାର ପ୍ରକୃତ ଅଧିକାରୀ ନନ । ମନୋମୋହନ ଘୋଷ ତାର ଅମାଧାରଣ କବିତା ଓ କଲନାଶ୍ରତିର ପ୍ରଭାବେ ମାହିତ୍ୟେର ନିମ୍ନ୍ତ ମର୍ମ ଓ ରମେର ଭାଣ୍ଡାରେ ଛାତ୍ରଦେର ଚିତ୍ରକେ ଆମନ୍ତ୍ରଣ କରେଛିଲେନ । ଯେ ଶିକ୍ଷା ଏକ ଚିତ୍ତ ହତେ ଆରେକ ଚିତ୍ତେ ଜାନେର

প্রদীপ জালিয়ে দেয়, ছাত্রদের চিত্তে আনন্দ সঞ্চার করে, তাহাই যথার্থ শিক্ষা। সাধারণ শিক্ষার চেয়ে এ চের বড় জিনিস। যে শক্তি নিয়ে তিনি জন্মগ্রহণ করেছিলেন সে শক্তি ছিল গান্ম গাঁথার জন্মে। অধ্যাপনার মধ্যে যে তিনি আবদ্ধ হয়ে পড়েছিলেন তাতে নিঃসন্দেহে তাঁর গভীর ক্ষতি হয়েছিল। আঁধি যথন ঢাকায় কমফারেন্সে গিয়েছিলুম তখন তাঁর নিজের মুখে একথা শুনেছি। অধ্যাপনা যদি সত্য সত্যই এমন হত যে ছাত্রদের চিত্তের সঙ্গে অধ্যাপকের চিত্তের যথার্থ আনন্দ বিনিময় হতে পারে, তবে অধ্যাপনায় ক্লাস্টি-বোধ হত না। কিন্তু আমাদের দেশে যথার্থভাবে অধ্যাপনার স্বয়েগ কেউ পান না। যে অধ্যাপক সাহিত্যের যথার্থ মর্ম উদ্ঘাটিন ও ছাত্রদের চিত্তবৃত্তির উদ্বোধন করতে চেষ্টা করেন, তেমন অধ্যাপক উৎসাহ পান না। ছাত্রেরাই তাঁর অধ্যাপনার প্রণালীর বিরক্তে মালিশ করে। তারা বলে, ‘আমরা পাস করবার জন্যে এসেছি। মীল পেন্সিল দিয়ে দাগ দিয়ে আমাদের এমনতর ধারা দেখিয়ে দিতে হবে যাতে আমরা পাস করবার গহ্বরে গিয়ে পড়তে পারি।’ এই জন্মই অধ্যাপনা করতে গিয়ে ভাল অধ্যাপকেরা ব্যথিত হন। ফলে নিষ্ঠুর শিক্ষা দিতে গিয়ে তাদের মন কলের মত হয়ে যায়, তাদের মনও শুকিয়ে যায়। আমাদের দেশে পড়ানটা বড় নীরস। এজন্য মনোমোহন বড় পীড়া অভ্যন্তর করতেন। এই অধ্যাপনার কাজে তাঁকে অ্যস্ট ক্ষতিস্থীকার করতে হয়েছিল।

“অনেক স্থলে ত্যাগস্থীকারের একটা মহিমা আছে। বড়ের জন্য ছোটকে ত্যাগ করা, ভাবের জন্য অর্থ ত্যাগ করা, ও আত্মার জন্য দেহকে ত্যাগ করার মধ্যে একটা গৌরব আছে। কিন্তু মেখানে যার জন্মে আমরা মূল্য দিই তার চেয়ে মূল্যটা অনেক বেশি, মেখানে ত্যাগ দুঃখয়। এই কবি—বিধাতা ধার হাতে ধার্শা দিয়ে পাঠিয়েছিলেন—তিনি যথন অধ্যাপনার কাজে বন্ধ হলেন তখন তা’ তাঁকে কোন সাহায্য করে নি। আমি তাঁর সেই বেদনা অভ্যন্তর করেছি। আজকের দিনে তাঁর স্মৃতিসভায় আমি সেই বেদনার কথা নিয়ে এসেছি। যে পাখিকে বিধাতা বনে পাঠিয়েছিলেন তাকে বিশ্ববিদ্যালয়ের ধার্শায় বন্ধ করা হয়েছিল, বিধাতার অভিপ্রায়ের বিরক্তে। আজ আমাদের সেই বেদনার অভুশোচনা করবার দিন। তাঁর কল্যান কর্তৃক যা বললেন সেকথা সত্য। তিনি নিচুতে কাব্য রচনা করে গিয়েছেন, প্রকাশ করবার জন্মে কোন দিন ব্যগ্রতা অভ্যন্তর করেন নি, নিজেকে সর্বদাই প্রচন্ন রেখেছেন। একদিকে এটা খুব বড় কথা। এই যে নিজের ভিতরে নিজের স্মৃতির আনন্দ উপলক্ষিতে নিমগ্ন থাকা, নিঃস্বার্থভাবে প্রতিপক্ষির আকাঙ্ক্ষা দ্বারে রাখা, স্মৃতিকে বিশুদ্ধ রাখা—এ খুবই বড় কথা। তিনি কর্মকাণ্ডের ভিতরে যোগ দেন নি। সংসারের বঙ্গভূমিতে তিনি দর্শক থাকবেন, তাতে বাঁপিয়ে পড়বেন না এই ছিল তাঁর আদর্শ। কেমনা, দূর থেকেই যথার্থ বিচার করা যায় ও ভাল করে বলা যায়। কর্মের জালে জড়িত হলে তাঁর যে কাজ—বিশ্ববিদ্যালয়ের অভিনয় দেখে আনন্দের গান গেয়ে যাওয়া—তাতে ব্যাধাত হত। যেমন কোন পাখি নীড় ত্যাগ করে যত উর্ধ্বে উঠে ততই

ତାର କଠି ଥେକେ ଶୁରେର ଧାରା ଉଂସାରିତ ହତେ ଥାକେ, ତେମନି କବି ସଂମାର ଥେକେ ସତ ଉର୍ଦ୍ଦେଶ୍ୟାନ ତତ୍ତ୍ଵ ବିଶୁଦ୍ଧ ରସ ଭୋଗ କରତେ ପାରେନ ଓ କାବ୍ୟେର ଭିତର ଦିଯେ ତା ପ୍ରକାଶ କରତେ ପାରେନ । ମନୋମୋହନ ଛିଲେନ ମେହି ଶ୍ରେଣୀର କବି । ତିନି କର୍ମଜାଲ ଥେକେ ନିଜେକେ ନିମ୍ନଭିତ୍ତି ରେଖେ ଆପନାର ଅନ୍ତରେ ଆନନ୍ଦାଲୋକେ ଏକଳା ଗାନ କରେଛିଲେନ । କିନ୍ତୁ ଏକଥା ଆମି ବଲବ ଯେ, ଯଦିଓ ସାଧାରଣତଃ ସଂମାରଙ୍ଗଭୂମିର ସମସ୍ତ କୋଲାହଳେ ଆବଦ୍ଧ ହେଁଯା କବିର ପକ୍ଷେ ଶ୍ରେଣୀଃ ନଯ, ତଥାପି କାବ୍ୟେର ଭିତର ଦିଯେ ସକଳେର ମଙ୍ଗେ ନିଜେର ସଂଘୋଗ ହାପନ ନା ହଲେ ଏକଟା ଅଭାବ ଥେକେ ଯାଏ । ସଦିଚ ଜନତାର ବାଣୀ ମହାକାଳ ଦର ସମୟେ ସମର୍ଥନ କରେନ ନା, ତାହଲେ ଓ ଥ୍ୟାତି-ଅଥ୍ୟାତିର ତରଙ୍ଗଦୋଲାୟ ଦୋଲାଯାମାନ ଜନସାଧାରଣେର ଚିନ୍ତମନ୍ତ୍ର ଯେ କବିର ବିହାରକ୍ଷେତ୍ର ଏକଥା ଅସୀକ୍ରାର କରା ଯାଏ ନା । ଏକାନ୍ତ ନିଭୃତ ଯେ କାବ୍ୟ ତାତେ ଏକଟା ସନ୍ଧିନିତାର ବେଦନା ଆଛେ । ମନୋମୋହନ ଯେ ତାର କାବ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରତେ ବ୍ୟଥ ହନ ନି ତାର କାରଣ ଏହି ଯେ, ତିନି ଯେ ଭାଷାଯ ତାର କାବ୍ୟ ରଚନା କରେଛିଲେନ, ମେହି ଇଂରେଜୀ ଭାଷାଯ ତାର ଏତ ଶୁଭ୍ର ଅଧିକାର ଛିଲ ଯେ ଆମାଦେର ଦେଶେ ଆମରା, ଯାରା ଇଂରେଜୀ ଘର୍ଣ୍ଣିତାବେ ଜାନି ନେ, ଇଂରେଜୀ ସାହିତ୍ୟେର ମଙ୍ଗେ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ପରିଚୟ ମେହି, ଆମାଦେର ପକ୍ଷେ ତାର କାବ୍ୟେର ସୂର୍ଯ୍ୟ ଉଂକର୍ଷ ଉପଭୋଗ କରା ଦୁରକ୍ଷ । ତିନି ଜାନତେନ ଯେ ଏଦେଶେ ତାର ମଙ୍ଗ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣଭାବେ ଜୁଟିତେ ପାରେ ନା । ଯେ କୋନ ବିଦେଶୀ ଭାଷା ଥିବ ଭାଲ ଜାନେ ନା ତାର ପକ୍ଷେ ମେହି ଭାଷାର ସାହିତ୍ୟେ ମଧ୍ୟେ ଏକଟା ଅନ୍ତରାଳ ଥେକେ ଯାଏ । ଯେମନ କଠିନ ଜେନାନା ଯାରା ରକ୍ଷା କରେନ ତାଦେର ପକ୍ଷେ ଅନ୍ତଃପୁରିକାଦେର ନାଡ଼ୀ ଦେଖାଲୋ କଠିନ ହୟ, ପର୍ଦାର ଆଡ଼ାଳ ଥେକେ ଏକଜନ ନାଡ଼ୀ ଦେଖେ ଡାଙ୍କାରକେ ବଲେ ଦିତେ ହୟ, ଆମାଦେର ପକ୍ଷେ ଇଂରେଜୀ ସାହିତ୍ୟ ଓ ତାଇ । ଅନ୍ତଃପୁରବାସିନୀ ସାହିତ୍ୟଲକ୍ଷ୍ମୀ ଆମାଦେର କାହେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଦେଖା ଦେନ ନା, ଆମରା ଶୁଭ୍ର ତାର କଠିନର ଶୁନନ୍ତେ ପାଇ । ମୁଖେର ଭନ୍ଦିମା—ଯାତେ ଅର୍ଥ ଶୁସ୍ତି ବୋବା ଯାଏ ମେଗୁଲି ଆମରା ଦେଖନ୍ତେ ପାଇ ନା । ଆମି ସଦିଓ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଲୟେ ହାନ ପାଇ ନି ତଥାପି ଇଂରେଜୀ ସାହିତ୍ୟ କିଛୁ କିଛୁ ପଡ଼େଛି । ଆମି ସଖନ ଶେଳୀ ଇତ୍ୟାଦି ପଡ଼ି ତଥନ କୋନ କୋନ ଜାଯଗାର ରମ୍ପଟି ଟିକ ନା ବୁଝାଲେ ଓ ମନେ କରି ମେନେ ନେଓଯାଇ ଭାଲ । ଏ ଛାଡ଼ା ଗତି ମେହି, ବିଶେଷତଃ ସଖନ ତା ନା କରଲେ ପାସ କରା ଅମ୍ଭତବ । ଇଂରେଜୀତେ ମନୋମୋହନ ସୋଧେର ଅସାଧାରଣ କ୍ରତିତ୍ୱ ଛିଲ । ତିନି ଇଂଲଣ୍ଡେ ମାଛୁସ ହେଁଲେନ ଓ ଅଙ୍ଗଫୋର୍ଡେର ଶୁଣୀଦେର ସଂସର୍ଗ ଲାଭ କରେଛିଲେନ । କାଜେଇ ମେ ଦେଶେର ଭାଷାର ମଙ୍ଗ ତାର ଯଥେଷ୍ଟ ପରିଚୟ ଛିଲ । କିନ୍ତୁ ଯେ ଭାଷାଯ ତିନି କାବ୍ୟ ରଚନା କରେଛିଲେନ ତାର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ମିଳ ଏ ଦେଶବାସୀର ପକ୍ଷେ ଅମ୍ଭତବ । ଏହି ବେଦନା ଛିଲ ତାର ଜୀବନେ । ତିନି କବି ଥେକେ ଇଂଲଣ୍ଡ ମାନ୍ଦାର ହେଁଲେନ । ଆବାର ଅସାମାନ୍ୟ ଅଧିକାର ନିଯେ ଯେ ଭାଷାଯ ତିନି ତାର ବୀଳୀ ବାଜିଯେଛିଲେନ ମେ ଭାଷାର ଦେଶ ଏଦେଶ ନଯ । ତିନି ବୁଝେଛିଲେନ କବିର ଦିକ୍ ଥେକେ ତାର ଟିକ ମଙ୍ଗ ଆମାଦେର ଦେଶେ ପାଇୟା କଠିନ । ତିନି ସଦି ଚିରଦିନ ଇଂଲଣ୍ଡେ ଥାକିଲେନ ତବେ ଯେ ସବ କବିର ମଙ୍ଗ ବାଲ୍ୟେ ପେଯେଛିଲେନ ତାଦେର ମଧ୍ୟେ ଥେକେ ତିନି ଏତ ଏକଳା ହେଁ ପଡ଼ିଲେନ ନାହିଁ, ଏକଥା କଥିଲୋ ସୀକାର କରା ଯାଏ ନା । ମାଛୁସେର ସହିତ ମାଛୁସେର ମଙ୍ଗର ଭିତର ଯେ ନାହିଁ, ଏକଥା କଥିଲୋ ସୀକାର କରା ଯାଏ ନା ।

দিয়াই প্রাণশক্তির উদ্বোধন হয়। মাঝুমের চিত্ত অগ্য চিত্তের অপেক্ষা রাখে। কেউ অহংকার করে বলতে পারেন না, আমি কবি হিসাবে অগ্নের অপেক্ষা রাখি নে। কিন্তু এই সঙ্গ না পেয়েও মনোমোহন ঘোষ হাল ছাড়েন নি। আপনার ভিতরে সমাহিত হয়ে তিনি কাব্যের আবাধনা করে গেছেন। সে কাব্যের জয় জয়কার ইউক। মাঝুমের সঙ্গে চিত্তের সঙ্গে সম্বন্ধ স্থাপন করবার মধ্যে একটা গৌরব আছে। বিশ্বজগতের মাঝুমের সঙ্গে, একটা সত্যকার যোগ হবে, আমাদের অন্তরের মধ্যে সে ইচ্ছা কি নেই? যখন সে সঙ্গ না পাই তখন অভিমানে বলি, কাউকে আমার চাই নে। মাঝুমের সঙ্গে যোগস্থাপনের মাঝুমের সে স্বাভাবিক ইচ্ছা যখন ব্যর্থ হয় তখনই আমরা অভিমান করে বলি, আমি কারো সঙ্গ চাই নে।

“কবি মনোমোহনের কাব্যের যখন প্রকাশ হবে তখন সমস্ত পাশ্চাত্য দেশের কাছে বাংলা দেশের আলোক কি উজ্জল হবে না? তারা কি বলবে না, এদের স্ফটির আশ্চর্য শক্তি আছে? প্রকাশ মামেই হচ্ছে বিশ্বজগতের সর্বত্র প্রকাশ। যে জ্যোতিক্ষেত্রে আলো আছে, তার কেবল এপারে প্রকাশ, ওপারে নয়, এতো হয় না। ‘সাহিত্য’ শব্দের ধাতৃগত অর্থ আমি জানি নে। একবার আমি বলেছিলাম, ‘সহিত’ অর্থাৎ সকলের সঙ্গে যে সঙ্গলাভ। ক্যালিদাস, বেদব্যাস প্রভৃতি সকল মহাকবি সমস্ত পৃথিবীর মাঝুমের কাছে ভারতের চিন্ত-জ্যোতিককে প্রকাশ করেছেন। সকলেই বলেছেন, এ কবি আমাদেরও কবি। যে সমস্ত ঐশ্বর্য দ্বারা বিশ্ব ধনী হয়, সে সমস্ত ঐশ্বর্যদ্বারাই সমকক্ষতার যোগ স্থাপিত হয়। সাহিত্য মানে সমকক্ষতার যোগ। এই কবি মনোমোহন নিগৃঢ় নিকেতন থেকে যা বের করেছেন তা আঁজো ঢাকা রয়েছে। এ যখন প্রকাশ পাবে তখন বাংলা দেশের একটি মহিমা সর্বত্র প্রকাশিত হবে। আমরা যদিও একটু বক্ষিত হয়েছি, কিন্তু তাতে তাঁর দোষ নেই। আর কবি ত কেবল ইংরেজও নয়, কেবল বাঙালীও নয়—কবি সকল দেশেই কবি। এই কবির কাব্য প্রকাশ হলে পর সকলেই আনন্দের সঙ্গে তাকে অভ্যর্থনা করবে। আঁজ তাঁর স্মৃতিতে আমি আমার শ্রদ্ধা নিবেদন করছি। তাঁর কাব্যের সঙ্গে আমার কিছু পরিচয় ছিল; তিনি প্রায়ই তাঁর কাব্য আমাকে শুনাতেন। আমি শুনে মুক্ষ হতেম। তাঁর প্রত্যেক শব্দচয়নের মধ্যে একটা বিশেষ মৌনদৰ্শ ছিল—আশ্চর্য নৈপুণ্যের সহিত তিনি তাঁর কাব্যের রূপ দিয়েছিলেন। আমার আশা আছে এ সকল কাব্য হতে সকল দেশের লোক আনন্দ পাবে—কেবল ‘গোড়জন’ নহে—সমস্ত বিশ্বজন ‘তাহে আনন্দে করিবে পান স্বধা নিরবধি’।”



"Uttarayan"  
Santiniketan, Bengal.

ଛନ୍ଦ

ଗାନ୍ଧାରେ ଗାନ୍ଧାରେ ପିଲ୍ଲା ଦୁର୍କି  
ବିଦ୍ୟୁତୋଳୀ ରତ୍ନରହିନୀ ରତ୍ନରହିନୀ ।

ଅନ୍ତର୍ଭବେଳେ ତଥି କାହାର  
ରତ୍ନରହିନୀ କାହାର ।

ଶ୍ରୀରାମଦ୍ରୋଦାର ନନ୍ଦା ରାଜର  
ଦୁର୍ଗ ପାଶି ।

ଅନ୍ତର୍ଭବେଳେ ତଥି ତୁମ୍ଭାର  
ଶୁଣେ ବିଶ୍ୱାସ ପାହାର ।

ଅନ୍ତର୍ଭବେଳେ ମହାନ କବି ତଥି,  
ଶ୍ରୀରାମଦ୍ରୋଦାର ଦୁର୍ଗ,  
ଏହି ଅବ୍ଲୋଦ କହୁ ରାଜି, ଏ  
କହୁ ରାଜା ଏହୁ ରାଜାର ।

ତଥି ନାଚରେ ରାଜବଳିକି ଅବ୍ଦେ,  
ଶୁଣିରୁମେବୁ ଲାଜୁକିରଣ ଧୂରଣ,  
ତଥି କହିଲା ଶୁଣୁ ପାଥର  
କହୁ ରାଜ୍ୟ ଶବ୍ଦର ॥

୨୭ ଅସ୍ତ୍ରାଳ୍ୟ  
୨୭୪୯

ବିଜ୍ଞାନାଳ୍ୟ

## জগদীশ-প্রশ়স্তি

### রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর

যেদিন ধৰণী ছিল ব্যথাহীন বাণীহীন মুক্ত,  
প্রাণের আমন্ত্রণ নিয়ে, শক্তা নিয়ে, তৎখন নিয়ে তরু  
দেখা দিল দারুণ নির্জনে । কত যুগ-যুগান্তরে  
কান পেতে ছিল স্তুত, মাঝের পদশব্দ-তরে  
নিবিড় গহনতলে । যবে এল মানব অতিথি,  
দিল তাঁরে ফুলে ফল, বিস্তারিয়া দিল ছায়াবীথি ।  
প্রাণের আদিম ভাষা গৃঢ় ছিল তাহার অন্তরে,  
সম্পূর্ণ হয় নি ব্যক্ত আন্দোলনে ইঙ্গিতে মর্মরে ।  
তাঁর দিন রজনীর জীবস্থানা বিশ্বরাত্নলে  
চলেছিল নানা পথে শব্দহীন নিত্য কোলাহলে  
সীমাহীন ভবিষ্যতে ; আলোকের আঘাতে তহুতে  
প্রতিদিন উঠিয়াছে চঞ্চলিত অগৃতে অগৃতে  
স্পন্দনেগে নিঃশব্দ বাঙ্কার গীতি ; মৌরব স্তবমে  
সূর্যের বন্দনাগান গাহিয়াছে প্রভাত পবনে ।  
প্রাণের প্রথম বাণী এই মতো জাগে চারিভিত্তে  
তৃপ্তে তৃপ্তে, বনে বনে, তবু তাহা রয়েছে নিভৃতে—  
কাছে থেকে শুনি মাই ; হে তপস্বী, তুমি একমনা  
নিঃশব্দের বাক্য দিলে ; অরণ্যের অন্তরবেদনা  
শুনেছ একান্তে বসি ; মুক জীবনের যে ক্রন্দন  
ধৰণীর মাতৃবক্ষে নিরস্তর জাগাল স্পন্দন  
অঙ্গুরে অঙ্গুরে উঠি, প্রসারিয়া শত ব্যগ্র শাখা,  
পত্রে পত্রে চঞ্চলিয়া, শিকড়ে শিকড়ে আকার্বাক  
জন্মরণের দন্দে, তাহার রহস্য তব কাছে  
বিচিত্র অক্ষরক্ষণে সহসা গ্রকাশ লভিয়াছে ।  
প্রাণের আগ্রহবার্তা নির্বাকের অন্তঃপুর হ'তে  
অঙ্গকার পার করি' আনি দিলে দৃষ্টির আলোতে ।  
তোমার প্রতিভা-দীপ্তি চিত্তমাবো কহে আজি কথা  
তরুর মর্মর-সাথে মানবমর্মের আঞ্চলীয়তা ;

প্রাচীন আদিমতম সমন্বের দেয় পরিচয় ।  
 হে সাধকশ্রেষ্ঠ, তব দুঃসাধ্য সাধন লভে জয়—  
 সতর্ক দেবতা যেখা গুপ্ত বাণী বেখেছেন ঢাকি',  
 সেখা তুমি দীপ হস্তে অঙ্ককারে পশিলে একাকী,  
 জাগ্রত করিলে তারে । দেবতা আপন পরাভূতে  
 যেদিম প্রসন্ন হন, সেদিম উদ্বার জয়রবে  
 ধ্বনিত অমরাবতী আনন্দে রচিয়া দেয় বেদী  
 বীর বিজয়ীর তরে, যশের পতাকা অভৈন্দী  
 মর্তের চূড়ায় উড়ে ।

মনে আছে একদা যেদিন  
 আসন প্রচন্ন তব, অশ্রদ্ধার অঙ্ককারে লীন,  
 উর্ধ্ব-কটকিত পথে চলেছিলে ব্যথিত চরণে,  
 ক্ষুদ্র শক্তার সাথে প্রতিক্ষণে অকারণ রণে  
 হয়েছ পীড়িত শ্রান্ত । সে দুঃখই তোমার পাথেয়,  
 সে অঁশি জেলেছে ঘাতাদীপ, অবজ্ঞা দিয়েছে শ্রেয়,  
 পেয়েছ সম্বল তব আপনার গভীর অন্তরে ।  
 তোমার খ্যাতির শঙ্খ আজি বাজে দিকে দিগন্তেরে  
 সমুদ্রের একলে শুলে ; আপন দীপ্তিতে আজি  
 বন্ধু, তুমি দীপ্যমান ; উচ্ছুসি উঠিছে বাজি  
 বিপুল কীর্তির মন্ত্র তোমার আপন কর্ম-মাবো ।  
 জ্যোতিক্ষমভার তলে যেখা তব আসন বিরাজে  
 সেখায় সহস্র দীপ জলে আজি দীপালি উৎসবে ।  
 আমারো একটি দীপ তারি সাথে মিলাইলু যবে  
 চেয়ে দেখো তার পানে, এ দীপ বন্ধুর হাতে জালা ;  
 তোমার তপস্যাক্ষেত্র ছিল যবে নিভৃত নিরালা।  
 বাঁধায় বেষ্টিত রুদ্ধ, সেদিম সংশয়-সংক্ষ্যাকালে  
 কবি-হাতে বরমালা সে বন্ধু পরায়েছিল ভালে ;  
 অপেক্ষা করে নি সে তো জনতাৰ সমৰ্থন তরে,  
 দুর্দিনে জেলেছে দীপ রিক্ত তব অর্ধ্যথালি 'পরে ।  
 আজি সহস্রে সাথে ঘোষিল সে, ধন্য ধন্য তুমি,  
 ধন্য তব বন্ধুজন, ধন্য তব পুণ্য জন্মভূমি ।

## ମାନୁଷ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ

### ଚାର୍ଚନ୍ଦ୍ର ଦତ୍ତ

ଅଧ୍ୟକ୍ଷ ମହାଶୟ ଓ ବନ୍ଧୁଗଣ ! ଆପନାରା ଆଜ ଆମାକେ ଏହି ମଜ୍ଜନ ସଭାତେ ଆମସ୍ତଗ କରେ ଏବେଳେ, ମେଜନ୍ ଆମି ଆପନାଦେର କାହେ ଏକାନ୍ତ କୁତଜ୍ଜ । ଏ-କୁତଜ୍ଜତାର ଏକଟି ବିଶେଷ କାରଣ ଆଛେ । ଆମି ଏହି ବିଷାପିଟେରଇ ଏକଜନ ସେକାଲେର ଛାତ୍ର । ଛ'ଟି ବର୍ଷ ଏଥାନେ ଲେଖୋପଡ଼ାର ଛୁତୋଯ ଅଧ୍ୟାପକମଣ୍ଡଲୀକେ ଅଶେ ରକମେ ଉତ୍ସ୍ୟକ କରେ ଗ୍ରାୟ ଅର୍ଧଶତାବ୍ଦୀ ପୂର୍ବେ ଦୂରଦେଶେ ଚଲେ ଯାଇ । ଏହି କଲେଜେର ପୁରୋନୋ ଇମାରତେର ପ୍ରତ୍ୟେକ ସର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦାଲାନେର ମଧ୍ୟେ ମଧ୍ୟେ ମୁଦ୍ରା ଶ୍ଵତ୍ତି ଜଡ଼ିଯେ ରଯେଛେ । ତାହି ଆଜ ଏତକାଳ ପରେ ଆବାର ମେହି ଆବେଳେମେ ଏମେ, ତରଗ ବନ୍ଧୁମଣ୍ଡଲୀକେ ସାମନେ ଦେଖେ ଅସୀମ ଆନନ୍ଦ ବୋଧ କରଛି । ଏ ଶୁଭଯୋଗ ଆପନାରା ଘଟିଯେଛେ, ମେଜନ୍ ଆମି ସଥାର୍ଥଇ କୁତଜ୍ଜ ।

ତବେ ଏ ଆନନ୍ଦ ଅବିମିଶ୍ର ନୟ । ଏର ମଧ୍ୟେ ମିଶେ ରଯେଛେ ବେଶ ଏକଟା ଭୟ ଓ ସଙ୍କୋଚେର ଭାବ, କେନା ଆପନାରା ଆମାକେ ବକ୍ତ୍ତା ଦିତେ ଡେକେଛେ । ବକ୍ତା ଆମି ମୋଟେହି ନାହିଁ, ବଡ଼, ମେଜ, ଛୋଟ କୋନ ଦରେର ବକ୍ତାହି ନୟ । ସତି ବଲତେ ଆମି କଥକ ଶ୍ରେଣୀଭୂତ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ନିଜେହି ସାର୍ଟିଫିକେଟ ଦିଯେ ଗେଛେ, “ତୁମି ଗଲ୍ଲ ଜ୍ଯାତେ ପାର” । ଗଲ୍ଲଗୁଣନ ଆମି ନିତାହି କରେ ଥାକି, ତବେ ଶୁଭେହି ନିନ୍ଦ୍ରକ ଲୋକେ ବଲେ ଯେ ଆମାର ଗଲ୍ଲଗୁଲୋ ପୁରୋପୁରି ସତ୍ୟ ନୟ । ହବେଓ ବା ; ଆମି ହଲପ କରେ କିଛୁ ବଲତେ ପାରବ ନା । କିନ୍ତୁ ଏକଟା କଥା ମେନେ ନିତେ ରାଜୀ ଆଛି ଯେ, ଆମି ବା ବଲି ତାତେ ସାରଗର୍ତ୍ତ କଥା ବଡ଼ ଏକଟା ଥାକେ ନା । ତବୁ ଏହି ସାରହୀନ ଭାବହୀନ ଗଲ୍ଲଗୁଣ ଏକଟା ଶାନ ଆଛେ ଜୀବନେ ! ଦୁଟୋ ମିଷ୍ଟି କଥା ଶୁଣେ ସଦି ମାହସ ଦୁନ୍ଦୁ ଆନନ୍ଦ ପାଇଁ ମେହି ତ କମ ଲାଭ ନୟ । ନାହିଁ ବା ହଲ ସକଳ ମସରେ ଶୁରୁଗଣ୍ଡିର ସ୍ଵରେ ଉଦ୍ଦାତ ତତ୍ତ୍ଵକଥା । ପାଞ୍ଜନ୍ଯ ଥାର, ବାଶି ଓ ତାରଇ ।

ତାହଲେ ଆପନାଦେର ମଧ୍ୟେ ଏକରକମ ବୋରାପଡ଼ା ହଲ । ଆମାର କାହେ ଆପନାରା ଶୁଚୁ ଦରେ ପ୍ରବନ୍ଧ-ନିବନ୍ଧ କିଛୁ ଚାଇବେନ ନା । ଆମି ଦୁଚାରଟେ ଗଲ୍ଲ ବଲେ ସଥାସାଧ୍ୟ ଦୁନ୍ଦୁ ଆପନାଦେର ଚିତ୍ତବିମୋଦନ କରତେ ଚେଷ୍ଟା କରବ । ତବେ ଆମାର ଭବମା ଆଛେ ଯେ, ଯାର କଥା ବଲବ, ତାରଇ ଦୀପ୍ତିତେ ଆମାର କୁନ୍ଦ୍ର ଗଲ୍ଲ ମହିମାମଣ୍ଡିତ ହୁଁସ ଉଠିବେ । ଏକଟା ଉଦାହରଣ ଦିଇ । କମେକ ବହର ଆଗେ ଆମାଦେର ଏକ ଛୋଟ ଆସରେ ରବୀନ୍ଦ୍ର-ମନ୍ଦ୍ରିତେର ଚର୍ଚା ହଚିଲ । ବଡ଼ ବଡ଼ ଗାନ ଗୋଟାହିଁ ହୋଇଥାର ପରେ ଏକଜନ ତରଗ ଗାଇସେ ହଠାତ ଧରିଲେନ, “ଏ ଆଁଥି ରେ, ଆର ଫିରେ ଫିରେ ଚେଯୋ ନା, ଚେଯୋ ନା, କି ଆର ବେଥେଛ ବାକୀ ରେ” । ହାଲକା ଗାନ, ହାଲକା ସ୍ଵର କିନ୍ତୁ ଗାୟକ ଥିବ ଦରଦ ଦିଯେ ଗାଇଲେନ । ଆସରେ ବମେହିଲେନ ଏକ ବସନ୍ତ ଭଦ୍ରଲୋକ । ଏହି ଗାନ ଶୁଣେ ତାର ଚାରୋଥ ବେଯେ ଜଳ ପଡ଼ିଲେ ଲାଗଲ । ଆମାରା ସବାହି ଶୁଣିତ । ଆମାଦେର ଏକଜନ

নব্য বন্ধু খুব মুক্তবিয়ামার স্বরে বলে উঠলেন, “এ কি মশায়, এই গান শুনে আপনার ভাব লেগে গেল !” বৃক্ষ রেগে জবাব দিলেন, “এই গান ? এই গান মানে কি ? এর চেয়ে সুন্দর ধর্মসঙ্গীত আমি কখনও শুনি নাই !” কথাটা আপনাদের মনে ধরল কি ? বাস্তবিক রবীন্দ্রনাথের সব গানই ধর্মের গান, তাঁর জীবনদেবতার আরাধনা। আমি বাড়িয়ে বলছি না ।

আপনারা বেদাস্তের পুরোনো বাণী নিশ্চয় শুনেছেন, বৈষ্ণবের শ্রেষ্ঠ মন্ত্র, “রসো বৈঃ সঃ ।” দেই পরম রসে উচ্ছল ছিলেন কবিবর। তাঁর চেহারায়, কথায়, হাসিতে, গানে, দে-রস যেন নিত্য উথলে উঠত। দুহাতে অকাতরে আনন্দ-রস বিলোতেন। যে মাঝুষ ভগবানকে আনন্দ-স্বরূপ বলে জেনেছে, আরাধনা করেছে, সর্বভূতের অস্ত্র স্বতঃই তাঁর পানে ধাবিত হয়—তৎ সংবাহ্ণস্তি, সংবাহ্ণস্তি, উপনিষদের এই বাক্য রবীন্দ্রনাথে অপূর্ব সার্থকতা লাভ করেছিল ।

আমার আজকের এই গল্প-কথার বিষয়, মাঝুষ রবীন্দ্রনাথ। মন্ত্র বড় মাঝুষ, কিন্তু মাঝুষ। দানব নয়, দেব নয়, মানব। মাঝুষকে তিনি ভালবাসতেন অন্তর দিয়ে, তাই মাঝুষও তাঁকে ভালবাসত। কি অসাধারণ ছিল তাঁর আকর্ষণী শক্তি। রাগ করতেন মাঝুষের মতন, কিন্তু সে রাগ থাকত না। মনে, তাঁর অন্তরের অমূরাগের অতল জলে তা মিলিয়ে যেত। রাগ বলুন, দুঃখ বলুন, শোক-তাপ বলুন, পুষে রাখতেন না কিছুই। কবির হৃদয় কিনা, তাই আঘাত পেলে তখনকার মত একবার বনবান করে বেজে উঠত, কিন্তু অল্পক্ষণেই সে বাক্সার খিশে যেত—অনন্তকাল মহাকাশে ষে রংয় বীণা অবিরাম বাজছে, তাঁর বাক্সারের সাথে ।

একবার কে যেন বিদ্বান লোক লিখেছিলেন যে, *ৰবিবাবু Lyrical* কবি কি না, তাই ওর লেখার মধ্যে হাস্যরস নেই। কবিবর সে লেখাটুকু আমাদের পড়ে শুনিয়ে খুব হাসতে হাসতে বললেন, “এত হাসছি, তবু ভদ্রলোক বলে কিনা আমার হাস্যরস নেই ।” বাস্তবিক ওর আশৰ্য ক্ষমতা ছিল খুব গুরুগভীর কথার মাঝেও হস্তাং একটুখানি হাসবার ও হাসাবার। একদিন উত্তরায়ণে দুপুরবেলা আমি খেতে বসেছি, কবি বসে আমাকে খাওয়াচ্ছেন আর গুরগুন করে গান গাইছেন। অকষ্মাং আমাকে জিজ্ঞাসা করলেন, “আচ্ছা মশায়, আপনি Personal God মানেন ?” আমি একটু চূপ করে রইলাম, ওর সামনে বাচালতা করতে বড় লজ্জা হত। উনি আমার দিকে আবার তাঁকাতে অগত্যা আস্তে আস্তে উত্তর দিলাম, “আমি ত অন্ত কোন ব্রকম God জানি না ।” খুব হেসে উঠলেন, “আমারও তাই। তবে তর্ক করতেও ত ছাড়ি না ।”

কবিবর যে বিজ্ঞপ্তের বাণে প্রতিপক্ষকে জর্জরিত করতে পারতেন, একথা আপনারা সবাই জানেন। মেকালের প্রবন্ধাবলীতে, কবিতায়, এর বিস্তর নির্দর্শন দেখতে পাওয়া যায়।

“হিং-টিং-ছট”, “দামু বোসে চামু বোসে কাগজ বানিয়েছে”, “কেমনে এ-নাম করিব সহ, আমরা আর্য-শিশু” বা “মাথায় খাটো বহরে বড় বাঙালী সন্তান” যেমন কাব্যে উদাহরণ, তেমনই গত্তেও অত্যুক্তি, মুখুজ্যে বনাম বাঁড়ুজ্যে, বড় সাহেবে ও ছেট সাহেব ইত্যাদির মত উদাহরণের অভাব নেই। তবে তীব্র বিদ্রূপ ছাড়া বিশুদ্ধ হাস্যরসের বসিকও তিনি ছিলেন। ‘রাজা ও রানী’তে “এক বই পিতা নয় তারই নাম ভুলি, দেবতা তেজিশ কোটি গড় করি সবে” কিংবা “চিরদিন অর্ধাশনে কেটেছে যাহার আজও তার অনশন হল না অভ্যাস” ইত্যাদি এর চমৎকার নির্দর্শন। ‘গল্পগুচ্ছে’ ত কতই আছে। ‘শেষের কবিতা’-র মতন অতি কঠুণ্ড কাহিনীও ব্যঙ্গ শ্লেষ ও কোতুকে সম্মত হয়েছে, তারই জন্য যেন tragedy আরও ফুটে উঠেছে।

যাক, এমন সাহিত্যের কথা, আমার চেয়ে যোগ্যতর ব্যক্তিরা আলোচনা করবেন। আমি যা জানি, তাই বলি। ১৯০৭ সালে যখন তৎকালীন রাষ্ট্রীয় নেতা অরবিন্দ ঘোষ মহাশয় রাজস্বোহ অপরাধে গ্রেপ্তার হন তখন রবীন্দ্রনাথ টাকে সম্মোধন করে দীর্ঘ কবিতা লেখেন, “অরবিন্দ, রবীন্দ্রের লহ নমস্কার,” আপনারা পড়ে থাকবেন। অরবিন্দবাবু যেদিন ছাড়া পেলেন সেইদিন বিকেলে আমরা কয়েকজন বন্ধু টাকে নিয়ে বসে খুব হল্লা করছি, এমন সময় হঠাতে কবিবর এসে উপস্থিত হলেন। তিনি কোনোকম মামলী কৃত্রিম অভিনন্দন না করে একেবারে অরবিন্দবাবুকে জড়িয়ে ধরে খুব হেসে বললেন, “এ কি মশায়, আমাকে ফাঁকি দিলেন, এত করে কবিতাটা লিখলুম।” মুখে মধুর হাসি, কিন্তু গলাটা বেশ ধরা। তারপর সবাই বসে কাজের অকাজের কত কথাই হল, সে-সব উল্লেখ করার স্থান এ নয়। তবে হাসির দিকটা কবি জাগিয়ে রাখলেন যতক্ষণ ছিলেন।

রবীন্দ্রনাথের হাসি-তামাশা সব চেয়ে জমত ছোটবড় ছেলেমেয়েদের সঙ্গে। নাতনী মন্দিরীকে তিনি যে সব গল্প বলতেন তার কতক কতক ত ছাপা হয়ে বেরিয়েছে, আপনারা নিশ্চয় পড়েছেন। ছোটদের সঙ্গে বসে যখন কলরব করতেন বহুদূর থেকে তার আঁওয়াজ শোনা যেত। কবির কাছে আমার যেটুকু কদর ছিল তার একটা মস্ত কারণ আমি এই ছোটদের ভালবাসতাম। এক একদিন এক গাল হেসে বলতেন, “মশায়, আপনি আমার নাতনীদের আমার কাছছাড়া করে নিচ্ছেন।”

একবার দেখলাম জিমিদারি থেকে কয়েকজন প্রজা এসেছে আশ্রমে। তাদের নিয়ে কবিবর অনেকক্ষণ ধরে হাসিটাটা গল্পগুজব করলেন। খানিক পরে আমাকে সেখানে ডেকে পাঠালেন, কেননা দুদিন আগে আমি ওঁকে একটু তামাশা করে বলেছিলাম, “আপনি আর আগের মতন অপূর্ব ছোটগল্প লিখতে পারবেন না, কারণ এখন আপনি পাড়াগেঁয়ের দীনদুঃখীর জীবনের থেকে অনেকখানি দূরে সরে গেছেন।” সেদিন কিন্তু যা দেখলাম তাতে হৃদয় যোহিত হয়ে গেল। বিশ্বকবি এখনও তাহলে আমাদের ঘরের লোকই আছেন। নইলে এদের সঙ্গে অমন প্রাণ খলে হাসছেন কি করে! আমাদের ঘরের লোক বলছি বটে,

କିନ୍ତୁ ହସ୍ତ ଆମାଦେର ଭୟ, ଗରୀବ ଦୁଃଖୀରି ଆପନ ଜନ, ସାଦେର ବିଷୟ ଲିଖେଛେ, “ଏହି ସବ ମୃତ୍ୟୁମ ମୂଳେ ଦିତେ ହବେ ତୋସା ।” ସତିଯ ଏହି ପ୍ରାଣ ଖୁଲେ ହୋସି ବଡ଼ ଏକଟା ଦେଖତେ ପେତାମ ନା ଯଥନ କବି ଆମାଦେର ମତନ ମାନ୍ୟରେ ମୁଢ଼େ କଥାବାର୍ତ୍ତା କହିତେନ । ବୋଧହୟ ଆମାଦେର ଅନ୍ତରେର ମଲିନତା ତା'ର ନଜର ଏଡ଼ାତେ ପାରନ ନା । ତାଇ ଦେଖତାମ ଯେ ତା'ର ଅପୂର୍ବ ମୌଜଣ୍ଯ ଏକଟୁଓ କୁଣ୍ଡ ହଛେ ନା ବଟେ, ଯା କରିବାର ସବହି କରିଛେ, କିନ୍ତୁ କୋଥାଯ ଯେମ ଏକଟୁ ବାଧିଛେ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ମାନ୍ୟ, ତା'ର ଚାଷୀରା ମାନ୍ୟ, ଛୋଟବଡ଼ ଛେଲେମେଯେରା ମାନ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଠିକ ମେ ରକମ ମାନ୍ୟ ଆମରା ହସ୍ତ ହତେ ପାରତାମ ନା ।

ଏକଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାବେଳାଯ ଉଦୟନେର ପଶିମେର ବାରାନ୍ଦାୟ ଏକଟା ଅଭିନୟ କି ନାଚେର ମଜଲିସ ବସେଛେ । ମାବାଧାନେ କବି ତା'ର ତଙ୍କାର ଉପର ମମାମୀନ, ମେଯେ-ପୁରୁଷ ସବାଇ ତା'ର ଦୁଇ ପାଶେ ନୀଚେ ବସେ । ଏମନ ସମୟ ଏକଟି ଛୋଟ୍ ଆମେରିକାନ ମେଯେ ସଲଜ୍ଜଭାବେ ଏମେ କବିକେ ପା ଛୁଁଯେ ଅଗାମ କରଲେ, ତାରପର ଦ୍ୱାଙ୍ଗିଯେ ଉଠେ ହାତ ବାଙ୍ଗିଯେ ଦିଯେ ବଲେ ଉଠିଲ, “And how are you this evening, Mr. Gurudeva ?” ମେଯେଟିର ମା ଶଶବ୍ୟକ୍ଷ ହସେ ଦ୍ୱାଙ୍ଗିଯେ ଉଠିଲେନ । ଗୁରଦେବ କିନ୍ତୁ ଉଚ୍ଚେଷ୍ଟରେ ହସେ ବଲିଲେନ, “Quite well, thank you, dear ; come and sit by me.” ଏକଟା ଆନନ୍ଦେର ଲହର ଥେଲେ ଗେଲ ସାରା ଆସରଟାତେ । ମାନ୍ୟ ମାନ୍ୟକେ ଥାତିର କରିଲେନ ।

ଆର ଏକଦିନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ କୋନାର୍କେର ସାମନେର ବାରାନ୍ଦାୟ ବସେ ଚା ଥାଇଛେ । ଆମରା ଦୁଇରଙ୍ଗନ କାହେ ବସେ ରଯେଛି । ଏମନ ସମୟ ଏକଟି ମୁସଲମାନ ଚାଷୀ ମୃତ୍ୟୁରେ କାହେ ଏମେ ଜିଜ୍ଞାସା କରଲେ, “ଇହା ମଶାୟ, ଗୁରଦେବବାବୁ ଥାକେନ କୋଥାଯ ?” ଲୋକଟାର ବେଯାଦିବିତେ ଆମରା ବିଚିଲିତ ହସେ ଉଠିଲାମ । କବିବର କିନ୍ତୁ ମଧୁର ହସେ ଉତ୍ତର ଦିଲେନ, “ଏହି ଯେ ଗୋ, ଆମି ହେଥ୍ୟା, କି ଚାଇ ବଲ ଦେଖି !” ତ୍ର୍ୟକ୍ଷଣାଂ ମେଜ୍ରେଟାରୀକେ ଡେକେ ତା'ର କାଜ ହୋଲି କରେ ଦିଲେନ । ମାନ୍ୟ କି ନା !

ଏହିଥାନେ ଆର ଏକଟି ଗଲ ବଲି ଉଠେବାରକମେର । ଆପନାରା ଦେଖିବେନ ଯେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଅତ ମହଜେ ତଥାକଥିତ ବାବୁଲୋକେଦେର ବେଯାଦିବି ବରଦାନ୍ତ କରିଲେ ନା । ଏକଦିନ ବିକେଲବେଳାଯ ଉତ୍ତରାୟନେର ବାଗାନେର କୋଣେ କବି କିମ୍ବେଳିକଣ ହୋଟେଲେର ମେଯେଦେର ନିଯେ ବସେ ଆହେନ । କଳକାତା ଥେକେ ଖୁବ ଭାଲ କେକ ଏମେହେ ତାଇ ଥାଓୟାଇଛେ । ମେଯେରା ଖୁବ ଆମୋଦ କରେ ଥାଇସେ । ଆମରା ଦୁଇ ଏକଜନ ବରାହୁତତ୍ତ୍ଵ ଆଛି । ହଠାଂ ଦେଖା ଗେଲ ଯେ ଦୁଇନ ଭଦ୍ରଦେଶୀ ତକ୍ରଣ ଅନ୍ଦୁର ଦ୍ୱାଙ୍ଗିଯେ ରଙ୍ଗ ଦେଖିଛେ । କବି ତା'ରେ ଦିଲିକେ ବାର ଦୁଇ ସ୍ଥିରଦୃଷ୍ଟି ହାନା ମହେତ ତା'ରା ସବେ ଗେଲ ନା, ହାଁ କରେ ଦେଖିତେହ ଥାକୁଳ । ଆମାଦେର ହାତ ବାଁଧା, କେନନା ଆମରା ଜାନି ଯେ ଗୁରଦେବ ଚେତୋମେଚି ବା ରାତ୍ର ବ୍ୟବହାର ଭାଲବାସେନ ନା । ଅବଶ୍ୟେ ମେଯେରା ଯଥନ ଅସ୍ତିତ୍ବ ବୋଧ କରିଲେ ଲାଗଲ ତଥନ ତିନି ମିଜେହି ତର୍ତ୍ତମାର ସବେ ଚେତୀଯେ ବଲିଲେନ, “ଆମି ଆମରା ବାଙ୍ଗିତେ ଆମାର ମେଯେଦେର ନିଯେ ଗଲ କରିବ, ସେଥାମେତେ ତୋମରା ଉପଦ୍ରବ କରିବେ !” ଅବଶ୍ୟ ଏକବାର

ইঙ্গিত পেতেই আমাদের একজন তরুণ তৎক্ষণাত্ম উঠে গিয়ে বাবুদের অপসারিত করলেম। কবি শুভ এইটুকু বললেন, “এদেরও কি ভদ্রলোক বলতে হবে?” তারপর আমোদ-প্রমোদ আবার পূর্ববৎ চলল।

জগতে একরকমের লোক থাকে যারা কেবলই দিয়ে যায়। ভগবান তাদের এখানে পাঠান শুধু এই দেবার জন্য। তবে নিছক দেনেওয়ালা মাহশ পৃথিবীতে খুব দুর্লভ। আমাদের বৰীজ্ঞানাত্ম এদেরই একজন ছিলেন। তাঁর অস্ত্রপম রূপ একবার দেখলেই মনে হত কত কি পেলাম। একটু কাছে বসে তাঁর মুখের দুটো কথা শুনলে তাঁর জের বহুদিন চলত। আমার সৌভাগ্যক্রমে আমি তাঁকে দেখেছি অনেক, তাঁর কথাও শুনেছি অনেক। তিনি কথা কইতে জানতেন ও কইতেন নানা বিষয়ে, দর্শন, বিজ্ঞান, ইতিহাস, সাহিত্য, লিলিতকলা, মুকল বিষয়েই। কথা কইতেন, কিন্তু মাস্টারি করতেন না। শ্রেষ্ঠ যা পেত, তা সোনারূপার মত ভারবান নিরেট বস্ত নয়। সবই যেন সুন্দর, সু-বর্ণ, সুগন্ধ ফল। আনন্দময়ের যে আনন্দ তাঁর ভিতরে সূর্ত হয়েছিল সেই আনন্দ অকাতরে পরিবেশন করতেন তিনি।

আমি নিজে পেশাদার লেনেওয়ালা। চিরজীবন যা যেখানে পেয়েছি, কুড়িয়ে বেড়িয়েছি। বৰীজ্ঞানাত্মের মতন আনন্দের খনি হাতের কাছে পেয়ে যে আনন্দ লুটেছি, তা আমার জন্মজয়ান্ত্রে কাজ দেবে। তবে একটা কথা মুক্তকণ্ঠে আপমাদের কাছে স্বীকার করি যে, আমি কেবল নিয়েছি, নির্জনভাবে নিয়েছি, দিতে পারি নি কিছু। কি আর দেব বলুম, উদ্দের কি আর সত্যি কিছু দেওয়া যায়! আকাশের হাওয়া, নদীর জল, স্বর্যের আলো এদের ঋণ পরিশোধ করতে চাওয়া বাতুলতা। ভালবাসা যদি কিছু দিতে পেরে থাকি ত সে মুখে বলবার কথা ত নয়! তিনি নিজে হ্যাত জানতেন।

হই একদিন কঠিং কথনও কবি এক আধটা গান গেয়ে শুনিয়েছিলেন—এক। এক। যদে। চিরদিন মনে থাকবে। একদিন টেবিলে মনে আছে, “ওহে জীবনবল্লভ” গাইলেন চোখ বুজে খুব ধীরে ধীরে। সে গান নয়, ধ্যান। আমার এক বদ্ধ সেখানে ছিলেন, তাঁরই জন্য সেদিন গাওয়া, তিনি এখনও ঐ দিনের গানের কথা বলতে চোখের জল ঝাঁঝতে পারেন না। আর একদিন কবি শুনিয়েছিলেন তাঁর সোনার বাঙলা। “তোমার এই খেলাঘরে শিশুকাল কাটিল রে, তোমার ধূলোমাটি অঙ্গে মাথি ধৃত্য জীবন মানি” গাইতে গাইতে স্বর বক্ষ হয়ে গেল, ছলছল চোখে মুখ ফিরিয়ে বসে রাইলেন একটুক্ষণ; তাঁর বিষণ্ন মুখে আমি সোনার বাঙলার জীবন্ত রূপ দেখতে পেলাম; জীবন ধৃত হল।

অনেক বুদ্ধিমান লোকে জিজাসা করেন, ববিবাবু কি সাধক ভক্ত ছিলেন। হ্যাত তাঁরা খুশী হবেন যদি আমি বলি যে না, তিনি তা ছিলেন না। কিন্তু সত্যের খাতিরে তাঁদের নিরাশ করতে হল। বৰীজ্ঞানাত্ম পৱন তত্ত্ব, শ্রেষ্ঠ সাধক ছিলেন। তিনি মায়াবাদের ধার ধারতেন না, হঠযোগের যৌগিক প্রক্রিয়া সমক্ষে তাঁর কোন কুতুহল ছিল না। কিন্তু

১৯৬৪  
১৯

ତିନି ବିରାଟି ବିଶେର ଅତ୍ୟେକଟି ବଞ୍ଚିତ ମଧ୍ୟେ ପରମ ହୃଦୟରକେ ମୂର୍ତ୍ତ ଦେଖିଲେ । ଏ ବିଷୟେ ତାଁର ଅତୁଟକୁ ଦିଧା ସଂଶୟ ଛିଲ ନା । ତିନି ବାବାର ବଲତେନ, କର୍ମ ଛେଡ଼େ ଯେ ସାଧନା ତାକେ ଆମି ମାନି ନା—କୁର୍ବଙ୍ଗବେହ କର୍ମାଣି ଜିଜୀବିଷେଖ ଶତଃ ସମାଃ । ବଞ୍ଚିତ: ତିନି ଯେମନ ପ୍ରେମେର ଆନନ୍ଦେ କର୍ମ କରିଲେ, ତେମନି ଆବାର ଏକାନ୍ତେ ନିଭୃତେ ପରମ ପ୍ରେମାଷ୍ପଦେର ସାଥେ ନିବିଡି ମିଳିଲାନନ୍ଦେ ବିଭୋର ହୟେ ଥାକିଲେ । ଏକଥା ଯେ ଶୁଣୁ ତାଁର ଲେଖା ପଡ଼େ ଜେନେଛି, ତା ନାୟ । ଯା ଚକ୍ର ଦେଖେଛି, କାମେ ଶୁଣେଛି, ତାଇ ବଲଛି ।

ଶାନ୍ତିନିକିତନେ ଥାକିଲେ ଅନେକ ସମୟ ଭୋବେ ଓଣ କାହେ ସେତାମ । ଗିଯ଼େ ଏକ ଏକଦିନ ଦେଖିତାମ ଯେ ଚୁପୁଟି କରେ ଚୋଥ ବୁଜେ ବମେ ରୋହେନ ଉଠିଲୁ ଶୂର୍ବେର ଦିକେ ମୁଖ ଫିରିଯେ, ରକ୍ତିମ ଆଭାତେ ଶୁନ୍ଦର ମୁଖାନି ଉତ୍ସାମିତ । ପମେର ବିଶ ମିନିଟ ଅବଧି ଏ ରକମ ନିଶ୍ଚଳ ବମେ ଥାକିଲେ ଦେଖେଛି । ତାଁରପର ହୟତ ଚୋଥ ଖୁଲେ ଅରୁଚର ବନମାଳୀକେ ଡାକ ଦିଲେନ । ଆମାକେ ଦେକେ ବ୍ୟକ୍ତ-ସମତ୍ତ ହୟେ ବଲଲେନ, “ଆପନି ଏମେହେନ ! ବନମାଳୀ, ଆମାକେ ଡାକିଲେ ପାରିସ ନି !” ପରେ ଅନେକବାର ଓଣକେ ବଲେଛି ତର୍କେର ଛଲେ, “ଆପନି ଯେ ବଲେନ, ଧ୍ୟାନଧାରଣା କିଛୁଇ ନାୟ, ଆମି ଶୁଣୁ କରିଛି ଜାନି ; ତାହଲେ ଉଠିଲୁ ଶୂର୍ବେର ପାନେ ଫିରେ ଚୋଥ ବୁଜେ ଓକି କର୍ମ କରେନ !” ଉନି ହେସେ ଜବାବ ଦିଯେଛେନ, “ନା, ଆମି ଧ୍ୟାନ କରି ନା ।” ବାନ୍ତବିକ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର କାହେ ଧର୍ମ ଛିଲ ଏକଟା ଜୀବନ୍ତ ସତ୍ୟ—ଚିରଶୁନ୍ଦର ଉପଲକ୍ଷ, rational religion ନାମକ ଜଗା-ଖିଚୁଡ଼ି ନାୟ । ଏ ଯାରା ଜାନେ ନା, ତାରା କବିବରକେ ଚିଲଲେ ନା । “ଶୀମାର ମାବେ ଅସୀମ ତୁମି ବାଜାଓ ଆପନ ହୁଏ, ଆମାର ମାବେ ତୋମାର ପ୍ରକାଶ ତାଇ ଏତ ମଧୁର ।” ଏକି କଥନାମାନି—rational construction—ବୁଦ୍ଧି-ଗଠିତ ଧାରଣା ହତେ ପାରେ ! ତାରୀ କଥା ଏସେ ପଡ଼େଛେ, ଆର ଏ ସମସ୍ତଙ୍କେ କିଛୁ ବଲବ ନା । କିନ୍ତୁ କବିର ଧ୍ୟାନୀ ମୂର୍ତ୍ତି କି ହୃଦୟ !

ଏବେ କଥା ଯା ବଲଛି, ଏ ଆମାର ବୁଢ଼ୋ ବୟମେର କଥା । ଆମଲେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ସଙ୍ଗେ ଆମାର ପ୍ରଥମ ପରିଚୟ ହୟ ସଥି ଛେଲେବେଳାଯ ଆମାର ହୃଦୟ ଜମାହାନେ “ବାଲକ” ପତ୍ରିକାର ପାତାଯ ତାଁର ବାଜର୍ଷି ଉପତ୍ୟାସ ପଡ଼ିଥାମ । ୧୮୯୦ ହତେ ୧୮୯୬ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆମାର କଲକାତାଯ ଛାତ୍ରଜୀବନ । ଏଇ ସମୟ କବିବର ଆମାଦେର ଜ୍ଯୋତିର ମାବେ ମାବେ ପ୍ରବନ୍ଧ ପଡ଼ିଲେ, କଥନାମାନି—Scottish-ଏର ହଲ-ଏ, କଥନାମାନି କାନୋନି ଥିଯେଟାରେ । ଆମରା ଦଳ ବେଁଧେ ସେତାମ ପ୍ରବନ୍ଧ ପାଠ ଶୁଣିଲେ, ଆର ଶେଷ ହୟେ ଗେଲେ “ଗାନ ଗାନ” କରେ ବିଷମ ଚୀକାର ଜୁଡ଼େ ଦିତାମ । ଏଇ ସମୟେର ବିଧ୍ୟାତ ଗାନ—“ତୁ ପାରି ନା ଶୁଣିଲେ କେନ ପ୍ରାଣ”, “ଆମାଯ ବୋଲୋ ନା ଗାହିଲେ ବୋଲୋ ନା”, “ଆମାଯ ସତ୍ୟ ମିଥ୍ୟ ମକଲାଇ ଭୁଲାଯେ ଦାଓ” ଇତ୍ୟାଦି ସର୍ବଦା ଆମାଦେର ଛୋଟ ଛୋଟ ବୈଠକେ ଗାନ୍ତୋ ହତ । ଆମରା ଆମାଦେର ରବିବାବୁକେ ଦେଖେ, ତାଁର ମଧୁର ଗାନ ଶୁଣେ ଭରପୁର ହୟେ ବାଡ଼ି ଫିରିଥାମ । ପ୍ରବନ୍ଧ ଖୁବ ବୁଝିଲେ ପାରିଥାମ ନା, ଅନ୍ତତଃ ଆମାର ମତ ବୋକା ମାତ୍ରା ଯାରା । ତାତେ କିଛୁ ଏସେ ସେତ ନା, ତିନି ଆମାଦେରଇ ରବିବାବୁ ଛିଲେନ ତ ! ଏହି ସମୟ ଆମାର ତାରୀ ଏକଟା ହୃଦୟାନ୍ତର ହୟେ ଗେଲ । ଘଟନାକ୍ରମେ କବିର ସଙ୍ଗେ ମାନ୍ଦ୍ରାଂ ପରିଚୟ ଘଟିଲ ।

১৮৯৪ সালে বোংগাই-এর নেতা ফিরোজশাহ মেহতা ব্যবস্থাপক সভাতে খোলাখুলি সিভিল সার্ভিসের হাকিমদের জোর নিন্দাবাদ করাতে সরকার পক্ষ অত্যন্ত শুক হন। সরকারের ক্ষেত্রে কলকাতার জনসাধারণের খুব আনন্দ হল। মনের আবেগে তাঁরা হ্রিয় করলেন যে মেহতা সাহেবকে টাউন হলে মন্তব্য জনসা করে অভিনন্দন দেওয়া হবে। এই উপলক্ষে যে ছোট এক কমিটি গঠিত হল, রবীন্দ্রনাথ তার একজন উৎসাহী মেম্বর হলেন। আমি এই ব্যাপারে খুচরো খাটা-খাটুনি কিছু করবার স্বয়েগ পেয়েছিলাম। সেই স্থৰে রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে পরিচয়ের সৌভাগ্য হল। তিনি আমার উৎসাহ দেখে একটু পিঠ চাপড়েও দিয়েছিলেন। আর আমার পায় কে! রবিবাবু আর আমার কাছে দুর্বল দেবতা রইলেন না, “কড়ি ও কোমল”, “মানসী”, “সোনার তরী”-র কবিও রইলেন না; ভারত উদ্বাগের ক্ষেত্রে তাঁর তাঁবে যথন কাজ করলাম, তখন তিনি আমার চোখে একজন বড় বাণীয় মেতাই হলেন! পরে কিছুদিনের জন্য এ সমন্ব ঘনিষ্ঠতর হয়েছিল। তবে সে বিষয়ে বিশদভাবে কিছু বলব না এখনে।

১৮৯৯ সালে যথন আমি দীর্ঘ প্রাস থেকে দেশে ফিরলাম, তখন কলকাতায় সঙ্গীত সমাজের খুব বোল-বোলাট। সেখানে আমার শঙ্কুরমহাশয় ও রবিবাবু প্রধান পাণ্ডা ছিলেন। বছর খানেক কি বছর ছই বাদে যথন ওঁরা ‘বিসর্জন’ নাটক অভিনয় করলেন, তখন কবি হলেন রঘুপতি আর শঙ্কুর মহাশয় জয়সিংহ। বলতে ভুলে গেছি যে এঁরা দুজনেই ১৮৯৪ সালের মেহতা অভিনন্দন কমিটির সদস্য ছিলেন। সেই থেকে দুজনের মধ্যে বেশ একটা ঘনিষ্ঠ সমন্ব হয়েছিল। এঁরে নাম গৃট মন্ত্রণাসভায় আমি ও ষষ্ঠৰেন ঠাকুর মহাশয় তরুণ কর্মী হিসাবে উপস্থিত থাকতাম। এসব কথা বলছি প্রধানতঃ এইজন্য যে দেশে যথন একটা প্রবল ভাবের বঢ়া তাকে তখন কি মাহুশ রবীন্দ্রনাথ, দেশের কবি রবীন্দ্রনাথ, তাতে সাড়া না দিয়ে থাকতে পারেন! সাড়া ত তিনি দিয়েছিলেন, আপনারা জানেন ১৯০৫ সালে জাতীয় মিছিলে “ওদের বাঁধন ষতই শক্ত হবে, যোদের বাঁধন ততই টুটিবে” গান গেয়ে।

আবার সাড়া দিয়েছিলেন ১৯১৯ সালে সরকারদ্বন্দ্ব খেতাব প্রত্যর্পণ করে। কিন্তু এই প্রবল দেশপ্রেমের স্থুতিপাত হয়েছিল বহুপূর্বে যথন তিনি ছাত্রদের কাছে গেয়েছিলেন, “যদি মান পেতে চাও, যদি প্রাণ পেতে চাও, তবে প্রাণ আগে কর দান।” তারপরে এই শতাব্দীর আরজে যথন লাট কর্জন সাহেব নানা বকয়ে দেশবাসীকে অপমান করতে উত্তৃত হলেন, তখন তাঁর প্রকাশ্ন প্রত্যুত্তর কবিবর নামা বকয়ে দিলেন। এসব কথা আমরা জানি। কিন্তু বাণিজ্যিক কাজ ত সবটাই প্রকটভাবে চলে না। এর একটা নিগৃট স্বরূপও থাকে। তাঁর সঙ্গে আমাদের কবির কি বা কতটা সমন্ব ছিল তা বলবার সময় এখনও আমে নি। অস্ততঃ এখানে বলা অপ্রাসঙ্গিক হবে। জাপানী মনীষী ওকাকুরা মহাশয়ের এদেশে আগমন, তাঁর সঙ্গে রবীন্দ্রনাথের ঘনিষ্ঠতা, আমার শঙ্কুরমহাশয়

হেমবাবুর সঙ্গে উভয়ের যোগ, হেমবাবুর পুত্রের ওকাফুরা মহাশয়ের সঙ্গে জাপান গমন, কলকাতায় শিবাজী উৎসবের অরুষ্ঠান, কবির পুত্র রথীন্দ্রবাবুর আমেরিকা যাত্রা—এই সমস্ত ও অগ্রাণ্য ঘটনাবলীর পিছনে কোম গৃঢ় ব্যাপার প্রাচ্ছন্ন আছে বলে মাঝুষে সন্দেহ করত। অন্ততঃ কবিবরের বোলপুর বিদ্যালয়ের উপর সরকারের বক্রদৃষ্টি অনেক দিন অবধি ছিল।

“অরবিন্দ, রবীন্দ্রের লহ নমস্কার” কবিতাটির উপরে উল্লেখ করেছি। সে কবিতার পিছনে কি ভাব প্রচন্দ বয়েছে তা সহজেই অনুমেয়। কিন্তু কিছুদিন পরে যখন বোমার মামলা, ধর-পাকড়, খুনোখুনি ও হিংসা-প্রতিহিংসার তাণ্ডব শুরু হল তখন কবিবরের স্বত্ত্বাবতঃ আনন্দয় ও শাস্তিপ্রিয় হৃদয় অত্যন্ত বিচলিত হল। “পথ ও পাথের” ইত্যাদি মানা লেখা লিখে তিনি দেশের ক্ষিপ্ত উদ্ব্রান্ত তরুণমণ্ডলীর মন ঠাণ্ডা করতে প্রবৃত্ত হলেন। তবে দাঁবানল জালান সোজা, নেবান শক্ত। যদি নেবে ত সে স্বাভাবিক কারণে, জল চলে তাকে নেবান যাও না। কালের গতিতে আগুম নিবল; আবার জলল, আবার নিবল; এইভাবে চলে আসছে। ইতিমধ্যে রবীন্ননাথ বাণ্ডায় আন্দোলন থেকে দূরে সরে গিয়ে আর এক পথে সার্থকতার দিকে এগিয়ে চলেছিলেন। তাঁর প্রতিভা স্বত্ত্বাবতঃ স্বজনোন্মুখ, প্রলয়ক্ষয়ী নয়। বঙ্গ-ভঙ্গের সময় সারা দেশ জুড়ে যে বিক্ষোভ এসেছিল তার একটা দিক ছিল জাতীয় শিক্ষা, সমাজসংগঠন ও পল্লীসংস্কার। এই দিকটাতে রবীন্ননাথ ছিলেন অগ্রণী, শুধু ভাবুক হিসেবে নয়, কর্মী হিসেবেও। যখন মারামারি কাটাকাটির স্তুত্রপাত হল তখন তিনি পরিপূর্ণ উত্তমে এই সমস্ত কাজ মাথায় তুলে নিলেন। ফলে ধীরে ধীরে শাস্তিনিকেতন ও শ্রীনিকেতনের প্রতিষ্ঠা, কবির বারংবার বিদেশ ভ্রমণ, আন্তর্জাতিক আদর্শের প্রচার ও বিশ্বভারতীর স্থাপনা।

এ সময়টাতে আমি বড় একটা দেশে থাকিনি, কবিবরের সার্বভৌম আদর্শের অভিযোগ্যতি দূর হতেই দেখছিলাম। পরে যখন আমার সময় এল, তখন তাঁর নৃতন কর্মক্ষেত্রে তাঁর পিছনে এসে দাঁড়ালাম। আগেই বলেছি তাঁর কাজ আমি বিশেষ কিছুই করতে পারি নি। তবে আমার নিজের বিস্তর লাভ হল। কয়েক বৎসর ধরে অন্তরঙ্গভাবে তাঁর কাছে থাকতে পেলাম। দেখলাম যে এ রবীন্ননাথ আর আমার সে পুরোনো রবীন্ননাথ নয়। তাঁর মনের বিক্ষোভ চাঁকল্য উত্তেজনা সব যেন চলে গেছে। অন্তরে সারা বিশ্ব একনীড় হয়েছে। মাঝুষ মহামাহুরের পদবীতে উঠেছেন। তাঁর জীবনের আনন্দ তরঙ্গায়িত হচ্ছে সমগ্র জগতে। পুরোনো সেই মনোরম কাস্তি যেন আরও প্রশান্ত সুন্দর হয়েছে। কয়েক বৎসর তাঁর সংস্পর্শ থেকে আমি বেশ বুঝতে পারছিলাম যে তিনি আমার দৃষ্টিকেও সঙ্গীর্ণতার পাশ থেকে মুক্ত করে উদ্বার বিরাটের পানে নিয়ে যাচ্ছেন। ছেলেবেলা থেকে তাঁর লেখা পড়েই মাঝুষ হয়েছিলাম, তিনিই আমাকে আমার শেষ পথ ধরিয়ে দিলেন।

কবিবরের সাধের বিশ্বতারতীর আদর্শ জগৎ নিতে পারে কি ? পারবেই একদিন । তবে যে তুমুল কালৈশাখী আজ ক'বছর বইছে, এর মাঝে কি আর নৃতন কিছু গড়ে উঠা সন্তু ! রবীন্দ্রনাথের বৈশিষ্ট্য ছিল তাঁর সর্বভূতে প্রেম, অকপট প্রেম—তাঁর সর্বং খরিদং ব্রক্ষ-এর উপলক্ষি । এই পরিপূর্ণ প্রেম, এই বিরাট অস্তুতি যদি রবীন্দ্রনাথের যুগে জীবন্ত থাকে ত একদিন তাঁর সাৰ্বভৌম আদর্শ গৃহীত হবে, নইলে নয় । এ জোড়াতালির কাজ নয় ।

আর, রবীন্দ্রনাথ স্বয়ং, তিনি তাঁর জলনা-কলনা ভাবমা-ধাৰণা খেলাধুলোৱ অনেক উপরে । বাহিরের জগৎ তাঁকে মনে রাখবে কি না, জানি না । তবে বাঙ্গলাৰ জলে-হলে আকাশে-বাতাসে তিনি অমর হয়ে রইলেন । বীরভূমের প্রাস্তরে জয়দেবেৰ কেঁদুলী শঙ্গীদাসেৰ নাহৰেৰ সঙ্গে বিবিবাবুৰ শাস্তিনিকেতনেৰ মেলা যাৰচন্দ্ৰদিবাকৰ বসবে । সেইখানে, যেখানে 'গ্রামছাড়া ঐ বাঙামাটিৰ পথ' তাঁৰ মন ভুলিয়েছিল, সেইখানেই তাঁৰ প্রতিষ্ঠা ।

পরিশেষে, শৰৎচন্দ্ৰেৰ কথাৰ প্ৰতিধৰনি তুলে বলি, কবিগুৰু, তোমাৰ মধ্যে স্মৃতিৰে পৰম প্ৰকাশকে আজ নতশিৰে বাবৰাৰ নমস্কাৰ কৰি ।

প্রেসিডেন্সি কলেজে রবীন্দ্ৰ-পৱিত্ৰদে পঠিত এবং শীঁঅমল বসুৰ মৌজাত্যে "অলকা" পত্রিকা হইতে পুনৰ্মুদ্রিত ।

## ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ

ହରାଯୁନ କବିର

ପ୍ରଭାତେର ଦୀପ୍ତ ରବି ରଜନୀର ନିଃଶ୍ଵର ଗହନ  
ତିଥିର ଉତ୍ତାସି',  
ପୂର୍ବାକାଶପ୍ରାଣେ ଯବେ ଆକେ ତାର ରତ୍ନ-ଆଲିମ୍ପନ  
ଆଲୋକେର ଜୟଗାନେ ନିଥିଲ ଭୁବନ ଓଠେ ହାସି' ।  
ଅନ୍ଧକାର ଶିହରିଆ ଦୂରାନ୍ତରେ ମଭୟେ ମିଳାୟ,  
ଜୀବନ ଚଞ୍ଚଳି' ଓଠେ ନୃତ୍ୟଶୀଳ ଆନନ୍ଦ-ନୀଳାୟ,  
କୁଞ୍ଜେ ଫୋଟେ ପୁଷ୍ପ ରାଶି ରାଶି ।  
ହେ କବି, ଆଲୋକରଥେ ପୂର୍ବ ହତେ ପଶିମ ଗଗନେ  
ସାତ୍ରାପଥ ତବ,  
ବିଶ୍ଵବିଜୟନୀ ତବ ପ୍ରତିଭାର ପ୍ରଦୀପ୍ତ କିରଣେ  
ବିମୁକ୍ତ ଭୁବନ ଆନେ ପଦତଳେ ଅର୍ଧ୍ୟ ନବ ନବ ।  
ପୂର୍ବର ପଶିମ ଆଜି ଭୁଲିଯାଛେ ପ୍ରାଚୀନ କଳହ  
ତୋମାର ବିଜୟଗାନ ନତୋପାନେ ଓଠେ ଅହରହ  
ଆନନ୍ଦ-ଉଚ୍ଛଳ କଲରବ ।  
ଜୀବନ-ପ୍ରଭାତେ କବେ ସାତ୍ରା ତୁମି କରେଛିଲେ କବି,  
ଆଶାର ଆଲୋକେ,  
ସଂସାର ସଂଘାତ ଲାଗି' ଚିନ୍ତେ ତବ ଜାଗେ ଯତ ଛବି  
ଅମର ପ୍ରତିମା ଗଡ଼ି' ରୂପ ତାରେ ଦିଲେ ମର୍ତ୍ତ୍ୟଲୋକେ ।  
ଶବ୍ଦ ଆକାଶତଳେ ଅପରୁପ ଆଲୋକ ଉତ୍ସବ,  
ବସନ୍ତ ପୂର୍ଣ୍ଣମା-ରାତେ ମୋହମୟ ଗୀତିକଲରବ !  
ଉଚ୍ଛ୍ଵସିଲ ପ୍ରକାଶ-ପୁଲକେ ।  
ସ୍ଵଚ୍ଛ ଲଘୁ ମେଘସମ ଯେ ସ୍ଵପନ ଅନ୍ତର ଆକାଶେ  
ଭେଦେ ଯାଏ ଚଲେ,  
ଯେ ଆକାଜଙ୍ଗ ଅଗ୍ନିଗର୍ତ୍ତ ଗିରିସମ ବିଦ୍ୟୁତ-ବିକାଶେ  
ଜୋଲାମଯ ଶିଖା ମେଲି ସୁଗଭୀର ଅନ୍ତରେର ତଳେ,—  
ସ୍ଵପନବିଲାସୀ ଚିନ୍ତ ରଚେ ତବ ବିରାମବିହୀନ  
ମେ ଆଶା ଆକାଜଙ୍ଗ ଦିଯା ମଞ୍ଜୀତେର ସୁଧା ନିଶିଦିନ  
କବୁ ହାସି କବୁ ଅଞ୍ଜଲେ ।

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

নিখিল অন্তরমাঝে জাগে সেই দুর্বীর আবেগ

গভীর কন্দন,

পর্বত হঁটতে চাহে বৈশাখের নিরবেশ মেষ  
ভেসে যেতে নভেম্বরে ছিঁড় করি' মাটির বন্ধন।

সুদূর গগন-পারে কাশাহীন আকাজহার ভরে  
অনন্ত আলোক মাপি' তপ্তিহারা অন্তর গুমরে

খুঁজে ফিরে আশাৰ মনন।

তোমার জাগ্রত আত্মা ছড়াইল দিগ্দিগন্তৰে

যে অমৃতবাণী,

নিখিল মানবচিত্ত সমষ্টি বিস্ময়ের ভরে  
বৰণ কৰিল তারে সঞ্জীবনী প্ৰেমমন্ত্ৰ জানি'।

তোমার অন্তৰ মাঝে অসীম খুঁজিয়া ফেৰে সীমা,  
তিমিৰ উজলি তোলে মানবেৰ বিপুল মহিমা।

তৌকু দীপ্তি আলোকৱশি হানি।

প্ৰভাত-সঙ্গীত গাহি', আনন্দেৱ উচ্চৱোল তুলি'

বাহিৰিলে পথে,

যৌবন-বেদনা-ৱসে উচ্ছল রজনী দিনগুলি  
মানসীৰ লাগি তব সাজাইলে অন্তৰ আংগোতে।

ক্ষণিকাৰ পৱননে ভাসিল সোনাৰ তৰীখানি  
খেয়াঘাটে বসি' তব চিন্ত ভৱি' উচ্ছ্বসিল বাণী

সঙ্গীতেৰ স্পন্দ-স্মৰ্থা-স্বৰাতে।

পূৰবীৰ ছন্দে আজি বিবিৰ বিদায়-বীণা বাজে

ক্লান্ত সুগন্ধীৱ,

আসন বিৱহব্যথা মেধমায়া গচে চিন্ত-মাঝে,  
নয়নেৱ কোণে বালে মুক্তাবিন্দুসম অঞ্চলীৱ।

সে অঞ্চলিকা কঢ়ে লক্ষ লক্ষ বৰ্ষ ধৰণীতে  
তোমার অমৱ আত্মা যৌবনেৱ বিজয়-সঙ্গীতে

জাগাইবে মুহূৰ্বা মদিৱ।

## ବୀଜୁ ଶତବାର୍ଷିକୀ ପ୍ରସଂଗେ

ରାଜ୍ୟ ହରେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଚୌଡୁରୀ

କବିଗୁରୁ ବୀଜୁନାଥେର ଜୟଶତବାର୍ଷିକୀ ଅଛିଠାନେର ସେ' ଆଯୋଜନେ ଆଜ ଦେଶ ବିଦେଶ ବ୍ୟାପ୍ତ ତାହାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କି? ଯାହାରା ବାଂଲା ଭାଷାଭାଷୀ ନହେନ ତାହାରା କବିର କୌତିର ସମାଦର କରିବେନ, ଆର ଆମରା ଶ୍ରଦ୍ଧାନତ ଶିରେ ଓ ମର୍ଗୀରବେ ଶ୍ରବଣ କରିବ ବନ୍ଦଭାରତୀର ମେହି ବରପୁତ୍ରକେ ଯାହାର ଶୁଦ୍ଧୀର୍ଘ ସାଧନାୟ ଓ ଅପୂର୍ବ ମିଦିଲାଭେ ଆମାଦେର ବହ ରିକ୍ତତା ମସ୍ତ୍ରେ ଓ ଆମାଦେର ମାତ୍ରଭାସ ଅଗ୍ରାନ୍ତ ପ୍ରଦେଶେ ଶୁଦ୍ଧ ନୟ ସମଗ୍ର ଜଗତେ ଆଜ ସାହିତ୍ୟହଷିତଜ୍ଞାତ ପଣ୍ୟ ବିତରଣେ ମକ୍ଷମ ହଇଯାଛେ । ୧୩୦୧ ସାଲେ ବନ୍ଦୀୟ ସାହିତ୍ୟ ପରିସଦେର ଏକ ସଭାଯ ନବ ବନ୍ଦ ସାହିତ୍ୟର ପ୍ରଗତି ଆଲୋଚନା ପ୍ରସଂଗେ କବି ବଲିଆଛିଲେ—

“ଆଜ ଆମରା ଏକଥା ବଲିଆ ଅଳୀକ ଗର୍ବ କରିତେ ପାରିବ ନା ସେ ଆମାଦେର ତରୁଣ ବନ୍ଦ ସାହିତ୍ୟ ପୃଥିବୀର ଐଶ୍ୱରଶାଲୀ ବ୍ୟକ୍ତି ସାହିତ୍ୟ ସମାଜେ ଥାମ ପାଇବାର ଅଧିକାରୀ ହଇଯାଛେ ।” “ତଥାପି ବନ୍ଦ ସାହିତ୍ୟକେ କୁଦ୍ର ମନେ ହୟ ନା । ମେ କି କେବଳ ଅନୁରାଗେର ଅନ୍ଧମୋହିବଶତ ? ତାହା ନହେ ।” “ଆଜ ବନ୍ଦ ସାହିତ୍ୟ ଆପନ ଅନ୍ତରେର ମଧ୍ୟେ ଏମନ ଏକ ନୃତ୍ୟ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି, ଏକ ଦୃଢ଼ ବିଶ୍ୱାସେର ପୁଲକ ଅନୁଭବ କରିଯାଛେ, ସମସ୍ତ ବନ୍ଦହାଦୟେ ମୁଖ ଦୁଃଖ ଆଶା ଆକାଙ୍କ୍ଷା ଆନ୍ଦୋଳନ ମେ ଆପନାର ନାଡୀର ମଧ୍ୟେ ଉପଲକ୍ଷି କରିତେଛେ ।” “ଏଥିନ ମେ ଭିଥାରିବୀ ବେଶେ କେବଳ କ୍ଷମତାଶାଲୀର ଦାରେ ଦୀଢ଼ାଇୟା ନାହିଁ, ତାହାର ଆପନ ଗୌରବେର ପ୍ରାସାଦେ ତାହାର ଅନ୍ଧମ ଅଧିକାର ପ୍ରତିଦିନ ବିସ୍ତୃତ ଏବଂ ଦୃଢ଼ ହଇତେ ଚଲିଯାଛେ ।”

ଏହି ଭିଥାରିବୀକେ “ମହୀୟସୀ” କରିଯା ରାଥିଯା ଗିଯାଛିଲେ ଅବଶ୍ୟ ବକ୍ଷିମଚନ୍ଦ୍ର । ଅଭିନନ୍ଦମେର ମାଳା ବଦଳ କରିଯା ଦେଦିନ ସବେମାତ୍ର ତିନି ଅକାଳେ ଅନ୍ତମିତ । ତବେ କରିବ ଭାଷାଯ “ତିନି ଭଗୀରଥେର ଶ୍ରାୟ ସାଧନା କରିଯା ଭାବମନ୍ଦାକିନୀର ଅବତାରଣା” କରିଯା ଏବଂ “ମେହି ପୁଣ୍ୟଶ୍ରୋତସ୍ପର୍ଶ ଜଡ଼ଭଣ୍ଟ ମୋଚନ କରିଯା ଆମାଦେର ପ୍ରାଚୀନ ଭନ୍ଦରାଶିକେ ସଞ୍ଜୀବିତ କରିଯା” ଗିଯାଛିଲେ । ଇହାଓ କବିର ଭାଷାଯ “ସାମୟିକ ମତ ନହେ, ଏତିହାସିକ ସତ୍ୟ ।”

କିନ୍ତୁ ତଥାପି ପରିସଦ ଭବନେର ମେହି ଭାଷଣେ କବି ଦେଦିନ ବଲିଆଛିଲେ—

“ନବ ବନ୍ଦମାହିତ୍ୟ ଅଟ୍ଟ ପ୍ରାୟ ଏକଶତ ବ୍ୟସର ହଇଲ ଜୟଲାଭ କରିଯାଛେ ଆର ଏକଶତ ବ୍ୟସର ପରେ ଯଦି ଏହି ବନ୍ଦୀୟ ସାହିତ୍ୟ ପରିସଦ ସଭାର ଶତତମ ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଉପହିତ ହୟ ତବେ ମେହି ଉତ୍ସବମନ୍ଦାଯାନ ଯେ ମୌଭାଗ୍ୟଶାଲୀ ବନ୍ଦ ସାହିତ୍ୟର ଜୟଗାନ କରିତେ ଦଶାୟମାନ ହଇବେନ ତିନି ଆମାଦେର ମତ ପ୍ରମାଣ ରିକ୍ତହଞ୍ଚେ କେବଳମାତ୍ର ଅନ୍ତରେର ଆଶାଯ ଏବଂ ଅନୁରାଗେ, କେବଳମାତ୍ର ଆକାଙ୍କ୍ଷାର ଆବେଗ ଲହିୟା”, “ଅତି ପ୍ରତ୍ୟେର ଅକ୍ଷ୍ମାଂ ଜାଗତ ଏକକ ବିହଗେର ଅନିଶ୍ଚିତ ମୁହଁ କାକଣୀର ସ୍ଵରେ ସ୍ଵର ବାଧିବେନ ନା—ତିନି

স্কুলতর অরূপালোকে জাগ্রত বঙ্ককানমে বিবিধ কর্তৃর বিচিত্র কলগানের অধিনেতা হইয়া বর্তমান উৎসাহের আনন্দধনি উচ্চিত করিয়া তুলিবেন, এবং কোন কালে যে অমানিশীথের একাধিপত্য ছিল এবং অচকার আমরা যে প্রদোষের অঙ্ককারে ক্লাস্টি এবং শাস্তি, আশা এবং নৈরাশ্যের দ্বিধার মধ্যে সকরণ দুর্বল কর্তৃ শীতগান সমাপ্ত করিয়া নিদ্রা গিয়াছিলাম সেকথা কাহারও মনেও থাকিবে না।”

কিন্তু সেকথা বিস্মিত না হইয়াও আমাদের মনে পড়ে ঐদিন হইতে শতবৎসর পরে নহে অনধিক বিশ বৎসরের মধ্যে কবির পঞ্চাশৎ বর্ষপূর্তি উপলক্ষে ‘বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদ কলিকাতা টাউন হলে যে অভিনন্দন জাপন করেন সেই অভিনন্দনসভায় কবিগুরুকে সম্মোদ্ধন করিয়া সত্যেজ্ঞনাথ বলিয়াছিলেন—

“জগৎ কবি-সভায় মোরা তোমারি করি গৰ্ব  
বাঙালী আজ গামের রাজা বাঙালী নহে থৰ্ব  
দৰ্ত তোমার আসনখানি অতুল বলি লইব মানি  
হে কবি, তোমার কবিতাণ্ডণে জগৎ কবি সৰ্ব।”

আর সেই উপলক্ষেই রামেন্দ্রস্বন্দর ত্রিবেদী মহাশয় কবির জ্যোত্তার সাফল্য কামনা করিয়া “শক্ত ! তোমায় জয়যুক্ত করুন” প্রার্থনা জানাইয়া অভিনন্দন পাঠ সমাপ্ত করিয়াছিলেন। সত্যেজ্ঞনাথের আশার বাণী, রামেন্দ্রস্বন্দরের প্রার্থনা বিফল হয় নাই। তিনি বৎসরের মধ্যে কবির নোবেল পুরস্কারপ্রাপ্তি ঘটে এবং কবির মাতৃভাষা এবং সাহিত্য বিশ্ববন্দনা লাভ করে এবং “অতীতের অমানিশীথের একাধিপত্য” ১৩০১ সাল হইতে বিশ বৎসরের মধ্যে কাহারও আর শ্বরণে আসিবার অবকাশ থাকে না। তাহার পরে অর্ধ শতাব্দী অতীত না হইতেই আজ যদি কবির জ্যোতিষবার্ষিকী অস্তিত্বের দিনে রবিকিরণেন্দ্রভাসিত বাঙ্গলার জাতীয় সাহিত্য বিবিধ কর্তৃর বিচিত্র কলগানে দেশ দেশান্তরে সমাদৃত হয় তাহা অপেক্ষা আমাদের আনন্দের বিষয় এবং কবির প্রতি আমাদের কৃতজ্ঞতা জাপনের শুভ স্মরণ আর কি হইতে পারে ?

কিন্তু এখানেও আমাদের অনেকগুলি প্রশ্ন মনে জাগে। প্রথমতঃ দেশভেদে যেমন ভাষা ভিন্ন হয় তেমনি জাতিভেদে রচনার আদর্শও বিভিন্ন হয়। কবির ভাষাতে বলা যায় “যে জাতি খণ্ডসত্যকে প্রাধান্য দেন, যাহারা বাস্তব সত্যের অগ্নসরণে ক্লাস্টি বোধ করেন না, কাব্যকে যাহারা প্রকৃতির দর্পণমুক্তি বলেন তাহারা জগতে অনেক কাজ করিতেছেন—তাহারা বিশেষভাবে ধৃত হইয়াছেন—মানবজাতি তাহাদের কাছে খণ্ড। অগ্নিদিকেও যাহারা বলিয়াছেন ‘ভূমৈব স্থথং ভূমা স্থেব বিজিজ্ঞাসিতব্য’, যাহারা পরিপূর্ণ পরিগামের মধ্যে সমস্ত খণ্ডতার স্বষ্টি, সমস্ত বিরোধের শাস্তি উপলক্ষ করিবার জগৎ সাধনা করিয়াছেন তাহাদের খণ্ডও কোন কালে পরিশোধ হইবার নহে। তাহাদের

ପରିଚୟ ବିଲୁପ୍ତ ହିଲେ, ତୋହାଦେର ଉପଦେଶ ବିଶ୍ୱତ ହିଲେ ମାନବ ସନ୍ତ୍ୟତା ଆପନ ଧୂଲିଧୂମମାକୀର୍ଣ୍ଣ କାରଖାନା-ଘରେର ଜନତା ମଧ୍ୟେ ନିଃଖାସକଲୁଧିତ ବନ୍ଦ ଆକାଶେ ପଲେ ପଲେ ପୀଡ଼ିତ ହଇଯା କୁଣ୍ଡ ହଇଯା ମରିତେ ଥାକିବେ ।”

ଆଜ ବର୍ତ୍ତମାନ ଜଗତେ ଧୂଲିଧୂମମାକୀର୍ଣ୍ଣ କାରଖାନା-ଘର ହଥତୋ ଅପରିହାର୍ୟ, ଜନତାର ସାଂସ୍କରକ୍ଷାର ଦାସ୍ତଖତ ବନ୍ଦଶ୍ରଦ୍ଧାର ଚିନ୍ତନୀୟ ନା ହିତେତେ ପାରେ କିନ୍ତୁ “ପରିପୂର୍ଣ୍ଣତାର ଶ୍ରେଷ୍ଠମା” ଏବଂ “ବିରୋଧେର ଶାନ୍ତିର” ଦିକ୍ ଦିଯା ଯଦି ଆମାଦେର ଜାତିର ଆଦର୍ଶ, ଯଦି ଆମାଦେର ଜାତିର ଚିରସ୍ତନ ସାଧନାର ସାଧ୍ୟ ‘ରମୋ ବୈ ସଃ’ କ୍ରପେ ଯାହା ଆମାଦେର ପ୍ରାଚୀନତମ ମାହିତ୍ୟ ପରିକଟିତ ଏବଂ କବିର ମାହିତ୍ୟମୁଣ୍ଡରପେ ପରିଗୃହୀତ, ଆଜ କବିର ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧା ନିବେଦନେର ଦିନେ ତୋହାର କବିକୀର୍ତ୍ତିର ଏହି ପ୍ରେରଣାମୟ ଯଦି ଆମରା ବିଶ୍ୱତ ହିଁ ତାହା ହିଲେ ଆମରା ତୋହାର ମାହିତ୍ୟମାଧ୍ୟମାର ପ୍ରକୃତ ମମଦର କରିତେ ପାରିବ କିମ୍ବା ହିହାଇ ଆମାଦେର ତରଫରେ ବିଶେଷ ଚିନ୍ତନୀୟ । ଆର ଦିତୀୟ ପ୍ରକଳ୍ପଃ କବି ତୋହାର “ଶେଷ ଲେଖୋଯ” ଓ ନିଜେ ବିଶ୍ୱକବିର ପଦବୀ ଦାବୀ ନା କରିଯା “ବିଧାତାର ବିଶ୍ୱକବିତ୍ତରେ ସାକ୍ଷୀରୂପେ ଦର୍ଶନ” ଦିଯାଛିଲେନ ବଜିଯା ନିଖିଲ ବିଶେଷ ସଙ୍ଗେ ଆମାଦେର ନିକଟ ସମସ୍ତ ସ୍ଥାପିତ ହଇବାର ଦିନେ ବିଶ୍ୱବିଧାତାକେ ଆମର ଦିତେ ନା ଚାହିଲେ ‘ନୈବେଦ୍ୟ’ ‘ଗୀତାଞ୍ଜଳି’ ‘ଗୀତିମାଲ୍ୟ’ର କବିର ଗୀତଗାନ ଦର୍ଶନଃକରଣେ ଗ୍ରହଣ କରା ମୂଳବ କି ନା ତାହାର ଉତ୍ତର ଆମାଦେର ଭାବିଯା ଦେଖା ଦରକାର ।

“Science can give us power but it is only religion that can give us peace.” ଇହାଓ ଆମାଦେର ମହାକବିରଙ୍କ ଉତ୍ସି ।

ପରିଶେଷେ ରବିନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଜୟଶତବାର୍ଷିକୀ ଉପଲକ୍ଷେ ଏହି କଲେଜେ ଆସିଯା ଆଜ ଏକ ପୁରାତନ କଥା ମନେ ପଡ଼ିଯା ଗେଲ । ଆମରା ସଥମ ଫାନ୍ଟ୍ ଆଟ୍ସ୍ ପଡ଼ି ତଥମ ଆମରା Leisure Hour Club ନାମେ ଏକ ଛାତ୍ର-ସମିତି ସ୍ଥାପନ କରି । ଆମାଦେର ତେକାଳୀନ ସଂସ୍କତେର ଅଧ୍ୟାପକ ସତୀଶଚନ୍ଦ୍ର ବିଦ୍ୟାଭୂଷଣ ମହାଶୟ ତୋହାର ମଭାପତି ଛିଲେନ । ଆମାଦେର କ୍ଲାବେର ଚେଷ୍ଟାଯ ଆମରା ମୁକ୍ତବତ: ୧୯୦୫ ମାଲେ ଏହି କଲେଜେ ପ୍ରଥମ କବିର ‘ରାଜ୍ଞୀ ଓ ରାନ୍ନୀ’ ନାଟକେର ଅଭିନୟ କରି । ତୋହାର ପୂର୍ବେ ଏହି କଲେଜେ ଇଂରାଜୀ ନାଟକ ବ୍ୟତୀତ ଆର କୋନ ନାଟକ ଅଭିନୟ ହିତ ନା । ଆମରା କୋନମତେ ଅଭିନୟର ଅଭୂମତି ପାଇଯାଛିଲାମ । କିନ୍ତୁ ଇଂରାଜୀ ନାଟକ ଅଭିନୟର ଐତିହ ତତ୍ତ୍ଵ କରିଯା ଆମରା ନାକି ମେଦିନ କଲେଜେର ମୟାଦାହାନି କରିଯାଛିଲାମ । ଆଜିକାର ଦିନେ ତାହା ଅପବାଦେର କଥା ନା ହଇଯା ଉପହାସେର ବିଷୟ ହିବେ ମମେ କରି ।

ଆମର ଭାସଣ ଯଦି ଦୀର୍ଘ ହଇଯା ଥାକେ ସକଳେ କ୍ଷମା କରିବେଳ ।\*

\* ରବିନ୍ଦ୍ର-ପରିଯଦ କର୍ତ୍ତକ ଆୟୋଜିତ ଶତବାର୍ଷିକୀ ଉଂସବେ ଥିଲା ପରିବାର ଭାସଣ ।

# ছাত্রসমাজের উপর রবীন্দ্রনাথের প্রভাব

## শ্রীভূপতিমোহন সেন

প্রেসিডেন্সি কলেজের কর্তৃপক্ষ থেকে অহরোধ এসেছে যে পত্রিকার রবীন্দ্র-শক্তবার্ষিকী সংখ্যায় একটি প্রবন্ধ লিখতে হবে। আমি সাহিত্যিক নই, সাহিত্যবিচারের যোগ্যতার স্পর্শও রাখি না। রবীন্দ্রনাথ সম্পর্কে এত লেখকে এত কথা এত ভাবে বলেছে যে নতুন কিছু নতুন ভাবে বলা অসম্ভব। যাই বলা যাক তা কারুর না কারুর কথার পুনরুক্তি হতেই হবে। মেক্সিতে ভেবেচিষ্টে একটা বিষয় বেছে নিয়েছি ষেটা নিয়ে বিশেষ আলোচনা হয়েছে বলে মনে পড়ছে না। আধুনিক ছাত্রসমাজের কাছে হয়তো কিছু চিন্তার খোরাক যোগাবে। বিষয়টা হচ্ছে বিংশ শতাব্দীর প্রথমার্ধে ছাত্রসমাজের উপর রবীন্দ্রনাথের প্রভাব। এ সম্পর্কে বলতে গেলে খানিকটা জীবনস্থৱর্তির মতই শোনাবে। আশা করি পাঠকগণ ক্ষমা করবেন।

কবির ছেলেবেলাকার রচনা অনেক সমালোচকের তীক্ষ্ণবাণের লক্ষ্য হয়েছিল। যদিও বঙ্গিমচন্দ্রের মত ধূরঙ্গের সমালোচক সেই লেখাতে প্রতিভাব নির্দর্শন পেয়ে কবিকে আদৃত আন্তরিকতার সহিত স্বাগত জানিয়েছিলেন, তবু বিরূপ সমালোচকের অভাব ছিল না। তাদের দু চারটে পংক্তি হয়তো এখনকার পাঠকদের কাছে মজার মনে হবে। একজন লিখেছিলেন—

থাক বে থাক পায়রা কবি  
থোপের মধ্যে থাক ঢাক  
তোর বকবকানি ফোসফোসানি  
তাও কবিত্বের ভাবমাখা  
তাও ছাপালি গ্রহ হ'ল  
নগদ মূল্য এক টাকা।

এইজাতীয় সমালোচকদের উদ্দেশেই কবি লিখেছিলেন নিম্নকের প্রতি নিবেদন—

হউক ধৃত্য তোমার যশ, লেখনী ধৃত্য হোক।

বোঝা যায় এসব ঠাট্টা-তামাসা কবির sensitive ( বাংলা কি স্পর্শকাতর ? ) মনকে যথেষ্ট পীড়া দিয়েছিল।

পরে যখন পরিগত বয়সের কবিতা প্রকাশিত হতে লাগল তখন ছ'চ'বজন সমালোচক দেখা দিলেন যাঁরা কবিকে অস্পষ্ট ও কবিতাকে হেঁয়ালী বলে অভিহিত করতে কুষ্টি হতেন না। এদের বক্তব্য ছিল যে ইংরেজ কবি Keats, Shelley প্রভৃতির কবিতার অর্থগ্রহণে

কষ্ট হয় না, অথচ একজন স্বদেশী কবির লেখা বুঝতে গলদ্যর্ম হতে হয়। জীবনস্থৃতিতে কবি তাঁর প্রথম কবিতা—

মীনগণ হীন হয়ে ছিল সরোবরে

সম্পর্কে বলেছিলেন যে যদিও অস্পষ্ট বলে তাঁর একটা অর্থ্যাতি আছে, তবু এ কবিতা জলের মত স্বচ্ছ। এটা সে অভিযোগের জবাব। একজন সমালোচক 'মোনাৰ তৱী'র প্রথম কবিতা বুঝতে পারেন নি, আর অসংখ্য প্রাকৃতিক অসম্ভাব্যতার উল্লেখ করেন। যথা আবশ্যের মেঘ গগনে ঘোরাফেরা করে না, কৃষক ধান কেটে তীরে একা বসে থাকে না বিনা ভরসায়। সে আনন্দে ও উল্লাসে ধান বাড়ী নিয়ে তোলে। তাঁর পর অজ্ঞান অচেনা মাঝির নৈকায় ধান তুলে দিয়ে নিজে পড়ে থাকে না, ইত্যাদি। এই সমালোচনার পাঁচটা জবাব অন্য একজন দিয়েছিলেন—সবচেয়ে গোড়ার গলদ যে মোনাৰ মৌকা কখনও হয় না, কেউ দেখে নি। এই সমালোচক একটা কবিতার প্রশংসা করেছিলেন, সেটা হচ্ছে 'খেতে নাহি দিব'। কাঁরণ দিতে গিয়ে লিখেছিলেন যে এতে প্রথমে আছে ঘটনার বিবৃতি। দুয়ারে গাড়ী প্রস্তুত, মালপত্র বাঁধা হয়েছে, ঘাত্তার সব আয়োজন পূর্ণ। যা তোমার আমার সকলের জীবনেই ঘটে। তাঁর পর বিদ্যায়ের পালা, ছোটু মেয়ের একটি কথা 'যেতে নাহি দিব'। তাঁর পর কবির চিন্তার দার্শনিক বিশ্লেষণ করে দেখিয়েছেন সমালোচক মহাশয়—যেন একটা জ্যামিতির প্রতিজ্ঞা !

যদিও বিংশ শতাব্দীর প্রারম্ভে অনেক খ্যাতনামা সাহিত্যিক কবির প্রতিভা মৃক্ষকষ্টে স্বীকার করে নিয়েছিলেন তবু এ শ্রেণীর সমালোচকের অভাব ছিল না। এরকম সমালোচনার ব্যথা যা পুঁজীভূত হয়েছিল তা ফুটে বেঙ্গল—Nobel প্রাইজ পাবার পর কলিকাতা থেকে দল বেঁধে সাহিত্যিক ও অস্থান্য অনেকে যখন কবিকে অভিনন্দন জানাতে গিয়াছিলেন। শোনা যায় এই দলে পূর্বোক্ত দলের কয়েকজন পাওয়াও ছিলেন। কবি নোবেল পুরস্কার পেতেই এ দের মতামত বাতারাতি বদলে গেল।

দেশের শিক্ষিত মহলে কবির প্রভাব বিস্তার হতে যে সময় লেগেছিল তাঁর কারণ সহজেই বোঝা যায়। কবির যে কালো মাটির বাসার উপর আন্তরিক টান ছিল সেটা তখনকার দিনে শিক্ষিত সমাজের বেঁধগম্যই হয় নি। আগেকার যুগে ধারা কবিতা লিখেছেন তাঁরা হয় কবিকঙ্গ চঙ্গীর মত দেবদেবীর মাহাত্ম্য কীর্তন করেছেন, গল্লাংশ্টা নেহাঁ ধারক মাত্র, অথবা বৈষ্ণব কবিদের কৃষ্ণজীলা ছিল তাঁদের বিষয়। রবীন্দ্রনাথ যখন লিখলেন—

সত্য করি কহ মোরে, হে বৈষ্ণব কবি  
কোথা তুমি পেয়েছিলে এই প্রেমছবি,

কোথা তুমি শিখেছিলে এই প্রেমগান  
বিরহতাপিত ? হেরি কাহার নয়ান  
রাধিকার অঙ্গাঁথি পড়েছিল মনে ?

মানসচক্ষে দেখতে পাওয়া যায় যে এই কবিতা শুনে ভক্ত বৈষ্ণবরা কানে আঙ্গুল দিয়েছিলেন। রবীন্দ্রনাথ যে শুধু চুরোধ্য ছিলেন তা নয়, তার কবিতা অশ্বীলতাদোষে দৃষ্ট ছিল। আর বাংলা দেশের পাঠকসমাজ মৃচ্চ চকিত না হয়ে পারে নি।

শঙ্করাচার্যের পর হতে আমাদের দেশে জীবনের গভীর কথা যিনিই বলেছেন, তাঁর প্রথম কথাই হয়েছে কামিনীকাঞ্চনভ্যাগ, এটাই মাহবের চরম কর্তব্য। কামিনী হল ছলনাময়ী প্রকৃতির দৃতীয়াত্ম যার একমাত্র কাঁজ হচ্ছে পুরুষকে বিপথে নিয়ে যাওয়া। মে স্থলে রবীন্দ্রনাথ যখন লিখলেন—

মানসী রূপণী তুমি তাই দিশে দিশে  
সকল সৌন্দর্য সাথে যাও মিলে মিশে

তখন সাধারণ পাঠকসমাজ এটাকে প্রলাপ ছাড়া আর কিছুই ভাবতে পারে নি। আর কাঞ্চন তো কেবল সোনা নয়। সে তো অর্ধ—জীবনধারণের উপায়। শরীরশাস্ত্রবিদগণ বলেন যে বেঁচে থাকতে হলে হয় নিজের মন প্রের ওপরে উৎপন্ন দিনে ১৫০০ ক্যালোরি পরিমাণ খাত্ত দরকার। কবি নিজে জমিদারী শাসন করতেন। স্বতরাং তিনি যদি কাউকে ধর্ম সমষ্টি কিছু বলেন তবে সেটা অনধিকারচর্চাই বলতে হবে। ‘বৈরাগ্যসাধনে মুক্তি সে আমার নয়’—এটা আত্মাদোষস্থানের ব্যর্থ প্রায় বলেই ধরা যায়।

বিংশ শতাব্দীর প্রথম থেকেই কলেজের ছাত্রদের মধ্যে কবির একদল ভক্তের আবির্ভাব হয়। মনে আছে ইডেন হিন্দু হোস্টেলে একটা রবীন্দ্রমিতি ছিল যেখানে সপ্তাহে একদিন রবীন্দ্রকাব্যচর্চা হত। কলিকাতায় কোন সভায় রবীন্দ্রনাথ আসবেন জানা গেলে, হল ভর্তি হয়ে যেত। বক্তৃতা শেষ হলে চিংকার উঠত—গান, গান ! মনে হয় “আমায় গাহিতে বোলো না” এ কবক কোন সভায় রচিত হয় ও সঙ্গে সঙ্গে গাওয়া হয়।

আমার মনে হয় কবির সাধারণ মাহবের সুঙ্গে নিকট পরিচিতি স্বদেশী সুগ থেকে। তখনকার রচিত অনেক গান “বাংলার মাটি বাংলার জল”, “আমার সোনার বাংলা”, “যদি তোর ডাক শুনে কেউ না আসে” লোকের মুখে সমস্ত বাংলাদেশ ছেঁয়ে গেছিল। পথে ঘাটে লোকালয়ে সাধারণ লোকের মুখে এসব গান শোনা যেত।

গল্প আছে নজরুল ইসলাম কবির সঙ্গে দেখা করতে গিয়ে পরিহাস করে বলেছিলেন, আপনাকে আমি খুন করব। কবি জরুরিত করে প্রশ্ন করেছিলেন, কেন ? উত্তরে নজরুল বলেছিলেন যে, যাই লিখতে যাই, তাই দেখি আপনি আগে লিখে ফেলেছেন। আপনি ভবিষ্যতের কবিদের জন্য কোন জায়গা ফাঁক রাখেন নি। কথাটা লম্বুভাবে

বলা হলেও অনেকাংশে সত্য। তিনি কিশোরদের জন্য লিখেছেন ‘যখন হব বাবাৰ মত  
বড়’, ‘বীৰ পুৰুষ’। আমাৰ মনে আছে আমাৰ রবীন্দ্রনাথেৰ সঙ্গে প্রথম পৰিচয়—

কোশল মৃপতিৰ তুলনা নাই  
জগৎ জুড়ে যশোগাথা  
ক্ষীণেৰ তিনি সদা শৱণ ঠাই  
দীনেৰ তিনি পিতামাতা।

শেষেৰ ক'টি ছত্ৰ শুধু বৰ্মাছাদিত দারীৰ চোখে জল আনেনি, একটি তক্ষণ পাঠকেৱও  
চোখ ছলচল কৰে উঠেছিল। তিনি উৰ্বশীৰ স্মৃতি কৰে লিখেছেন—

মুনিগণ ধ্যান ভাঙ্গি দেয় পদে তপস্তাৰ ফল  
তোমাৰি কটাক্ষপাতে ত্ৰিভুবন ঘৌৰন চঞ্চল  
তোমাৰ মদিৰ গক্ষে অন্ধ বায়ু বহে চাৰিভিতে।

আৰ অন্তদিকে, সাঁওতানী বালিকাকে লক্ষ্য কৰে—

কাল ? সে যতই কাল হোক  
দেখেছি তাৰ কাল হৱিণ চোখ।

হাস্তরসেৰ কবিতা অনেক লিখেছেন—

মোক্ষমূলৰ বলেছে আৰ্য  
সেই শুনে সব ছেড়েছি কাৰ্য  
মোৱা বড় বলে কৱেছি ধাৰ্য  
আৱায়ে পড়েছি শুয়ে।

ব্যঙ্গেৰ ভিতৰ অন্তৰেৰ ব্যথা মূৰ্ত হয়ে উঠেছে।

রবীন্দ্রনাথ সমুদ্র ও হিমাচলেৰ উপৰ কবিতা লিখেছেন। আৰ অন্তদিকে লিখেছেন  
ঘাসেৰ উপৰ শিশুবিন্দুৰ উপৰ—যে ছোট কবিতাটি হীৱেৰ টুকৰোৰ মত জলজল  
কৰছে। নিছক হাস্তরসেৰ দৃষ্টান্ত হিসাবে ‘চিৰকুমাৰ সতা’ ও ‘গোড়ায় গলদ’ অতুলনীয়।  
প্ৰেমেৰ কবিতা তো অজ্ঞ। তবে এ ক্ষেত্ৰে তাৰ শুচিবাই না থাকলেও শুচিতা আছে  
বাঁৰ জন্য তাৰ প্ৰেম একটু দূৰত্ব রেখে চলেছে—“সন্ধ্যাৰ মেঘ শান্ত সুন্দৰ” ধৰনেৰ।

কবিৰ বিভিন্ন mood-এ (বাংলা কি?) রচিত কবিতাৰ বৈচিত্র্য সহজেই চোখে  
পড়ে। “অমল ধৰল পালে”, “আমি চঞ্চল হে” ইত্যাদি কবিতাতে শুধু রঞ্জন ভাবুকতা  
মেই, সঙ্গে আছে অব্যক্ত ও অনৰ্বচনীয়েৰ আভাস ও ব্যঙ্গনা। প্ৰবক্ষেৰ আঘাতন আৰ  
বড় কৰবাৰ দৰকাৰ মেই। সব কথা শুছিয়ে বলতে গেলে তাৰ সমগ্ৰ রচনাবলী থেকেই  
উদ্ধৃতি দিতে হয়।

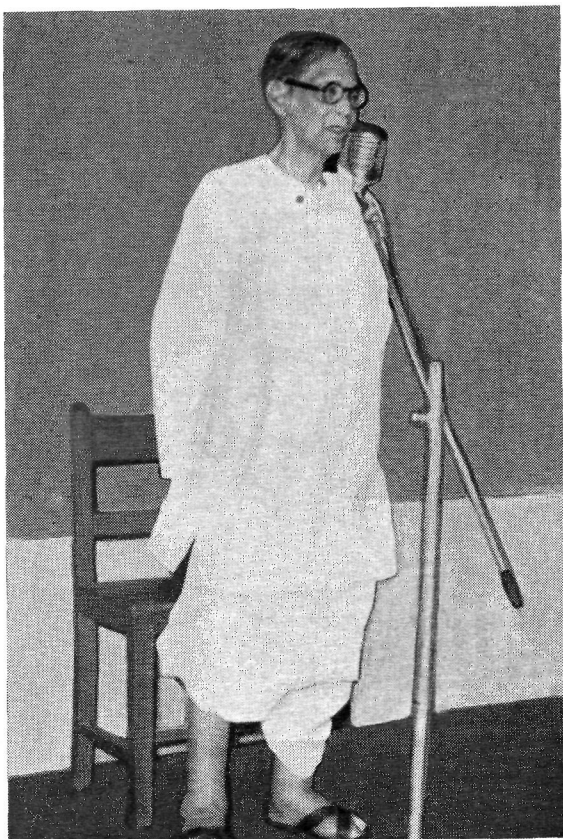
আজ তাঁর জ্ঞানশক্তিবাহিকী উপলক্ষ্যে নানা স্থানে দেশে বিদেশে নানা আয়োজন হয়েছে। গানে, অভিযানে ও বক্তৃতায় সমস্ত দেশ মুখ্যিত হয়ে উঠেছে কিন্তু আমাদের মনে হয় একটা ফাঁক থেকে যাচ্ছে। তাঁর পিতৃদের মহৰ্ষি দেবেন্দ্রনাথ আমাদের দেশে উপমিথুনকে নতুন করে আবিষ্কার করেছিলেন। আমরা সাধারণ মানুষ মন্ত্রের মধ্যে প্রাণের স্পর্শ পাই না, সেগুলি শুধু আবৃত্তি করি। কিন্তু কবির শাস্তিনিকেতনে সেগুলি সংজীব হয়ে উঠেছে। যে ভাষায় কবি ব্যাখ্যান দিয়েছেন তা এত কবিত্বপূর্ণ যে তা সহজেই মরমে পৌঁছায়। অথচ কোন সাম্প্রদায়িক মতান্তরে উরেখমাত্র নেই। তিনি সংশয়ের আবেগকে সাদরে আহ্বান করে জীবনে প্রতিষ্ঠা করেছেন। বৈষ্ণব ধর্ম সমষ্টে বলেছেন যে এই ধর্ম অতুত অসক্ষেত্রে সঙ্গে বলেছে যে, পরমাত্মা নিজেকে মানুষের কাছে বাঁধা রেখেছেন। শিবকে কল্যাণকরকে প্রণাম জানিয়েছেন, অনুদিকে অপ্রিয় বিষম তিক্ত চিত্তপাবনকে অকৃত্য আমন্ত্রণ জানিয়েছেন। তাঁর বিখ্যানবিকৃতার কথা অনেক বক্তৃতামণ্ড থেকে শ্রদ্ধার সঙ্গে অবৃণ করা হয়েছে। হিংসায় উন্নত মানব-সমাজের উপর তাঁর কি প্রভাব হয়েছে তা বলা শক্ত। অমুমান হয় যে ষেখামে বৃক্ষদেৱ ও ধীমূল বাণী ও উপদেশ ব্যৰ্থ হয়েছে, বৰীজ্জনাথের বাণী হয়তো সেই পথেই যাবে। কিন্তু আমরা তাঁর অতি সাধারণ স্বদেশবাসী যদি তাঁর আধ্যাত্মিক জীবনের অংশ পাই তা হলে এ উৎসব ব্যৰ্থ হবে না। জীবনের প্রারম্ভে প্রত্যেক চিন্তাশীল ব্যক্তির মনেই জীবনের অর্থ সমষ্টে নানা প্রশ্ন ওঠে। যাঁরা জীবনের পরশপাথরের সন্ধান পেতে চান, হয়তো তাঁরা কবির শাস্তিনিকেতনে তাঁর কিছু নির্দেশ পেতে পাবেন।

## জগদীশচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথ

চারুচন্দ্র ভট্টাচার্য

আমাদের সময় এখানকার ছাত্রদের মধ্যে একটা কথা চালু ছিল—everybody who is anybody, মে এই কলেজের প্রাক্তন ছাত্র।

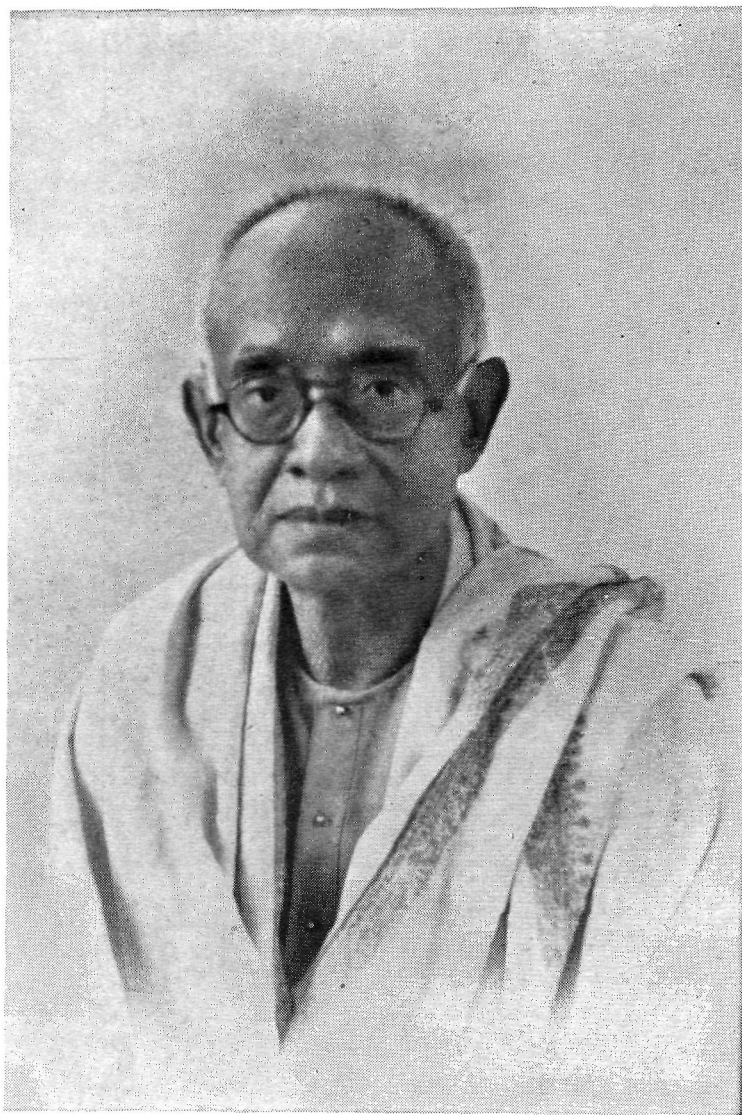
অন্য কলেজের ছাত্ররা কয়েকটা উদাহরণ দিয়ে শুই উক্তি খণ্ডন করবার চেষ্টা করত। এ কলেজের ছাত্ররা প্রত্যুভাবে জানাত যে ব্যক্তিক্রমই নিয়মকে প্রতিপন্থ করে। কিন্তু এখানকার ছাত্ররা একেবারে মুষড়ে পড়ত যখন প্রতিপক্ষ বৰীজ্জনাথের কথা তুলত।



অতুলচন্দ্র গুপ্ত

জন্ম—২৯শে বৈশাখ, ১২৯১

মৃত্যু—৪ঠী ফাল্গুন, ১৩৬৭



চার্টচন্দ্ৰ ভট্টাচাৰ্য

জন্ম—২১শে জুন, ১৮৮৩

মৃত্যু—২৬শে আগস্ট, ১৯৬১

[ 'বহুধাৰা'ৰ মৌজুগে

রবীন্দ্রনাথ যে কেওকেটা মন এ কথা মানতেই হবে, আর যিনি শৈশবেই স্কুল খতম করেছিলেন তাঁর পক্ষে কলেজে পড়ার কথাই উঠে না। এত বড়ো ব্যতিক্রম যেখানে, সেখানে মূল নিয়মটাকে আর নিয়ম বলা চলে না, ওটা অগ্রাহ।

কিন্তু প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রদের মুহূর্মান হতে হবে না। রবীন্দ্রনাথ আদৌ ব্যতিক্রম নন। তিনি এই প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র ছিলেন।

কি করে তা হবে? তিনি তো এট্রান্স পাস করেন নি। সেই কথা বলি।

এখন যেমন marksheet থেকে নম্বরগুলি সাঁজিয়ে একটা লাইন টেমে বলে দেওয়া হয়, এর নীচে আর মেওয়া হবে না, তখনকার দিনে মেরকম ছিল না। বর্ধিষ্ঠ ঘরের লোক, যাঁদের ছেলেরা ঘরে পড়াশুনা করেছে বা করে নি, তাঁরা ওই ছেলেদের কিছুটা বিদ্যা, কতকটা সহবৎ শেখাব জন্য প্রেসিডেন্সি কলেজে পাঠাতেন। তাদের মধ্যে দু'এক জনকে বহিরঙ্গ ছাত্র, external student, রূপে নেওয়া হত।

এইভাবে এলেন রবীন্দ্রনাথ একদিন প্রেসিডেন্সি কলেজে। কত দিন পড়েছিলেন? আমাদের বলতে লজ্জা করছে। তাঁর লেখা থেকে উদ্ধৃত করছি—

“কিশোর বয়সে অভিভাবকদের নির্দেশমত একদিন সসংকোচে আঘি প্রবেশ করেছিলুম বহিরঙ্গ ছাত্ররূপে প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রথম বার্ষিক শ্রেণীতে। সেই একদিন আর দ্বিতীয় দিনে পৌছল না। আকারে প্রকারে সমস্ত ক্লাসের সঙ্গে আমার এমন-কিছু ছন্দের ব্যত্যয় ছিল যাতে আমাকে দেখবামাত্র পরিহাস উঠল উচ্চুসিত হয়ে। বুঝলুম মণ্ডলীর বাহির থেকে অসামঞ্জস্য নিয়ে এসেছি। পরের দিন থেকেই অনধিকার প্রবেশের দুঃসাহসিকতা থেকে বিরত হয়েছিলাম।”

এখন রবীন্দ্রনাথের পরিচয় তিনি ঠাকুরবাড়ির দেবেন্দ্রনাথের পুত্র। রবীন্দ্রনাথের বড়দাদা হিঙ্গেন্দ্রনাথ ‘স্বপ্নপ্রাণ’ লিখেছেন, মেজাদা সত্যেন্দ্রনাথ প্রথম ভারতীয় আই. সি. এস.; তিনি নিজে বহুদিন স্কুল ছেড়ে দিয়েছেন, বাড়িতে কি-না-কি পড়েন।

অত্যদিকে দোর্দণ্ডপ্তাপ ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেট ভগবানচন্দ্র বহুর পুত্র জগদীশচন্দ্র বহু এই সময় সেন্ট জেভিয়ার কলেজের ছাত্র, বি. এ. পড়েন। জগদীশচন্দ্র-রবীন্দ্রনাথ কেউ কাকিকে চেনেন না, জানেন না, জানবাব কথা ও নয়।

কয়েক বছর চলে গেল। জগদীশচন্দ্র বিলাত গিয়ে সেখান থেকে ডিগ্রী নিয়ে দেশে ফিরেছেন। তিনি প্রেসিডেন্সি কলেজে পদার্থবিদ্যার অধ্যাপকরূপে নিযুক্ত হলেন। এর কিছু আগে হার্জ বৈচ্যতিক তরঙ্গ স্থাপ করেছেন। জগদীশচন্দ্র হার্জের উদ্ভাবিত যন্ত্র ছাত্রদের দেখান, তা নিয়ে পরীক্ষা করেন। পরীক্ষা করতে করতে তিনি লক্ষ্য করলেন যে, সে সমস্কু অনেক কাজ বাকি রয়েছে। তিনি নতুন ধরনের যন্ত্র নির্মাণ ক'রে তা দিয়ে বিবিধ পরীক্ষা ক'রে বহু অঙ্গাত বিষয়ে আলোকপাত করতে থাকলেন। তাঁর ওই আবিষ্কারে পৃথিবীর বিভিন্ন দেশের বৈজ্ঞানিক মহলে একটা সাড়া পড়ে গেল।

বৰীজ্জনাথ সংবাদপত্র হতে জগদীশচন্দ্ৰেৰ কৌতুকলাপেৰ কথা অবগত হলেন, তাৰ চিত্ৰ উৎৰেলিত হয়ে উঠল। নাই চেমা থাক, তিনি স্থিৰ কৰলেন, উপযাচক হয়ে একদিন জগদীশচন্দ্ৰেৰ সহিত সাক্ষাৎ কৰলেন। গেলেন একদিন জগদীশচন্দ্ৰেৰ বাড়ি, হাতে নিয়ে এক পুছ ম্যাগনোলিয়া। কিন্তু কি দুর্দৈব, গিয়ে শুমলেন, জগদীশচন্দ্ৰ বাড়িতে নেই। কি কৰবেন! শেষে আস্তে আস্তে ফুলগুলি জগদীশচন্দ্ৰেৰ টেবিলেৰ উপৰ বেথে বাড়ি কৰিবলৈন।

এখন সূত্রপাত হল দু'জনেৰ মধ্যে বন্ধুত্ব। বৰীজ্জনাথ লিখছেন—

“ছেলেবেলা থেকে আমি নিঃমঙ্গ, সমাজেৰ বাইৰে, পারিবাৰিক অবৱোধেৰ কোণে কোণে আমাৰ দিন কেটেছে। আমাৰ জীবনে প্ৰথম বন্ধুত্ব জগদীশেৰ সঙ্গে। আমাৰ চিৰাভ্যস্ত কোণ থেকে তিনি আমাকে টেনে বেৱ কৰেছিলেন যেমন ক'ৰে শৰতেৰ শিশিৰ-মিষ্ঠ সূৰ্যোদয়েৰ মহিমা চিৰদিন আমাকে শোবাৰ ঘৰ থেকে ছুটিয়ে বাইৰে এনেছে।”

১৮৯৯ সালে বৰীজ্জনাথ তাৰ ‘কথা’ কাৰ্য্যগ্ৰহ জগদীশচন্দ্ৰকে উৎসৰ্গ কৰে লিখলেন—

সত্য বৰ্জ তুমি দিলে, পৱিবৰ্তে তাৰ  
কথা ও কল্পনামাত্ৰ দিলু উপহাৰ।

ঞৌপুত্ৰকন্যাসহ বৰীজ্জনাথ শিলাইদহে বাস কৰেন, আৰ প্ৰতি উইক-এণ্ড জগদীশচন্দ্ৰ মেখানে কাটিয়ে আসেন। এৱ কিছু আগে একটা ব্যাপার ঘটে গেছে। হিতবাদীৰ সাহিত্য বিভাগেৰ সম্পাদককল্পে বৰীজ্জনাথ নিয়মিতভাৱে ছোটো গল্প লিখে চলেছেন। কঘেকঠি প্ৰকাশিত হৰাৰ পৰ হিতবাদীৰ কৰ্মকৰ্তাৰা তাৰকে জানালেন যে গল্পগুলি আৱাও লঘুভাৱে লেখা প্ৰয়োজন। বৰীজ্জনাথ হাত গল্পলেন।

ঝাজ বাঙালী পাঠক একথা জেনেছে যে, বৰীজ্জনাথেৰ ছোটো গল্প বাংলা সাহিত্যেৰ এক অমূল্য সম্পদ। সমালোচক বলেন,—কাব্যে উৰ্বৰলোকে ষথন তিনি উঠে গিয়েছেন শিক্ষিত সম্প্ৰদায়েৰ মধ্যেও অনেকে তাৰ মাগাল পায় নি। কিন্তু এই ছোটো গল্পে তিনি উৰ্বৰলোক থেকে নেমে এসে আমাদেৱ অতিপৰিচিত মাটিৰ জগতে পা দিয়েছেন। গল্পগুচ্ছ শেষ ক'ৰে বাঙালী পাঠক মনে কৰে, নদনদীতে ঘেৱা সুবুজে ভৱা সমস্ত বাংলা দেশটাকে পৰিক্ৰমা কৰে এলুম। আৱ বায়মোহন, ঈশ্বৰচন্দ্ৰ, মাইকেল, বিক্রিয়েৰ গতৱীতি টেনে না এনে ছোটো গল্পে তিনি এক নতুন গতৱচনা সৃষ্টি ক'ৰে সাহিত্যেৰ ছ'কুল ভাসিয়ে দিলেন। তাৰ ওই ভাষা থেকেই বৰ্তমান যুগেৰ সাহিত্যিকৰা জ্ঞাতদাৰে বা অজ্ঞাতদাৰে নিজেৰ নিজেৰ সাহিত্যিক ভাষা গড়ে তুলছেন।

বাঙালী এই অমূল্য সাহিত্যেৰ অনেক কিছু থেকে বৰ্কিত হত ষদি-ন। একজন বিজ্ঞানীৰ চেষ্টা তাকে পুনৰুজ্জীৱিত কৰত।

বৰীজ্জনাথ বললেন,—প্ৰতি উইক-এণ্ডে তোমাৰ এখানে আসা চাই।

জগদীশচন্দ্র উত্তর দিলেন,—আসব, যদি তুমি প্রতি সপ্তাহে একটা ক'রে নতুন গল্প লিখে তা পড়ে শোনাও ।

হই বন্ধু চুক্তিতে আবদ্ধ হলেন ।

এই সময়কার আর একটা ঘটনার উল্লেখ করা যাক । জগদীশচন্দ্র এক পত্রে লিখেছেন—

“একবার কর্ণ সমস্কে লিখিতে অহুরোধ করিয়াছিলাম । তৌমের দেবচরিত্রে আমরা অভিভূত হই, কিন্তু কর্ণের দোষগুণমিশ্রিত অপরিপূর্ণ জীবনের মহিত আমাদের অনেকটা সহায়ভূতি হয় । ঘটনাক্রে যাহার জীবন পূর্ণ হইতে পারে নাই, যাহার জীবন ক্ষুদ্রতা ও মহৎভাবের সংগ্রামে সর্বদা প্রজলিত ছিল, যে এক সময় মারুষ হইয়াও দেবতা হইতে পারিত, যাহার পরাজয় জয় অপেক্ষাও মহং, তাহার দিকে মন সহজেই আকৃষ্ট হয় ।”

ইহার ফলে দেখা দিল—কর্ণ-কুন্তী-সংবাদ ।

এখন প্রেসিডেন্সি কলেজে রবীন্দ্রনাথের দ্বিতীয় আগমনের কথায় আসা যাক । প্রেসিডেন্সি কলেজে এক অর্হষ্টানের আয়োজন হয়েছে ; বিশিষ্ট গণ্যমান্য ব্যক্তি নিম্নিত্ব ; জগদীশচন্দ্র তাঁর নতুন আবিষ্কার সমস্কে বক্তৃতা করবেন, পরীক্ষা দেখাবেন । জগদীশচন্দ্রের পরম সুহং রবীন্দ্রনাথ ও উপস্থিতি । হঠাং মেই সভায় এলেন ত্রিপুরার মহারাজা, একেবারে অনিমন্ত্রিত । তাঁকে চেমেন একমাত্র রবীন্দ্রনাথ । রবীন্দ্রনাথ উঠে গিয়ে সমাদর করে তাঁকে বসালেন ।

জগদীশচন্দ্রের বক্তৃতা শুনে মহারাজা মুঝে হলেন ।

এই সময় পাশ্চাত্য দেশের কয়েকজন বিজ্ঞানী জগদীশচন্দ্রের উত্তোলিত কয়েকটি পরীক্ষা সমস্কে সন্দিহান হন । জগদীশচন্দ্র স্থিব করলেন, যন্ত্রপাতি সঙ্গে নিয়ে পাশ্চাত্য দেশে যাবেন আর সেখানে তাদের পরীক্ষাগুলি দেখাবেন । উচ্চোং আয়োজন চলতে লাগল, কিন্তু টাকার অভাব প্রধান অস্তরায় হয়ে দাঢ়াল । রবীন্দ্রনাথ নিশ্চেষ্ট থাকলেন না । তিনি ত্রিপুরার মহারাজাকে লিখলেন—

“জগদীশবাবুর জন্য কিছু করিবার সময় অগ্রসর হইতেছে । তাহার বিজ্ঞানালোচনার সকলকাল উপস্থিত হইয়াছে । তিনি যে উচ্চের দিকে উঠিতেছিলেন পরাধীনতা ও বাহিদের বাধায় তাহাকে হঠাং নিরস্ত করিলে আমাদের পক্ষে ক্ষোভ ও লজ্জার সীমা থাকিবে না । মহারাজ, আপনাকে স্পষ্ট কথা বলি—আমি যদি দুর্ভাগ্যক্রমে পরের অবিবেচনাদোষে ঋণজালে অংপাদমস্তক জড়িত হইয়া না থাকিতাম তবে জগদীশবাবুর জন্য আমি কাহারও দ্বারে দণ্ডয়মান হইতাম না, আমি একাকী তাহার সমস্ত ভাব প্রহণ করিতাম । দুরবস্থায় পড়িয়া আমার সর্বপ্রধান আক্ষেপ এই যে দেশের হিতকার্যের জন্য পরকে উত্তেজনা করা ছাড়া আমার দ্বারা আর কিছুই হইতে পারে না । মহারাজের উদ্বার হৃদয়, লোকহিতেষ্য মহারাজের পক্ষে স্বাভাবিক, মেই গুণে আমি মহারাজের নিকট

একান্ত আকৃষ্ট হইয়া আছি। জগদীশচন্দ্রের জন্য আমি প্রত্যক্ষভাবে মহারাজের নিকট দরবার করিতে ইচ্ছুক—এজন্য আমি আগরতলায় যাইতে প্রস্তুত।...আমি মহারাজের নির্জন থাস্ দরবারের মধ্যে প্রবেশ করিবার প্রত্যাশী—আমি মহারাজের প্রতি নিতান্তই উপদ্রব করিব, মন্ত্রীবর্গ-দ্বারা আমি প্রতিহত হইব না। মহারাজের পরিবারবর্গ নানা কথাই বলিবে, নানা অভিসন্ধি আশঙ্কা করিয়া আমাকে সঙ্কুচিত করিবে, কিন্তু আমি তাহা শিরোধার্য করিব। মহারাজের নিকট পূর্ব হইতেই আমার এই নিবেদন বাহিল। মহারাজের নিকট আমার অক্তিম শ্রদ্ধা আছে বলিয়াই আমি অকৃষ্টিতভাবে সকল কথা বলিলাম। যদি ধৃষ্টতা হইয়া থাকে তবে মার্জনা করিবেন এবং আমাকে ব্যক্তি হিসাবে মার্জনা করিয়া আমার একান্ত আন্তরিক মঙ্গল উদ্দেশ্যের প্রতি গ্রন্থ দৃষ্টি রক্ষা করিবেন।”

মহারাজের কাছ থেকে অর্থ এল। টাকাটা নিতে জগদীশচন্দ্র ইতস্ততঃ করছেন শুনে রবীন্দ্রনাথ জগদীশচন্দ্রকে লিখলেন—

“মহারাজের সম্বন্ধে এটুকু নিশ্চয় জানিয়ো তিনি তোমাকে ঋণী করিবার জন্য অর্থ-সাহায্য করেন নাই, তিনি তোমার খণ্ড পরিশোধ করিতেছেন। যিনি তোমাকে প্রতিভা দান করিয়াছেন তিনিই তোমাকে উত্তম ও আশা প্রেরণ করিয়া দেই প্রতিভাকে সার্থক করুন।”

জগদীশচন্দ্র পাশ্চাত্য দেশে গেলেন।

সেখানে জগদীশচন্দ্র নানা কাজে ব্যস্ত ; কিন্তু দুই বন্ধুর মধ্যে নিয়মিত পত্রচলাচল হচ্ছে। রবীন্দ্রনাথের কয়েকটি ছোটো গল্প অনুবাদ করিয়ে জগদীশচন্দ্র সেখানে প্রকাশ করতে ইচ্ছুক। তিনি রবীন্দ্রনাথকে লিখছেন—

“এদেশে এমন লোক আজকাল অধিক মাত্রায় হইয়াছে, যাহাদের কিঞ্চিং গুরু, স্মৃতিরাং popular হইবে কি না জানি। তবে তিনি শ্রেণীর বন্ধুগণের মত যোগাইতেছি :—

প্রথম। এক সন্ত্রাস্ত আমেরিকান মহিলা—সাহিত্যে বিশেষ অনুরাগ আছে। ‘চুটী’ শুনিয়া কাঁদিয়া আকুল।

দ্বিতীয়। Typical John Bull। ‘চুটী’ শুনিয়া বলিলেন যে, local colour ত কিছু দেখিলাম না—ফটিক যে আমাদের দেশী ছেলে ; একপ দু-একজনকে আমি জানি—true to life। তাদের বিশ্বাস ছিল যে, ভাস্তবর্যায় ছেলেদের স্বভাব অন্যকপ।

তৃতীয়। ইনি একজন বিশেষ সন্ত্রাস্তবংশীয়—ইউরোপীয় বহু ভাষায় পণ্ডিত। He has not seen such a fine touch in any European Literature।

স্মৃতিরাং সাধারণের নিকট কি রকম লাগিবে জানি না।

কয়েকটি গল্প একত্র করিয়া এখানকার একজন publisher-এর নিকট পাঠাইতে চাই। অনেক দরদস্ত্র করিতে হইবে।”

উভয়ের রবীন্দ্রনাথ লিখছেন—

“আমার রচনা-লক্ষ্মীকে তুমি জগৎসমক্ষে বাহির করিতে উচ্চত হইয়াছ—কিন্তু তাহার বাংলা-ভাষা-বস্ত্রখানি টানিয়া লইলে ত্রৈপদীর মতো সত্তাসমক্ষে তাহার অপমান হইবে না? সাহিত্যে ঐ বড়ো মুস্তিল—তাঁৰ অন্তঃপুরে আঞ্চলীয়পরিজনের কাছে সে যেভাবে প্রকাশমান, বাহিরে টানিয়া আনিতে গেলেই তাহার ভাবান্তর উপস্থিত হয়। ঐখানে তোমাদের জিৎ, জ্ঞান ভাষার অপেক্ষা তেমন রাখে না। ভাব ভাষার কাছে আপাদমস্তক বিকাইয়া আছে।”

মেই সময় রবীন্দ্রনাথের জ্যেষ্ঠা কন্তা বেলাৰ বিবাহ। রবীন্দ্রনাথ লিখছেন—

“আমি এমনি হতভাগ্য, আমার কোন বস্তুই বিবাহে উপস্থিত থাকিবে না। তুমি বিলাতে, লোকেন তৈর্যবচ, মহারাজ সে সময় বোধ করি আগৰতলায়, নাটোৱ মীলগিরিতে। আমার গৃহে এই প্রথম বড়ো কাজ—কিন্তু তোমাদের অভাবে উৎসব নিরানন্দ হইবে।”

জগদীশচন্দ্র লিখলেন,—

“তোমার মিনিৰ বিবাহ। কাৰুলিওয়ালা তাহাতে উপস্থিত থাকিতে না পাৰিয়া অত্যন্ত দুঃখিত আছে।”

আৱ এক পত্রে রবীন্দ্রনাথ লিখছেন—

“তুমি এখানে আসিয়া তপস্বী হইয়া নিঃতে তোমার শিয়দিগকে জ্ঞানের দুর্গম দুর্গের গোপন পথ সঞ্চান করিতে শিথাইয়া দিবে, এই আমি আশা কৰিয়া আছি। পড়া মুখস্থ কৰানো, পাশ কৰানো তোমার কাজ নহে—যে-অংগি তুমি পাইয়াছ তাহা তুমি সঙ্গে লইয়া যাইতে পাৰিবে না—তাহা ভাৱতবৰ্ষের হৃদয়াগারে স্থায়ী কৰিয়া যাইতে হইবে; বিদেশী আমাদিগকে জ্ঞানের অংগি যেটুকু দেয় তাহা অপেক্ষা তেৱে বেশি ধোঁয়া দিয়া থাকে—তাহাতে যে কেবল আমাদের অঙ্গকাৰ বাড়ে তাহা নহে, আমাদের অঙ্গতাও বাড়িয়া যায়—আমাদের দৃষ্টি পীড়িত হয়। তোমার কাছে জ্ঞানের পন্থা ভিক্ষা কৰিতেছি—আৱ কোন পথ ভাৱতবৰ্ষের পথ নহে—তপস্তাৰ পথ, মাধ্যনাৰ পথ আমাদেৱ।”

জগদীশচন্দ্র দেশে ফিরলেন, দুই বস্তুৰ মধ্যে দেখা সাক্ষাৎ চিঠি লেখালেখি চলতে লাগল।

১৯০৮ সালেৱ গোড়াৰ দিকে। রবীন্দ্রনাথ লিখছেন—

“এবাৱকাৰ কল্পনেৰ যজ্ঞভঙ্গেৰ কথা ত শুনিয়াছই—তাহার পৰ হইতে দুই পক্ষ পৰম্পৰেৰ প্ৰতি দোষাবোপ কৰিতে দিনবাতি নিযুক্ত রহিয়াছে। অৰ্থাৎ বিচ্ছেদেৰ কাটা ঘায়েৰ উপৰ দুই দলে মিলিয়াই ছুনেৰ ছিটা লাঁগাইতে ব্যস্ত হইয়াছে। কেহ ভুলিবে না, কেহ ক্ষমা কৰিবে না—আঞ্চলীয়কে পৰ কৰিয়া তুলিবাৰ যতগুলি উপায় আছে তাহা অবলম্বন কৰিবে। কিছুদিন হইতে গবৰ্নেণ্টেৰ হাড়ে বাতাস লাগিয়াছে—এখন আৱ সিডিস্কেনেৰ সময় নাই—যেটুকু উত্তাপ এতদিন আমাদেৱ মধ্যে জমিয়াছিল তাহা নিজেদেৱ

ঘরে আগুন দিতেই নিযুক্ত হইয়াছে । এখন দেশে দুই পক্ষ হইতে তিনি পক্ষ দাঁড়াইয়াছে— চরমপন্থী, মধ্যমপন্থী এবং মুসলমান—চতুর্থ পক্ষটি গবর্নেন্টের প্রাসাদ-বাতায়নে দাঁড়াইয়া মুক্তি হাসিতেছে । ভাগ্যবানের বোৰা ভগৱানেই বয় । আমাদিগকে নষ্ট করিবার জন্য আর কারো গ্রয়োজন হইবে না—মুলিগণ নয় কিচেনারেণও নয়—আমরা নিজেরাই পারিব । আমরা ‘বন্দেমাতৰম্’ ধৰনি করিতে করিতে পরম্পরাকে ভূমিসাং করিতে পারিব ।”

১৯শে নভেম্বর ১৯১৩ সাল । রবীন্দ্রনাথের ‘নোবেল প্রাইজ’ পাবার সংবাদ এসে গেছে । জগদীশচন্দ্র লিখছেন—

“বন্ধু,

পৃথিবীতে তোমাকে এতদিন জয়মাল্যভূষিত না দেখিয়া বেদনা অনুভব করিয়াছি । আজ সেই দুঃখ দূর হইল । দেবতার এই করণার জন্য কি করিয়া আমরা কৃতজ্ঞতা জানাইব ? চিরকাল শক্তিশালী হও, চিরকাল জয়যুক্ত হও । ধৰ্ম তোমার চিরসহায় হউন ।

তোমার  
জগদীশ”

২৩শে নভেম্বর কলকাতা হতে স্পেশাল ট্রেনে পাঁচশ লোক শান্তিনিকেতনে গেলেন রবীন্দ্রনাথকে অভিনন্দন জানাতে ।

শান্তিনিকেতনে আব্রুজে উৎসব হল ; সভাপতির আসম গ্রহণ করলেন জগদীশচন্দ্র । তাঁর বক্তৃতার শেষে জগদীশচন্দ্র বললেন,—তোমার লেখা বহুদিন থেকে আমাদের বন্দী ক'রে রেখেছে, আজ বন্দী তোমার জয়গান করছে ।

এই উপলক্ষ্যে জগদীশচন্দ্র সন্তুষ্ট নিজ সাধনার প্রতীকস্মরণ ছোটো মাটির টিবে বসানো একটি লজ্জাবতী লতা রবীন্দ্রনাথকে উপহার দেন ।

এই দুই মহাজ্ঞানীকে আমরা পাশাপাশি দেখলুম এর চার বৎসর পরে এক সভায় । দেশের রাজনীতি খুব ঘোরালো হয়ে উঠেছে । মাজ্জাজ সরকার অ্যানি বেশান্ট ও তাঁর দুই সহকর্মীকে অস্তরীণ করেছে । এর প্রতিবাদে সভা করতে হবে । টাউন হল স্থির করা হল । সভা যেদিন হবার কথা তাঁর তিনি দিন আগে বাংলা সরকার জানালেন যে টাউন হল একটি আধা-সরকারি প্রতিষ্ঠান, সেখানে শুই সভা হতে পারবে না । শেষে রামমোহন লাইব্রেরি স্থির হল, রবীন্দ্রনাথ ‘কর্তা’র ইচ্ছায় কর্ম’ প্রবন্ধ পাঠ করলেন, সভাপতির আসম গ্রহণ করলেন জগদীশচন্দ্র ।

১৯১৭ সালে ৩০শে নভেম্বর বস্তু-বিজ্ঞান মন্দিরের উদ্বোধন হল । সেদিনকার আবাহনে রবীন্দ্রনাথের এই সংগীত মন্দিরগ্রাঙ্গণ ধ্বনিত করল—

মাতৃমন্দির পুণ্য অঙ্গন

কর মহোজ্জল আজ হে

বরপুত্রময় বিরাজ হে  
শুভ শঙ্খ বাজহ বাজ হে।”

১৯২৮ সালে ১লা ডিসেম্বর জগদীশচন্দ্রের সপ্ততিতম জয়ষ্ঠী অষ্টামের আয়োজন করলেন রবীন্দ্রনাথ। তিনি লিখলেন—

“তোমার খ্যাতির শঙ্খ আজি বাজে দিকে দিগন্তেরে  
সমুদ্রের একুলে শুকুলে; আপন দীপ্তিতে আজি  
বন্ধু, তুমি দীপ্যমান; উচ্ছ্বসি উঠিছে বাজি  
বিপুল কীতির মন্ত্র তোমার আপন কর্ম মাঝে।  
জ্যোতিক্ষমভাৱ তলে যেখা তব আসন বিরাজে  
সেখায় সহস্র দীপ জলে আজি দীপ্যালি উৎসবে।  
আমারো একটি দীপ তাৰি সাথে মিলাইল যবে  
চেয়ে দেখো তাৰ পানে, এ দীপ বন্ধুৰ হাতে জালা।”

জগদীশচন্দ্র বাংলায় যে সব প্রবন্ধ লিখেছিলেন তাৱই একটি সংকলন ‘অব্যক্ত’ নামে প্রকাশিত হয়। পুস্তকেৱ সঙ্গে জগদীশচন্দ্র রবীন্দ্রনাথকে এই পত্রখানি পাঠান—

“তুমা অগ্রহায়ণ

১৩২৮

বন্ধু,

স্বৰ্থে দুঃখে কত বৎসরেৱ স্থৃতি তোমার সহিত জড়িত। অনেক সময় সে সব কথা মনে পড়ে। আজ জোনাকিৰ আলো রবিৰ প্ৰথৱ আলোৱ নিকট পাঠাইলাম।

তোমার  
জগদীশ”

উভৱে রবীন্দ্রনাথ লিখলেন—

“বন্ধু

তোমার ‘অব্যক্ত’ৰ অনেক লেখাই আমাৰ পূৰ্ব-পৰিচিত—এবং এগুলি পড়িয়া অনেকবাৱই ভাবিয়াছি যে যদিও বিজ্ঞানবাণীকেই তুমি তোমার স্মৃতিৰ কৰিয়াছ তবু সাহিত্য সৱন্ধতী মে পদেৱ দাবী কৰিতে পাৰিত—কেবল তোমার অনবধানেই সে অনাদৃত হইয়া আছে। ইতি ৮ই অগ্রহায়ণ, ১৩২৮।

তোমার  
রবি”

রবীন্দ্র-জগদীশ-সৌহৃত্ত কি প্রগাঢ় ছিল অবলা বহু মহোদয়ার এক পত্র হ'তে তা বোঝা যায়। তিনি লিখছেন—

“জীবনের শেষ বৎসরও উনি ( জগদীশচন্দ্র ) প্রত্যহ গ্রামোফোনে কবির স্বর—  
“আজি হতে শতবর্ষ পরে” শুনিয়া শয়ন করিতে যাইতেন।”

## শান্তিনিকেতন

প্রবাসজীবন চৌধুরী

১৯৪১ সাল। বসন্তপুর্ণিমার আর ছদিন বাকী। ভোরবেলায় পশ্চিম থেকে লুপ প্যামেঞ্জারে বোলপুর স্টেশনে পৌঁছলাম। স্টেশনের বাইরে তখন কেবল কয়েকখানি গুরুর গাড়ী পেলাম। তাই একটা ভাড়া করলাম। কাঁচা রাস্তা, এক-পা ধুলোর মধ্যে গাড়ীর চাকা পুঁতে ঘাঘ। প্রায় আধ ঘণ্টা শব্দুক গতিতে চলে শান্তিনিকেতন পৌঁছলাম। মেখানে তখন আশ্রমবাসীদের সেদিনের জীবন সবে আরম্ভ হয়েছে। অতি মনোরম দৃশ্য। খালি পায়ে ছাত্রছাত্রীরা যাতায়াত করছে। চারদিকে নানা জাতির গাছপালা। মধু-মালতী ও শালফুলের গঁকে আমোদিত সকালের শীতল শিশি বাতাস। মনে হল এতদিনে বুঝি মনের মত জায়গা পেলাম। এই কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের শান্তিনিকেতন। এখানে তিনি আজ নেই বটে তবে তাঁর আদর্শ, তাঁর স্বপ্ন তো এখানকার আকাশে বাতাসে ছেয়ে আছে। কাঁচা যেন গাইছে,

“যোর প্রভাতের এই প্রথম ক্ষণের কুসুমথানি

তুমি জাগাও তারে ওই নয়নের আলোক হানি।”

গুরুর গাড়ী থেকে তাড়াতাড়ি মেমে এগিয়ে গেলাম যেদিক দিয়ে গান আসছিল। দেখলাম একটি শুন্দর ভবনের বারান্দার সামনে প্রাঙ্গণে সারি সারি ছাত্রছাত্রী ও শিক্ষকেরা দাঢ়িয়ে আছেন ও একদল ছাত্রছাত্রী গান করছে। চারদিকে সৌম্য শান্তি। এই রূকম অধ্যাত্মপূর্ণ পরিবেশের কথা আগে কল্পনাও করিনি।

অতিথিশালায় মালপত্র রেখে একটু পরেই শিক্ষাভবনে এলাম অনিলকুমার চন্দ মহাশয়ের সঙ্গে দেখা করতে। তিনি তখন অধ্যক্ষ ছিলেন এবং তিনিই আমায় আসতে

অনুরোধ করে তার করেছিলেন। মনে নানা ব্রকম ভাবনা ছিল, কৌ জানি এই মানুষটি কেমন হবেন। তখনকার দিনে অধ্যাপকের জীবনে অনেক ব্রকম অভিজ্ঞতাই হোত। অধ্যাপনা কার্ডের সঙ্গে বিজ্ঞাচৰ্চা ও সমাজসেবার স্থৰ্যোগ স্ববিধা ও আনন্দ এই সব ভাবের পরিবর্তে চাকরীলাভ ও বেতনপত্রের অনুষঙ্গই প্রধান ছিল। কিন্তু অধ্যক্ষ মহাশয়কে দেখে ও তাঁর সঙ্গে দু-একটি কথা হতেই আমার মনের অশান্তি কেটে গেল। দেখলাম এখানে চাকরী করতে ঠিক আসিনি; আরো কিছু তাংপর্যপূর্ণ কাজ আমার আছে। তাঁর সমস্ত কথাতেই রাজী হলাম। অন্যান্য কথার মধ্যে যেটি প্রথমটা আমায় একটু চিন্তায় ফেলেছিল সেটি এই যে, তিনি বললেন—রবীন্দ্রনাথ চেয়েছিলেন শিক্ষকদের মধ্যে ‘তারুণ্য’। ছাত্রছাত্রীদের নিজের ভাইবোনের মত দেখতে হবে, তাদের সঙ্গে মেলামেশা ও খেলাধূলা করা বাঞ্ছনীয়। তখন আমার বয়স উন্নতি এবং এর পূর্বে অধ্যাপনার অভিজ্ঞতা আমাকে ছাত্রছাত্রীদের থেকে তফাতে থাকতেই শিখিয়েছিল। যাই হোক স্থির হল একমাদ্দকাল সময় আমি দেখব এই প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে নিজেকে থাপ থাওয়াতে পারছি কিনা।

প্রথমে ক’দিন একটু অস্বিধে হয়েছিল। আমায় ‘শ্বার’ না বলে একেবারে “প্রবাসদা” বলে ছাত্রছাত্রীরা সমোদৃন করায় ও আমায় তাদের নানা খেলাধূলায় যোগদান করতে হওয়ায় একটু অস্বস্তি হয়েছিল। কিন্তু কিছুদিনেই এসব স্বাভাবিক হয়ে যায়। অধ্যক্ষ মহাশয় কথন যে আমার ‘অমিলদা’ হয়ে গেলেন ও তিনি আমায় নাম ধরে ও ‘তুমি’ বলে কথা বলতে লাগলেন তা বুঝতেই পারলাম না। অন্যান্য অধ্যাপকদের সঙ্গে দাদা ও ভাইয়ের সম্পর্ক গড়ে উঠতে দেরি হল না।

একটি বৃহৎ পরিবারের মধ্যে এসে পড়লাম। সকলের মধ্যেই প্রবাহিত ছিল একই প্রাণ। আমরা যেন মনে মনে সর্বদাই স্মরণ করছি যে আমরা শান্তিনিকেতনে আছি, আমাদের কাঁজ-কর্ম আয়োদ-প্রয়োদ সমস্ত ঘরে আছে একটি আদর্শকে, মহৰ্বির সাধনা-ক্ষেত্র, কবিগুরুর স্বপ্নভূমি এই শান্তিনিকেতনের আদর্শ। সেটি কী? ভাষায় নানাভাবে তা বলা হলেও তার সম্পূর্ণ সহজ ভাবটি ধরতে হবে জীবন দিয়ে, একটি সরল বোধের মধ্য দিয়ে। মানুষের শিক্ষাদীক্ষা ও সমস্ত কর্মপ্রচেষ্টার পেছনে আছে একটি সমগ্র মহুষ্যত্ব যা জানে না কোন অঙ্ক সংস্কারের বাধা, মানুষে মানুষে দেশকাল আচার-ব্যবহারের সহস্র বেড়াজাল, যে প্রত্যেক মানুষের মধ্যে ফুটিয়ে তোলে একটি পূর্ণাঙ্গ ব্যক্তিত্ব যেখানে মানুষের সকল ক্ষমতাই—তার জ্ঞান, কর্ম, প্রেম, ভক্তি ও শিল্পবোধ—এক সঙ্গে প্রকাশ পায় একটি সামঞ্জস্যপূর্ণ ত্রিকানুরূপে। এই আদর্শটি সঙ্গীতের স্তরের মত, প্রকৃতির আলো-বাতাসের মত অন্তরে প্রবেশ করবে, কাঁজ এযে অন্তরের নিজস্ব ধর্ম, তাঁর মর্ম সত্য। সকালেই বৈতালিকের গানে সমস্ত দিনের স্বরটি যেন ধরিয়ে দেয়, হনুম-বীণাটি যেন সেই স্তরে বাঁধা হয়ে যায়। “যোরে ডাকি লয়ে যাও, মুক্ত দ্বারে”, “তোমার বিশ্বের সভাতে” বা

“আলোকেরই বারনাধাৰায় ধুইয়ে দাও। আপনারে এই লুকিয়ে রাখা, ধূলায় ঢাকা, ধুইয়ে  
দাও”—এই বকম নিয়ন্তন গান প্রতি প্রভাতে শুনি আৰ মনে হয় এ সবই একটি পৱন  
গান বা মন্ত্রের নানাকৃত প্রকাশ। মাঝবের সঙ্গে বহিঃপ্রকৃতিৰ ও বিশ্বচেতনাৰ গভীৰ একটি  
যোগেৰ আভাসে চিত্ত ভৱপূৰ হয়ে থাকে।

ঝাঁদেৱ সঙ্গে দেখা হয় তাঁদেৱ মধ্যেও একটি প্ৰসৱচিত্ততা, একটি স্নিগ্ধ জীৱনবোধ  
পাই। ভূবনডাঙ্গা থেকে প্ৰভাতদা আসেন। খালি পায়ে—শীত গীঘ বৰ্ষা সব সময়ই তিনি  
পায়ে হেঁটে আসেন গ্ৰামপথ দিয়ে। সারাদিন লাইব্ৰেৰীৰ তত্ত্বাবধানেৰ মঙ্গে সঙ্গে নিজেৰ  
পড়াশুনা ও বইলেখায় ব্যস্ত থাকেন। অথচ যখনই তাঁৰ কাছে যাই নানাকৰম আলোচনায়  
তিনি প্ৰলুক কৰেন। অপৱেৰ ভাৰনাকে চমকে দিয়ে নানা দিকে ধাৰিত কৰতে তিনি  
সিদ্ধহস্ত। ওঁৱই মত খালি পায়ে আসেন ক্ষিতিদাহু, একটি থলিতে বইপত্ৰ নিয়ে।  
লাইব্ৰেৰীৰ ওপৱতলায় বিদ্যাভবনে নিজেৰ ঘৰে ডেক্সোটিৰ ওপৱ বইপত্ৰ রেখে সারাদিনই  
নিবিষ্টমে লেখাপড়া কৰেন তিনি। অথচ যখনই কাছে গেছি এমন ভাৰ যেন তিনি এমন  
কিছুই দৰকাৰী কাজ কৰিছিলেন না। অতি স্নেহ ও আগ্ৰহেৰ সঙ্গে নানা বিষয়ে আলোচনা  
কৰতেন ও আমাৰ কোন প্ৰশ্ন থাকলে তাৰ উত্তৰ নিৰ্দেশ কৰতেন। কথায় কথায়  
দাহু কৰীৰ ও অগ্নাত মধ্যযুগীয় ভক্ত সাধকদেৱ হিন্দি দোহা ও বাঙলাৰ বাটলদেৱ গান  
আবৃত্তি কৰে যনকে মৃহুৰ্তে দেখিয়ে দিতেন এক অসীম উন্মুক্ত আকাশ। তাঁৰ বাড়ীতে গিয়ে  
শুনতাম তাঁৰ কাছ থেকে তাঁৰ পৰ্যটক জীৱনেৰ কত বিচিত্ৰ কাহিনী। কত সহজ মাঝৰ  
ইনি। আৰাৰ এঁৰ কাছ থেকেই শুনি মনিবেৰ প্ৰাৰ্থনাসভায় প্ৰতি বৃথাৰ সকালে গভীৰ  
তাৎপৰ্যপূৰ্ণ ভাষণ। ৱৰীজ্বনাথেৰ বিশাল ব্যক্তিত্বেৰ এক একটি দিককে যেন জীৱন্ত ধৰে  
ৱেখেছেন শাস্তিনিকেতনেৰ কয়েকটি মাঝৰ। এইৱকম আৰ একজন, মাস্টাৱমশাই  
( মন্দগাল বশ )। বিকেলে চা-চক্রে প্ৰথম দিনই তাঁৰ সঙ্গে আমাৰ দেখা এবং আলাপ।  
সেই দিনই তিনি আমাৰ আপন কৰে নেম। যেন কত আগে থেকেই আমাৰ জানেন  
এমন ভাবেই তিনি আমাৰ সঙ্গে আলাপ কৰলেন। সহজ সুন্দৰ মাঝৰটি। প্ৰত্যেকদিনই  
চা-চক্রে আসতেন; গৱেষণাৰ দিনে পড়স্ত সূৰ্যেৰ প্ৰথৱ বোদ থেকে মাথাটি ঢাঁচাতেন তাঁৰ  
কাঁধেৰ চাদৰটি দিয়ে। চা-চক্রে শাস্তিনিকেতনেৰ সকল বয়সেৰ সকল পদেৱ লোকেৰ  
সমাগম হত। কিন্তু আলাপ-আলোচনা হাস্ত-পৰিহাসেৰ সময় এই পাৰ্থক্য সম্পূৰ্ণ অবলুপ্ত  
থাকত। সেখানে কতদিন মাস্টাৱমশাইয়েৰ সঙ্গে তক কৰেছি শিল্পকলা নিয়েই।  
প্ৰত্যেকেৰ মতামতেৰ স্বাধীনতাকে প্ৰত্যেকেই সম্মান কৰতেন; তাৰাড়া সভ্যদেৱ মধ্যে  
একটি সন্দৰ আঘাতবোধ ছিল।

এইৱকম একটি প্ৰাণবন্ত পৱিবেশ শষ্টি কৰেছিলেন ৱৰীজ্বনাথ। কঠিন সাধনাকে  
সহজ আনন্দকৰণে গ্ৰহণ কৰিবাৰ শিক্ষা দিয়েছিলেন। মিথ্যা আড়ম্বৰ, আৰাৰ অহেতুক  
কৃচ্ছ্ৰ সাধন, সকল রকম গোড়াগী, বিষ্ণা, নীতি, ধৰ্ম বাড়াবাড়ি, গলাবাজি বা দলাদলি—

এ সমস্তই শাস্তিনিকেতনে অপরিগত বুদ্ধির পরিচায়ক বলে কৌতুকের বিষয় ছিল। জীবন ও তার ধারণাকে কোথাও খেমে যেতে দেওয়া কিম্বা তাকে কেবল কেতাবী বুদ্ধির সীমানায় আবদ্ধ করা স্থবিরতার লক্ষণ; নিত্য শ্রোতৃর মধ্যেই এদের সত্য পরিচয়, দৈনন্দিন কর্ম ও ব্যবহারের মধ্য দিয়েই এদের সম্যক প্রকাশ। সমস্ত কাজকর্ম, জ্ঞান ও ধর্মচর্চার মধ্যে একটি সজীব উন্মুক্ত চিন্তকে জাগিয়ে রাখতে হবে। যা শিখেছি, করেছি ও পেয়েছি এদের নিয়েই পরম তৃপ্তি হয়ে বসে না পড়ি। নতুনের সন্ধানে মনগুণ যেন সর্বদাই এগিয়ে চলে। “আমি চঞ্চল হে, আমি স্মৃদুরের পিয়াসী।” তাকণ্য বলতে কবিগুরু চিত্রের এই বকম একটি প্রাণচঞ্চল সাবনীল ভাবকে বুবাতেন যা মাঝুমের শিক্ষা ও আত্মবিকাশের জন্য একান্ত আবশ্যক। এই তাকণ্যের বাহিরের রূপ, আচার-ব্যবহার, বেশভূষার সরলতা এবং সমস্তের মধ্যে একটি প্রসংরচিততা। একটি স্মিঞ্চ হাতুরসবোধ দিয়ে জীবনের কর্তব্যকর্ম, অসংখ্য অঙ্গীতিকর ব্যাপারকে মশুণ ও স্বত্ত্বা করে তোলা—এর মধ্যে কোনোরূপ লঘুচিন্তার স্থান নেই। কারণ এই তাকণ্যের একটি ভেতরকার রূপ আছে। সেখানে প্রত্যেকে তার জীবনের মূলমন্ত্রটি সাধনা করছেন। সকলেই নিজের আত্মপুরুষের সম্যক উপলব্ধির চেষ্টায় আছেন। “আপনাকে এই জানা আমার, ফুরাবে না, ফুরাবে না।”

শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের প্রথম প্রয়োজন এই পরিবেশ বচন। এর জন্য চাই প্রকৃতির উদ্বার প্রান্তিগ, ঝুতুদের আনাগোনা যেখানে অস্তরে তোলে বিচিৰ স্থৱ; চাই একটি সামগ্রিক জীবনদর্শন ও প্রেরণা মূর্তকৰূপে, কোন বিৱাট ব্যক্তিপুরুষকে আশ্রয় করে; চাই মাঝুমে মাঝুমে সত্যকার মিলনের ভাব যার গুণে ছাত্র ও শিক্ষকদের একত্রতা হতে গড়ে ওঠে কোন মহৎ কাজ বা আদর্শ। তা না হলে সেই প্রতিষ্ঠান হয়ে ওঠে হাট যেখানে ছাত্ররা আসে বিজ্ঞা বা ডিগ্রি কিমতে আর শিক্ষকেরা আসেন চাকরী করতে। আর চলে অস্ত্রীয়ের প্রতি দোষারোপ ও কাদা নিষ্কেপ। শাস্তিনিকেতন গিয়ে পেলাম কর্মী ও ছাত্র-সকলের কাছ থেকে অনাবিল ভালবাসা, সকলেই যেন বলছেন, “তুমি তো চাকরী করতে আসোনি, এসেছো আমাদের মধ্যে আশ্রমবাসী হয়ে। আমাদের এই ‘সব হতে আপন’ শাস্তিনিকেতনে যে প্রাণের স্পন্দন, যে জীবনকাঠির স্পর্শ দিয়ে গেছেন কবিগুরু, তার সবটাই তুমি পাবে, আর আমরা আশা করি, তোমার জেগে ওঁঠা প্রাণ হতে আমরাও পাবো অনেক গ্রীতির দান।” শাস্তিনিকেতনে কর্মীদের মানবিক গুণগুণ তাদের আদর্শ, ত্যাগ, সামাজিক কর্তব্যবোধ—এই সবের বিচারে মূল্যায়ন করা হয়, কেবল ডিগ্রী বা তাদের বিশেষ কোন দক্ষতা দিয়ে নয়। মহুয়াস্ত্রের সর্বাঙ্গীণ বিকাশই মাঝুমের আদর্শ, কোন শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের কর্মীদের সেই আদর্শ দ্বারাই যাচাই করতে হবে। একজন শিক্ষক ক্লাসে কতখানি পড়ালেন তার চেয়ে বড় কথা তাঁর নিজের উন্নত ব্যক্তিত্ব দিয়ে কতখানি প্রভাবিত করলেন তাঁর ছাত্রছাত্রীদের। মাঝুষ তৈরী করাই হল আসল কাজ, আর সব উপলক্ষ্য—বিশেষ ক'রে আমাদের দেশে। একথা বৰীদ্বন্দ্বাথ ভাল করেই বুঝেছিলেন। দেশে

পশ্চিমদের অভাব কোনদিনই ছিল না, তবু কেন দেশের এত দুঃখর্দিশা, মানবীয় গুণ বা মূল্যগুলির এত অবহেলা, সমাজসংগঠনের, সামগ্রিক জীবনবোধের এত অভাব? কেন ভারতীয়দের মধ্যে প্রদেশ, ভাষা, ধর্ম, আচার-ব্যবহার নিয়ে এত বিভেদ? একটি সর্ব-ভারতীয় সবল স্থূল উদার মানসিকতার প্রয়োজন আমাদের সর্বাঙ্গে, তাই শিক্ষার প্রথম অবশ্যিকীয় বস্তু হচ্ছে মানবতাবোধের সংকার করা আমাদের ছাত্রছাত্রীদের মধ্যে।

সুতরাং শুধু ছাত্র পড়িয়েই কর্তব্য শেষ হয় না আমার। বিজ্ঞান, দর্শন ও সাহিত্য এই তিনটি বিষয়ই নিয়মিত পড়াই। সপ্তাহে চরিশটি ক্লাস করি, তা ছাড়াও বাড়ীতে ছাত্র-ছাত্রী এসে মানা বিষয় বুঝে যায়। তবু মনে হয় আমি শাস্তিনিকেতনের আবহাওয়া হতে যা পাচ্ছি তার উপযুক্ত প্রতিনাম দিতে পারছি না। ছাত্রছাত্রী ও সহকর্মীদের সঙ্গে কতভাবে মেলামেশ। প্রায়ই বনভোজ, কোপাই নদীর ধারে বা পাঁকুল বনে বা চীপ সাহেবের কুটীর ভগীবশেমের কাছে আমবাগানে—কত গান, আলাপ-আলোচনা, খেলাধূলা। কত আমোদব্রহ্ম, ভৌমবাধ, রোহিটাসগড় তাঁবুতে বাস, অনেকগুলি গ্রানের সম্মেলনে এক অপূর্ব সাহিত্যরচনা আঞ্চনের চারপাশে তাঁবাভুবা হিমেল বিদেশী আকাশের নীচে। এসবের মধ্য দিয়ে যে শিক্ষা সবার অলক্ষ্য প্রত্যেকে অব্যবহিতভাবে পায় তার সঠিক বর্ণনা দেওয়া মহজ নয়।

কবিশুরুর আদর্শই সবার মধ্য দিয়ে কাঁজ করে চলেছিল। সকালে গাছের তলায় বসে পড়াচেন শিক্ষক, মাটিতে আসন পেতে গোল হয়ে বসেছে ছাত্রছাত্রীরা। ওদিকে কলাভবন ও সঙ্গীতভবনেও কাঁজ চলছে। নিজের ক্লাস শেষ করেই ছুটতাম কোন কোন দিন কলাভবনে, মাস্টারমশাইয়ের সঙ্গে আলোচনা করতাম ছবি নিয়ে, সৌন্দর্য নিয়ে। দেখতাম কত দেশী বিদেশী ছবি। সপ্তাহে দুদিন ছিল শিক্ষকদের জন্য। রবীন্দ্র-সঙ্গীতের শিক্ষার ক্লাস। পালিত মহাশয়ের ক্লাসে ছুটতাম বেলা তিনটে নাগাদ। নিজের লেখাপড়া তো আছেই। যখন যা বইয়ের প্রয়োজন হয় প্রত্যাতদা, অনিলদা ও বাগচী মহাশয়কে গিয়ে বলি, ব্যবস্থা হয়েই যায়। জানতাম বই আর পত্রিকার পাহাড় করলেই জান হয় না। চাই ধ্যান। উপকরণের মায়া সংস্কৰণে সচেতন হতে শিখিয়েছেন রবীন্দ্রনাথ।

এর মধ্যে আসেন অবনদ্ধ। প্রত্যহ বিকেলে তাঁর কাছে গিয়ে বসি। কত কথাই বলেন। একদিন কথায় কথায় বললেন, “তোমরা তো এটাকে ইস্কুল বানিয়ে ফেলেছ হে! রবিকাকার ঠিক মে ইচ্ছে ছিল না। আমার কী মনে হয় জানো? তোমরা মাস্টাররা যে যাবে বাড়ীতে মাহুর পেতে জোরসে পড়াশুমা লাগিয়েছে তোর থেকে। ছেলেরা যাবে পড়তে। তুমি বলবে ‘যাও, আজ হবে না। নিজে নিজে যা পারো পড়ো, আজ আমি ভীষণ ঝামেলায় পড়ে আছি।’ ওরা কিনে যায়। ঘণ্টা নেই, তাড়া নেই, চলছে নীরবে সাধনা। ছেলেরা দেখবে মাস্টারমশাই বীতিমত তপস্তা করছেন রাতদিন, তাঁর ছোঁয়াচ ওদের লাগবেই।” কী অপূর্ব ছবি! অবনদ্ধের ছবি

ঝাঁকাও দেখেছি বসে বসে কত দিন। ছবি তিনি এক অর্থে ঝাঁকতেন না, ছবি যেন বেরিয়ে আসতো আবছাভাবে কাঁগজ থেকে।

শান্তিনিকেতনে শিক্ষাভবনে (কলেজে) পড়াবার ও পরীক্ষার পদ্ধতি ভারতের অন্যান্য জায়গার মতই। এই পদ্ধতির অনিবার্য ও প্রত্যক্ষ দোষগুলি তাই শান্তিনিকেতনে কিছুটা বিচ্ছানন। তা নিয়ে আঙ্কেপ করে লাভ নেই এখন। কারণ এই শিক্ষাপদ্ধতি আমাদের এমনই মজাগত হয়ে গেছে যে এর চেয়ে উন্নত কিছুর প্রবর্তন করা আমাদের পক্ষে অসম্ভব হয়ে গেছে। বাঁধাধরা পাঠ্যসূচী ধরে পড়িয়ে যাওয়া এবং দুই বৎসর পরে অপর ব্যক্তিদের দ্বারা পরীক্ষিত হওয়া। যে শিক্ষক পড়াচ্ছেন তাঁর কাজ যান্ত্রিকভাবে বক্তৃতা করে যাওয়া। ছাত্রছাত্রীরা এই বক্তৃতা থেকে খুব লাভবান হয় না, কারণ প্রথমতঃ তাঁরা পড়ে আসে না, ক্লাসে আলোচনারও তাই কোন অবকাশ নেই। তাছাড়া পরীক্ষাকেল্পিক এই পড়াশুনা। ছাত্রছাত্রীরা জানে পরীক্ষার এখন অনেক দেরি, এবং পরীক্ষার জন্য কী কী বিষয় বেশী দরকারী এবং সেগুলি কী তাবে লিখতে হবে তা এই বক্তৃতা থেকে তেমন জানা যাবে না। সেজন্য কিছু অধ্যাপক ছাত্রদের উপকার করার জন্য মোট দেন, যাতে বই পড়ারও প্রয়োজনীয়তা কমে যায় এবং পরীক্ষার প্রশ্নপত্রের প্রতি লক্ষ্য রেখেই এই সব মহামূল্য নেট তৈরী ও ক্ষতিলিখন করানো হয়। এতে পরীক্ষা পাসের স্বীকৃতি হয় বটে তবে বিচারশিক্ষা ও বৃক্ষবিকাশের প্রভৃত ক্ষতি হয়। বর্তমান শিক্ষাপদ্ধতিতে শিক্ষকের স্বকীয়তার কোন স্থান নেই এবং ছাত্রদের স্বাধীন ও আত্মনির্ভরভাবে পাঠ ও চিন্তার প্রয়োজনীয়তাবোধ নেই। বৈজ্ঞানিক কলেজি শিক্ষার এই ধারাটির বিরোধী ছিলেন এবং এই জন্য শান্তিনিকেতন শিক্ষাভবনের পাঠ্যবস্তা নিয়ে তাঁর যথেষ্ট উদ্বেগ ছিল। বিশেষ করে তখন কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ই পাঠ্যসূচী প্রণয়ন ও পরীক্ষা গ্রহণ করত। পাঠ্যভবন ও বিদ্যাভবনের শিক্ষাপদ্ধতি এই দোষ থেকে অনেকটা মুক্ত ছিল।

তবুও সেই শিক্ষাভবনেই অন্যান্য বিদ্যালয়ের থেকে অনেকাংশে উন্নত ধরনের বিদ্যার্চার ব্যবস্থা ছিল। প্রকৃতির মুক্ত অঙ্গনে পড়াবার সময় মনে হ'ত যেন কোন কথা যান্ত্রিকভাবে শুধু ছাত্রদের পরীক্ষার পাসের স্বীকৃতির জন্য না বলি, যেন কোথাও ফাঁকি না থাকে। সেই নির্মল পরিবেশে ছাত্রছাত্রীদের সঙ্গে যে আন্তরিক ঘোগ থাকে তার জন্য পড়ানোটা কেবল দায়ারা বক্তৃতাদান হতে বাধে। বিষয়বস্তু যতদূর সম্ভব আগে নিজের কাছে স্পষ্ট করে নিতে হয় এবং তারপর তাদের কাছে স্পষ্ট হচ্ছে কিনা দেখতে হয়। কতগুলো গালিভরা কথা ছুঁড়ে দিতে লজ্জা করে। সর্বদাই মনে থাকে যে বৈজ্ঞানিক নিজে বহকাল ধরে স্কুলের ক্লাস নিতেন ও ছাত্রদের খাতা পরীক্ষা করতেন সময়ে। এইরকম তাবে প্রতি ও সরলতার সঙ্গে পড়াবার বীতিই শান্তিনিকেতনে। এর থেকে কেবল ছাত্রছাত্রীরাই লাভবান হয় না, শিক্ষকেরাও ইন। কারণ কোন মত বা তত্ত্বের অনেক জটিলতা ও দুর্বলতা শিক্ষকের বইপড়া গুরুগন্তীর বাক্যরাশির আড়ালে

তাঁর নিজের কাছেও অপ্রকাশ থাকে। পাণ্ডিত্যের অংকার দুরে বেথে থখন সহজ ভাবে ছাত্রছাত্রীদের কাছে কোন বিষয়ের ব্যাখ্যা করা যায় তখন বিষয়টি নিজের কাছে পূর্বের চেয়ে স্পষ্ট হয়ে ওঠে এবং তাঁর নতুন নতুন দিক নজরে পড়ে। পড়ানো ব্যাপারটি তাই জীবন্ত হয়ে ওঠে। তৈরী বক্তৃতা দিয়ে ক্লাসকে মন্ত্রমুক্ত করে দেওয়ার বর্ষ প্রবৃত্তি শাস্তিনিকেতনের আবহাওয়ায় কেমন মনে আসে না। জৌলুস দিয়ে মেকীকে ঢাকতে ও চালাতে লজ্জাই হয়। এই প্রসঙ্গে একথাও মনে হয় যে ছাত্রছাত্রীরা যে শিক্ষককে ‘স্তার’ বলে সম্মোধন না ক’রে ‘অমলদা’ ‘সুস্মীরদা’ এইভাবে সম্মোধন করে তাঁর কিছুটা সম্পর্ক আছে এই ধরনের আন্তরিকতাপূর্ণ শিক্ষাদানের সঙ্গে। মিথ্যা আত্মাভিমান চলে যায় মন থেকে এবং নিজেদের ভাইবোনদের বঝন্মা করতে মায়া হয়। দুইশত অচেনা শ্রোতাদের ভৌতে এমন অনেক কথাই গম্ভীরভাবে বলে যাওয়া যায় যার ঠিক অর্থ সম্বলে বক্তা বা শ্রোতা কারো বিশেষ স্পষ্ট ধারণা নেই। স্বল্পমাত্র আপনার জন নিয়ে পাঠ্যবস্থায় এই রকম রুচিবিরুদ্ধ ব্যাপার ঘটতে পারে না। শিক্ষকের সঙ্গে ছাত্রছাত্রীদের নেকট্যুভাব যে শিক্ষাক্ষেত্রে কত প্রয়োজন তা শাস্তিনিকেতনের সঙ্গে অন্য কোন বড় শিক্ষায়তন্ত্রের তুলনা করলেই বোঝা যায়।

বিদ্যাশিক্ষার এই আন্তরিকতা ও বিশুদ্ধতা ছাড়া অন্য আর একটি বিষয়ের কথা মনে হয়। কেবল পাঠ্যতালিকা ধরে পরীক্ষা পাসের জন্য পড়াশুনা করা ও পঠিত বিষয়ে কিছুটা দক্ষতা লাভ জীবনের পরম লক্ষ্য নয় একথা শাস্তিনিকেতনে স্বতঃসিদ্ধ ভাবে স্বীকৃত ছিল। তাই নিজের নিজের মুখ্য পাঠ্যবিষয় ছাড়া গ্রন্তিকে অন্য অনেক কিছু শিক্ষায় যোগ দিত। অভিনয় করা, সাহিত্য রচনা, ছবি আঁকা এ তো অনেকেই চর্চা করত। শিক্ষাভবনের ছাত্রছাত্রীরা—যারা কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের পাঠ্যসূচী ধরে পড়াশুনা করত—আগে থেকে কোন তৈরী না করে যে কোন বনভোজনে বা আমোদ-অমণে রবীন্দ্রনাথের কোন নৃত্যনাট্য—যেমন চিরাঙ্গদা বা ‘চঙ্গালিকা’—অন্যান্যে অভিনয় করতে পারত। যে বসবোধ, প্রাণের উচ্ছলতা ও তাঁর সঙ্গে সংগঠনকৌশল ও সহযোগিতা গুণ এসবের পেছনে কাঁজ করে তাঁর উৎপত্তিস্থল কোথায়? একটি মহৎ প্রতিষ্ঠানে কোন আদর্শে অনুপ্রাণিত হয়ে যখন নানাজনের সমাগম হয় তখন তাঁদের সম্মিলিত গুণ ও ক্ষমতা এদের সমষ্টির অনেক বেশী হয়। আর সেই আদর্শের অভাবে সেই মিলিত ফল সমষ্টির চেয়ে অনেক কম হয়, অর্থাৎ কিছুই গড়ে উঠতে পারে না। তখন বিচিত্র বাত্যস্ত্রের পরিবর্তে একটি ঐকতানের পরিবর্তে হট্টগোলাই হয়। আমাদের দেশে তরুণদের মধ্যে শক্তি ও সদ্গুণের অভাব নেই। এদের নিয়ে কত কী না করা যায়। দেশের এই সমস্তাসঙ্কল অবস্থায় চাই সম্যক আদর্শ ও পথনির্দেশ। শিক্ষাব্রতীদের কেবল চাকরীলাভ ও পদোন্নতির কথা ভুলে গিয়ে, এবং পুর্ণিগত বিদ্যাশিক্ষার ব্যাপারটিকেই সব কিছু মনে না ক’রে, তরুণ-তরুণীদের মাঝুষ করার গুরু দায়িত্ব নিতে হবে।

এই প্রসঙ্গে মনে পড়ল শাস্তিনিকেতনে গান্ধীজীর শুভাগমন। শিক্ষকদের সঙ্গে এক বিকেলে তাঁর বিশেষ বৈঠক হল। আমাদের নামা প্রশ্নের তিনি উত্তর দিলেন ধীরতা ও সহায়তাতে সহকারে। অথচ দৃঢ় বিশ্বাস ভরা ছিল তাঁর প্রত্যেক কথা। একটি প্রশ্নের উত্তরে তিনি এই কথা বললেন যে শাস্তিনিকেতনে ধাঁরা শিক্ষক হয়ে আসবেন তাঁদের বেতন কথনেই বাজারদের অনুযায়ী হবে না, কারণ এখানে ধাঁরা আসবেন তাঁরা যদি ত্যাগের ভাব নিয়ে না আসেন তো সমস্তই নষ্ট হয়ে যাবে। এ কথার অর্থ খুবই গভীর। দেশের শিক্ষকদের যে সত্যকার দায়িত্ব তা যদি তাঁরা নিতে চান তাহলে তাঁদের ছাড়তে হবে অনেক আপাতভাব। সেই লাভই হয় তাঁদের এই মহৎ কর্মের অন্তরায়। যথার্থ শিক্ষকতা করা একটা ব্রত, চাকরী নয়। শাস্তিনিকেতনের যে সব জ্ঞানী গুণী শিক্ষাত্মীদের নাম ওপরে করেছি তাঁদের বেতন অতি স্বল্প ছিল এবং তাঁদের সংসারনির্বাহ খুবই সাধারণভাবে চলত। এই সঙ্গে একথাও মনে হয় যে শাস্তিনিকেতনে থাকাকালে আর্থিক অভাব তেমন বোধ করিনি। কারণ চিন্তের প্রসাদলাভের ছিল সেখানে অনেক আয়োজন। উদার প্রকৃতির নিত্যনবীন রূপ ছিল একটি। তাছাড়া কিশোরদের সামিদ্য, তাদের খেলাধুলা হাসি গান শাস্তিনিকেতনের আবহাওয়াকে সজীব করে রাখত। কবির গান মনে পড়ে—

“গো কিশোর আজি তোমার দ্বারে পরান ময় জাগে।

মৌম করে করিবে তারে রঙিন তব বাগে।”

এমনি কাজকর্মের মধ্যে যে আনন্দরস তাতেই মনপাণি ভরপূর থাকত, তারপর প্রায় সন্ধ্যাতেই কোন না কোন নাটক, নৃত্য গান ও শিশুদের বচনার জলসা বসত লাইব্রেরী প্রাঙ্গণে। চিন্তের দারিদ্র্য প্রকৃত দারিদ্র্য ও উহা বেদনাদায়ক। তাঁর নিবারণের উপায় সার্থক কর্তব্যকর্মের মধ্যে আত্মনিয়োগ করা। সেই দারিদ্র্য যতদিন শিক্ষকদের মধ্যে বর্তমান থাকবে ততদিন আর্থিক স্ববিধা হলেও তাঁদের লক্ষণীয় কোন উন্নতি হবে না। অবগু অর্থের প্রয়োজন আছে। তবে যেকথা রবীন্দ্রনাথ শাস্তিনিকেতনের আদর্শের মধ্য দিয়ে বোঝাতে চেয়েছেন তা হচ্ছে শিক্ষা ব্যাপারে ধাঁরা লাভের দিকে নজর রাখবেন তাঁরাই আসল কাজে তেমন যত্ন নেবেন না এবং সেই সঙ্গে নিজেও সেই বিশেষ আনন্দ ও মর্যাদা থেকে বঞ্চিত হবেন যা সমাজসেবক সাধকেরই প্রাপ্য। বাস্তবিক দৃষ্টিভঙ্গী থেকে দেখলে হয়তো শাস্তিনিকেতনের এই আদর্শ কবিকল্পনা মাত্র এবং আজকের দিনে তা অচল। তবে পরীক্ষা করে দেখতে হবে। সেই পরীক্ষার ক্ষেত্রে আজকের শাস্তিনিকেতন। মানবচরিত্র ও জগতের বাস্তবিক পরিস্থিতির সঙ্গে আপোষ করে শেষ পর্যন্ত কবির এই মূল আদর্শের কোন রূপটি কার্যক্রেতে অধিকতর ফলপ্রস্ফু হয়ে স্থায়িত্ব লাভ করবে তা দেখবার বিষয়। তবে যে শাস্তিনিকেতনকে জানলাম জীবনের শ্রেষ্ঠ অধ্যায়টিতে তাঁর মধ্যে যে আদর্শটি ফুটে উঠেছিল তাঁর অপূর্ব আবেদন আছে মাঝের কল্পনায়।

# আমাৰ দেখা রবীন্দ্রনাথ

## ইরেন্দ্রনাথ মুখোপাধ্যায়

প্ৰেসিডেন্সি কলেজ পত্ৰিকায় রবীন্দ্রনাথ সম্বন্ধে কিছু লেখবাৰ অনুৰোধ প্ৰত্যাখ্যান কৰতে কিছুতেই মন সৱচে না। কিন্তু রবীন্দ্রনাথেৰ সহস্রশীৰ্ষ প্ৰতিভাৰ কোম বিশিষ্ট ব্যক্তিনা নিয়ে আলোচনায় নামতে সংকোচ আসছে—শক্তিৰ অভাৱ তো রয়েছেই, সঙ্গে সঙ্গে স্বল্পপৰিম প্ৰবন্ধে বলবাৰ মতো কথা শুচিয়ে লেখা তো সন্তু হবে না। তাই রবীন্দ্রনাথকে একটু-আধটু কাছে দেখা সম্বন্ধে কয়েকটা কথা সাজাৰাৰ চেষ্টা কৰছি।

আমৰা যখন প্ৰেসিডেন্সি কলেজে পড়ি, তখন রবীন্দ্ৰপৰিষদ প্ৰতিষ্ঠিত হয়েছিল। প্ৰতিষ্ঠা ব্যাপাৰে যাৰা পাণ্ডা, তাদেৱ মধ্যে একজন না হলেও পৰিষদেৰ সঙ্গে আমাৰ যোগাযোগ বেশ ছিল। সেই স্বৰাদে ছোটখাট দল বৈধে জোড়াসাঁকোৰ বাড়িতে কয়েকবাৰ যা ওয়াৰ স্বযোগ হয়েছিল। একবাৰ যখন জন চাৰ-পাঁচ মাত্ৰ ছিলাম, তখন কৰি কিছুগুলি গল্প কৰাৰ পৰ কয়েকটা গান শুনিয়েছিলো—সেই গানেৰ মধ্যে ছিল তখনকাৰ সঠৱচিত “একটুকু ছোওয়া লাগে, একটুকু কথা শুনি।” পৰে অনেকবাৰ এ-গান শুনেছি, কিন্তু রবীন্দ্রনাথেৰ গলায় যা শুনেছিলাম, তা আজও ভুলতে পাৰি নি। অবশ্য পূৰ্বেৰ তুলনায় তাঁৰ কৰ্তৃত্বৰে তখন মাধুৰ্য ও তেজেৰ সমাৰেশ কিঞ্চিৎ লম্বু হয়ে পড়েছিল। যুৱা রবীন্দ্রনাথেৰ গান ধাৰা শুনেছেম, তাঁৰা তো সে-অপূৰ্ব অভিজ্ঞতাৰ কথা অনেকেই বলেছেন। কিন্তু আমৰা যা শুনেছিলাম, যা পেয়েছিলাম, তাৰও তুলনা নেই।

রবীন্দ্রনাথেৰ গান সম্বন্ধে লিখতে বসি নি; তবে গানেৰ কথা এমে গেল সেই সব দিনেৰ কথা ভেবে, যখন একেবাৰে কাছে থেকে দেখেছিলাম মহাপুৰুষেৰ সহজ, সৱল মহাভূততা। ধাৰা সামিধ্যে বাকফুট হবে না বলেই আমৰা শক্তি ছিলাম, সেখানে একান্ত সদাশয় একটি মাঝুষকে আমৰা দেখলাম।

এই সদাশয়তাৰই সংবাদ পেয়েছিলাম এৱ কিছুকাল পূৰ্বে, আৰ তাৰ উল্লেখ না কৰে পাৰছি না। আমৰা এক বিশেষ বক্তু ছিলো ‘অটোগ্ৰাফ’-শিকাৰী। একখণ্ডি বাঁধামো থাতা সংগ্ৰহ কৰে তিনি স্থিৰ কৰেছিলো প্ৰথম পত্ৰেই নেবেন রবীন্দ্রনাথেৰ স্বাক্ষৰ। রবীন্দ্ৰশিয় বলে খ্যাত তাঁৰ এক অধ্যাপক ( প্ৰেসিডেন্সি কলেজেৰ নয় ) বাবৰাৰ চেষ্টা কৰেছিলো ছাত্ৰিতকে বিৱত কৰতে, বুঝিয়েছিলো যে জোড়াসাঁকোৰ বাড়িতে সে কিছুতেই পাতা পাৰে না। আমৰা বক্তু কিন্তু ছাত্ৰবাৰ পাতা ছিলো না, তিনি ঠাকুৰবাড়ি গেলেন, কৰি থাতাটি বেথে দিয়ে বিকেলে আবাৰ আসতে বললৈন, এবং যথাসময়ে শুধু যে স্বহত্তে পুৱো একপাতা একটি গান লিখে থাতাটি ফেৰৎ দিলৈন তা নয়, একেবাৰে অপৰিচিত বালককে সঙ্গে সঙ্গে জলযোগ পৰ্যন্ত কৱিয়ে দিলৈন। ধাৰা নামে অহঙ্কাৰী

অভিজ্ঞাত বলে অপবাদ তখন অনেকে রটাত, তাঁৰ হাতে এই ব্যবহাৰ বিশ্বিত ও মুঞ্চ কৰেছিল।

একেবাৰে খুব আবছা মনে আছে—আমাদেৱ বাড়িৰ কাছেই ওয়েলিংটন ক্ষেয়াৰে (বৰ্তমানে স্বৰোধ মলিক ক্ষেয়াৰ) কংগ্ৰেসেৰ অধিবেশন হচ্ছে,—ভিড়ে দাঁড়িয়েছি ধাঁৱা আসছেন তাঁদেৱ দেখাৰ জন্মে। হঠাৎ শোনা গেল—“ৱিষ ঠাকুৰ! ৱিষ ঠাকুৰ!” আৱ লম্বা জোৰৰা আৱ উচু টুপি-পৰা এক দীৰ্ঘকায় ব্যক্তি যেন মণ্ডে চুকলেন দেখলাম। বহু পৰে দেখেছি সেই কংগ্ৰেসে ভাষণ-ৰত কবিৰ প্ৰতিকৃতি, গগনেজ্জনাথেৰ আঁকা। কিন্তু কবিকে প্ৰথম দেখা সেই ভাবে। অথচ পিতৃবন্ধুদেৱ আলাপ-আলোচনায় শুনতাম দেবেজ্জনাথ মেম, প্ৰিয়নাথ মেম প্ৰভৃতি নাম আৱ এমনও কথা যে বৰীজ্জনাথকে তাঁৰা দেখেছেন একেবাৰে সাদাসিধে পোশাকে গল্পগুজব কৰতে। ঠিক যেন বিশ্বাস হ'ত না, কিন্তু বাস্তবিকই যখন তাঁকে দেখলাম তখন তাঁৰ ব্যক্তিস্বৰূপ সঁৱল্য ও দাঙ্গিণ্য সমক্ষে কোন প্ৰশ্ন আৱ রাইল না।

আমাৰ এক গুৰুহামীয় বন্ধুৰ কাছে একবাৰ বিদেশে যা শুনেছিলাম, তা না বলে পাৰছি না। সালটা ঠিক মনে পড়ছে না, কিন্তু চীন থেকে ফেৱাৰ পৱ কবিগৃহে একটা মজলিস বসে। আমাৰ বন্ধু তখন সত্ত বিদেশ' থেকে ডিগ্ৰী নিয়ে ফিৰেছেন, বিদ্যুমহলে তাই একটু জায়গা পেতে মুশকিল হয় নি। আৱ এক সহকাৰীৰ সঙ্গে তিনি ও জোড়াসাঁকোয় হাজিৰ হয়েছিলেন। তাঁৰই কাছে শোনা যে গুৰুবন্দনায় ব্যস্ত শিশ্যেৱা হয় কথা বলছিলেন না, নয় শুধু শুনতে চাইছিলেন কেবল গানেৰ পৱ গান যা তখন কবিৰ মনে এসে জড়ে হচ্ছিল। সেই শিশ্যদেৱ সচকিত কৰে আমাৰ বন্ধু যখন প্ৰায় মৱিয়া হয়ে প্ৰশ্ন কৰেন—“আচ্ছা, আপনি তো সুৱে এলেন, চীনেৱা নাকি ইতুৰ আৱ আৱসোলা খায়, আপনি কিছু দেখলেন ?” তখন শিশ্যবন্দ ক্ৰোধে হতবাক হলেও তিনি হেসে উঠে চীনাদেৱ ধাত্ত সমক্ষে অতি প্ৰসন্ন ভঙ্গিতে কথা বলেছিলেন; আধ্যাত্মিক আলোচনা থেকে নিষ্ঠতি পেয়ে খুশিই হয়েছিলেন।

আমাদেৱ সৰ্বজনশ্ৰদ্ধেয় অধ্যাপক চাকুচন্দ্ৰ ভট্টাচাৰ্য মহাশয় এ-বিষয়ে অনেক কিছু বলতে পাৰবেন, কিন্তু আমাৰ মনে হয় যে আমৰা যখন বৰীজ্জনাথকে দেখেছি তখন তাঁকে আংগলে রাখাৰ লোকেৰ অকাৰণ ভিড় একটু বেশিই ছিল। তিনি যখন “হিবট লেকচাৰ্স” দিতে অস্কুফৰ্ডে গেছেন, তখন আমি সেখনে ছিলাম। দেখেছি, বাইবলেৰ যুগেৰ ঋষিৰ আকৃতি নিয়ে সবাইকে তিনি অভিভৃত কৰছেন, কিন্তু ভিতৰকাৰ মানুষটিকে তিনি চেপে রাখতে পাৰছেন না, চাইছেন না—কিন্তু ভক্তেৰ দল তাঁকে ঘিৱে গণ্ডী নিৰ্মাণ কৰল, তিনি ইাপিয়ে পড়লেন, নিজেৰ মধ্যে আশ্রয় না নিয়ে পাৰলেন না। ভক্তবন্দ যখন অমুপস্থিত, তখন তাঁৰ অং্য মূৰ্তি—সেই সহজ, সৱল মূৰ্তি দেখতে পাৰওয়াৰ সৌভাগ্য তো কম নয়।

১৯৩০ সালে, সোভিয়েট যাত্রাৰ প্ৰাকালে, কবি যখন অস্কুফৰ্ডে ছিলেন, তখন ভাৰতীয়

ছাত্রদের ‘মজলিস’ তাঁকে সম্বর্ধনা জানায়। মহাআন্ত গান্ধী তখন এদেশে আইন অমাত্র আন্দোলন আরম্ভ করে দিয়েছেন, ‘ডাণ্ডি’-অভিযান শুরু হয়ে গিয়েছে, ইংরেজ সাম্রাজ্যবাদের চগুমৌতি চলেছে। মজলিসের তথনকার সভাপতি, উত্তরপথের একজন মুসলমান ছাত্র, কবিকে সম্বর্ধনা জানাতে গিয়ে হঠাত বলে উঠলেন—“তোমাকে পেরে আমরা কত স্বীকৃতি, কিন্তু তুমি আজ এখানে কেন? কেন আজ গান্ধীজীর পাশে তোমাকে দেখছি না? আমাদের মন যে বড় বেশি ভারাকৃষ্ণ। আমাদের প্রশ়ার ধৃষ্টিতা মার্জনা কোরো।” তাক্ষণ্যের এই অসৌজন্যকে কবি কিন্তু ভুল বুবালেন না। ধীর স্থির ভাষায় উত্তর দিলেন—“আমার অস্ত্র হল ভিন্ন, কিন্তু দেখো, দেশের মুক্তির কাজে আমার বীণার শক্তি কম নয়।” আর আমাদের কাছ থেকে একখণ্ড ‘চয়নিক’ চেয়ে নিয়ে পড়লেন “দুঃসময়” কবিতাটি—

যদিও সন্ধ্যা আসিছে মন্দ মন্দে  
সব সঙ্গীত গেছে ইঙ্গিতে থামিয়া  
যদিও সঙ্গী নাহি অনন্ত অস্থৈ,  
যদিও ঝাঁক্তি আসিছে অঙ্গে নামিয়া,  
মহা আশঙ্কা জপিছে মৌন অস্তরে,  
দিক্কদিগন্ত অবগুঠনে ঢাকা  
তবু বিহঙ্গ, ওরে বিহঙ্গ মোর,  
এখনি, অন্ধ, বন্ধ কোরো না পাখা।

প্রতিভাব মেই উদ্বাত বিক্ষেপ বিস্মৃত হওয়া সম্ভব নয়; আবৃত্তি যে কত অর্থন হতে পারে, তা যেন পূর্বে জানা ছিল না। কবির মেই দৃপ্ত দেশাভিমানী মৃত্তি ঘাঁরা দেখেছে, তারা কথনও ভুলবে না।

রবীন্দ্রনাথ জীবন ও সাধনার এমন এক স্তরে বিচরণের অধিকার পেয়েছিলেন, তাতে কস্তুরী মুগের মতো নিজেরই সৌরভে মুক্তি হয়ে থাকলে তাঁকে দোষ দেওয়া চলত না। কিন্তু জীবনের শেষদিন পর্যন্ত দুর্নিয়ার খবর তিনি রাখতেন, আর খ্যাত-অখ্যাত বাঙালী লেখকদের সমক্ষে পুজাপূজ্য সংবাদ রাখতেন, তাদের উৎসাহ দিতে কথমও কুষ্টিত হতেন না। ১৯৩৭ সালে স্বর্গীয় অধ্যাপক জ্বরেন্দ্রনাথ গোস্বামীর সহযোগিতায় “প্রগতি” অভিহিত সংকলন-গ্রন্থ সম্পাদনা করার সময় তাঁর মনের এই অপরিমেয় ঔদ্যোগিক ও দাক্ষিণ্যের সাক্ষাৎ পেয়েছিলাম।

১৯৩৬ সালে প্রগতি লেখকসংঘের পক্ষ থেকে এক ইস্তাহার লিখে রবীন্দ্রনাথ-প্রমুখ মনীষীদের স্বাক্ষর সংগ্রহের প্রস্তাৱ হয়েছিল। ফ্যাশন্ট বৰ্বৰতাকে ধিক্কৃত কৱাই ছিল ইস্তাহারে মূল কথা। মুসাবিদা নিয়ে আলোচনার সময় রবীন্দ্রনাথের প্রিয়পাত্ৰ বলে পরিচিত অন্তত একজন খুব জোৱ করে বললেন, “শ্রুটা নৱম করে দাও একটু, নইলে

কবি অপ্রসন্ন হবেন।” একান্ত অনিচ্ছায় কয়েকটা অদলবদল করা হল, কিন্তু কবির কাছে যাওয়ার পর তিনি যেভাবে কথা বললেন তাতে বেশ বোঝা গেল পূর্বোক্ত ভদ্র-লোকের ধারণা একেবাবে ভুল। যারা যৎ ব্যক্তি, তাঁদের ওপর ইতরজনের চাপ অতিরিক্ত যাতে না পড়ে, সেজন্ত কিছু দেহরঞ্জী-জাতীয় লোকের প্রয়োজন আছে বটে, কিন্তু রবীন্দ্রনাথকে যারা আগলে রাখার চেষ্টা করতেন, তাঁরা হয়তো দেশের কিছু অপকারই করেছেন। আমাদের সৌভাগ্য এই যে তা সত্ত্বেও আমরা রবীন্দ্রনাথের চরাচরব্যাপ্ত মূর্তি দেখেছি, তাঁর অথগুণগুলাকার প্রতিভার সাক্ষাৎ পরিচয় পেয়েছি। আমরা ধৃত, কৃতকৃতার্থ।

## চির-চিহ্ন

### নির্গলকান্তি গজুমদার

রবীন্দ্রনাথকে দূর থেকে অনেকবার দেখেছি। কাছ থেকে দেখবার স্মর্যোগও কয়েকবার হয়েছে। তবানীপুর সম্মিলন সমাজে দেখেছি কবিতা আবৃত্তি করতে, প্রেসিডেন্সি কলেজ ফিজিক্স থিয়েটারে দেখেছি বক্তৃতা করতে, বিশ্ববিদ্যালয়ের বিখ্যাত সেনেট হলে দেখেছি স্নার আশুতোষের শোকসভায় সভাপতিরূপে। সেসব দিনের কথা ধীরে ধীরে হারিয়ে যাচ্ছে বিস্মিতির ছায়াবনে। কিন্তু যেদিন তাঁকে প্রথম দেখেছিলাম বোলপুর বাঁধগড়া হাই স্কুলে, সেদিনের কথা কোনদিনই ভুলতে পারব না। তাঁর ঋষিকল্প মূর্তি ভাস্তর দীপ্তিতে চির-চিহ্ন এঁকে দিয়েছিল আমার মনের পাতায়।

বহুদিন আগেকার ঘটনা। গ্রামের প্রাইমারী স্কুলে পড়ি। সংবাদ আসে রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর নোবেল প্রাইজ পেয়েছেন। না জানি রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর কে, না জানি নোবেল প্রাইজ কি। স্কুলের শিক্ষক বরদাবাবুকে জিজ্ঞাসা করি। তাঁর কাছে অনেক খবর পাই—নোবেলের জীবনবৃত্তান্ত, মোবেল প্রাইজ প্রতিষ্ঠার ইতিহাস, ‘গীতাঞ্জলি’র শীকৃতি ও সাহিত্যে শ্রেষ্ঠ পুরস্কার লাভ, বাঙালীর বিশ্বজয়। তিনি রবীন্দ্রনাথের কিছু কিছু কবিতা অবসরমতো আমাদের পড়িয়ে শোনান ও বুঝিয়ে দেন। তাঁর মধ্যে ‘দেবতার বিদ্যায়’, ‘পুরাতন ভৃত্য’, ‘ছই বিদ্যা জমি’, ‘মোনার তরী’ উল্লেখযোগ্য। তিনি বলেন সাহিত্যসম্মাট বক্ষিষ্মচন্দ্র রবীন্দ্রনাথের কাব্য প্রতিভায় বিশিত হয়েছিলেন এবং তাঁর ভবিষ্যৎ সমক্ষে উচ্চ আশা পোষণ

করতেন। বৰীজ্জনাথ কলকাতার সন্তান ঠাকুর-পরিবারের সন্তান—মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথের পুত্র। মহর্ষি বীরভূম জেলার বোলপুরে পূর্ব পল্লীপরিবেশে ‘শাস্তিনিকেতন’ নামে আশ্রম স্থাপন করেছিলেন। কবি সেখানে স্থাপনা করেছেন আদর্শ বিদ্যালয়।

চেলেবেলায় এইটুকু ছিল আমার কাছে বৰীজ্জনাথের পরিচয়। বৰদাবাবু নিজে কবি—কব্যজগতের চেউ এমে লাগত তাঁর বিজন উপকূলেও। তাঁর সান্নিধ্যে না এলে হয়তো বৰীজ্জনাথ সমস্তে সম্পূর্ণ অঙ্ককারেই থেকে যেতাম। ইদানীং আমাদের দেশে ছেলেমেয়েদের জন্য রাশি রাশি জীবনকাহিনী ছাপা হচ্ছে। সে সময়ে জীবনী সাহিত্য গ’ড়ে উঠেনি। দু-চারখানি যা ছাপা হ’ত তা প্রামে ছিল একান্ত দুর্লভ। বৰীজ্জনাথ বাঙ্গলার ও ভারতের মুখ উজ্জ্বল করেছেন প্রতীচ্যের মনীষী মহলে। তাঁর জন্য গর্ববোধ ও তাঁকে জানবার জন্য আগ্রহ খুবই স্বাভাবিক। কিন্তু পল্লীর নামহারা নির্জনে সে স্বরোগ কোথায়?

বড়দা তখন ঘূমসেক। ১৯১৫ সালে বদলি হয়ে এলেন বোলপুরে। আমি উচ্চ প্রাইমারী পরীক্ষা পাস করেছি। বোলপুরে হাই স্কুলে পড়ার ব্যবস্থা করলেন বড়দা। একটা নতুন আশার বীথিকা বিস্তৃত হ’ল আমার সীমিত দিগন্ত পেরিয়ে। বাঁধগড়া হাই স্কুলে ষষ্ঠ শ্রেণীতে ভর্তি হলাম গরমের ছুটির আগেই। বাঁধগড়া হাই স্কুলের বর্তমান নাম বোলপুর হাই স্কুল। স্কুলটি ছিল শহুর থেকে দূরে—স্কুলের পথে। স্কুলের রাস্তার ডান দিকে বেশ খানিকটা ফাঁকা জায়গা। স্কুলবাড়ির তিনটি ইক-সামনের ও বাঁ ধারের ইক পুরনো, ডান ধারের ইক নতুন ও অপেক্ষাকৃত উচু। বাঁ ধারের ইকের পিছনে শালবন। ঐ বনের মধ্যে দিয়ে ভুবনডাঙ্গার মাঠে প’ড়ে শাস্তিনিকেতনে যাওয়া যেত। পায়ে চলার পথটি মোটেই নিরাপদ নয়। সাপের উপদ্রব খুব। বনের ভিতর বেশী দূর যাওয়া স্কুল কর্তৃপক্ষের বিমেধ। তবুও গরমের দিনে টিফিনের সময় কাঁচাকাঁচি শালবনের ছায়ায় ছেলেরা খেলাধুলো গম্ভুজব করত।

কোটের কাছে গভর্নেন্ট কোয়ার্টার্স। সেখান থেকে দু মাইল দূর বাঁধগড়া স্কুল। বোজ পায়ে হেঁটে যাওয়া-আসা ক’রে ক্লাস্ট হয়ে পড়ি। তাঁচাড়া হাই স্কুলের নতুন আবহাওয়ায় নিজেকে খাপ থাইয়ে নিতে কিছু সময় লাগে। অন্তিমে মাথা ঘামাতে পারিনি। কয়ে মন উৎসুক হয়ে উঠে শাস্তিনিকেতন দেখবার জন্য। একদিন আমাদের মাস্টারমশাই বাঁধকুষবাবুর সঙ্গে শাস্তিনিকেতনে বেড়িয়ে আসি। চমৎকার লাগে তৃণ-রোমাঞ্চিত ভূমিপ্রকৃতি, উদার আকাশ, উন্মুক্ত মাঠ, ফুলে ভরা উপবন, গঙ্গে আকুল বাতাস, সবুজের সমারোহ, আশ্রমের মহিমা। কত জিনিস দেখি—বিদ্যালয়, ছাত্রাবাস, গ্রন্থাগার, উপাসনা মন্দির, বৰীজ্জনাথের বাসগৃহ, মহর্ষির সাধনার স্থান প্রসিদ্ধ ছাতিমতলা—যেখানে শ্রেত শর্মরবেদিতে লেখা আছে—‘তিনি আমার প্রাণের আরাম, মনের আনন্দ, আত্মার শাস্তি’। বৰীজ্জনাথকে দেখার সৌভাগ্য হয় না। ‘বিষণ্ণ মনে ফিরে আসি।

শাস্তিনিকেতন বিদ্যালয়ের সঙ্গে আমাদের স্কুলের দুটি ফুটবল ম্যাচ হয়—প্রথমটি

আমাদের মাঠে, দ্বিতীয়টি শাস্তিনিকেতনের মাঠে। শারীরিক অস্থুতা সঙ্গেও শাস্তি-নিকেতনে যাই। উদ্দেশ্য খেলা দেখা নয়, রবীন্নমাথকে দেখা। খেলার মাঠে লাইনের ধারে ধারে অনেকগুলো বেতের চেয়ার ও ঘোড়া সাজানো। দেখে উল্লিখিত হই। নিচয়ই বিচ্ছালয়ের কর্ধারের মাঠে আসবেন ছেলেদের উৎসাহ দিতে। বেশ কয়েক জন বিশিষ্ট দর্শক উপস্থিত হন—পাঞ্জাবি গায়ে পিয়ার্সন সাহেব, আলখালা-পরা রেভারেণ্ড এণ্ডর্জ' হাসিমুখে জগদানন্দ রায়। কিন্তু থাকে দেখতে আসা তিনি কই? মনে হয় সকলকে দেখছি অথচ কাউকে দেখছিনে। কবির শরীরটা তেমন ভালো নেই—তিনি মাঠে আসতে পারবেন না—এই বকম একটা বার্তা ভেসে আসে কলববের মধ্যে। আবার আশ্বাসদ্ধ। মানমুখে ঘরে ফিরি যদিও আমাদের স্কুল তিন গোলে জয়ী হয় সেদিনকার প্রতিযোগিতায়।

পঞ্জোব ছুটিতে মার কাছে ক্লফনগরে আসি। যার সঙ্গে দেখা হয় সেই ছুটি গ্রহণ করে—শাস্তিনিকেতন দেখেছ? রবীন্নমাথকে দেখেছ? অথমটির উত্তরে মুখের হয়ে উঠিয়ে দ্বিতীয়টির বেলায় একেবারে নীরব। লজ্জায় মাথা হেঁট—লোকের কাছে মান থাকে না। পাঁচ মাস বোলপুরে রয়েছি অথচ কবিদর্শন হয়নি। হৃত্তাং বই কি। চাওয়া ও পাওয়ার মিলন কি সহজে ঘটে? ধৈর্য ধরে থাকতে হয়।

দেখতে দেখতে বছর ঘুরে যায়। ১৯১৬ সালে জাহুয়ারি মাসে কয়েকজন আত্মীয় আসেন বোলপুরে। তাদের গাইড হয়ে শাস্তিনিকেতনে যেতে হয় কিন্তু ফিরে আসি অস্তরে অশাস্তি নিয়ে। যত দিন যায় তত হতাশ হয়ে পড়ি। ভাবি হঠাতে কোন দিন ছাড়তে হবে বোলপুর, অপূর্ণ রয়ে যাবে অভিলাষ।

চৈত্র মাস—মার্চের শেষ কি এপ্রিলের প্রথম। হেডমার্টারমশাই বিজ্ঞপ্তি দেনঃ—আমাদের পুরস্কার বিতরণ উৎসব—সভাপতি রবীন্নমাথ—বিশেষ অতিথি রেভারেণ্ড সি. এফ. এণ্ডর্জ। একান্ত অপ্রত্যাশিত সংবাদ। আনন্দে মন মেচে ওঠে।

প্রবল উত্তেজনায় সন্তান কাটে। অবশেষে উপস্থিত হয় সেই বহ-প্রতীক্ষিত দিন। শেষরাত্রে ঘুম ভেঙে যায়। আবারের বুকে আলোর আশ্বাস জাগিয়ে বিদ্যায় নিয়েছে শুকরাব। পাখিরা কেউ জেগেছে, কেউ জাগেনি। অন্তরে অধীর আগ্রহ কবিদর্শনের। শুভলগ্ন সমাগত। আবার ভয়ে বুক চিপচিপ করে—রবীন্নমাথের কাছে দাঁড়িয়ে আবৃত্তি করতে পারব কি? বিছানায় শুয়ে কলিত কর্তে রিহার্সাল দিয়ে নিই—‘স্মহান বিশ্বস্তে উঠিছে বাংকার যার, যার প্রেমে মাতোয়ারা চন্দ্ৰ সূর্য পারাবার।’

বেলা সাড়ে আটটায় অহঁস্তান। ছাত্রদের হাজির হতে হবে সাড়ে সাতটার মধ্যে। তাড়াতাড়ি সেজেগুজে বেরিয়ে পড়ি।

শিক্ষকরা আগেই এসে গিয়েছেন। নতুন ইলেক্ট্রিক হল ঘৰটি সাজানো হয়েছে ফুলের মালায় লতায় পাঁতায়। তিন দিকের দেয়ালে টাঙ্গানো হয়েছে ছেলেদের আঁকা বাছাই করা ছবি। সভার ব্যবস্থা সম্পূর্ণ। সভাপতি ও মাননীয় অতিথির চেয়ারের সামনে

টেবিলের ওপর ফুলদানিতে ফুলের তোড়া, ধূপদানিতে ধূপ। বঙ্গিমবাবু (হেডমাস্টার মশাই) স্কুলের মাঠে রাস্তার ধারে দেবদাক তোরণের দুপাশে সার বেঁধে দাঁড় করালেন আমাদের। সভাপতি ও মাননীয় অতিথিকে করজোড়ে অভিবাদন জানাতে হবে। বাইরে বসন্তের শিহরণ, অন্তরে অভীষ্টসিদ্ধির উদ্দীপনা। অবর্গনীয় অবস্থাই বটে।

সাড়ে আটটার কিছু আগে গুরুর গাড়ি এসে দাঁড়ায়। বোলপুরে ঐ গাড়িকে ‘শাস্তি-নিকেতনের গাড়ি’ বলা হ’ত। গাড়ি থেকে নামেন জ্যোতির্ময় পুরুষ—পরনে সাদা টিলে পাজামা, গায়ে টিলে হাতা সিঙ্কের পাঁঝাবি, পায়ে হরিণের চামড়ার চঢ়। সে এক আশ্চর্য আবির্ভাব, অনিবচনীয় অভ্যন্তর! যেমন ঋপ তেমনি কর্ত। চকিতে চমকিত হয়ে যাই। স্বর্গে আছি কি মর্তে আছি বুবাতে পারিনে।

যথাসময়ে সত্তা আরম্ভ হয়। কোর্থ মাস্টারমশাই উদ্বোধন সংগীত গান—‘অয়ি ভুবনমনোমোহিনী’। রবীন্দ্রনাথ হেডমাস্টারমশায়ের সঙ্গে ঘুরে ঘুরে ছাত্রদের চির-প্রদর্শনী দেখে আসেন। আবৃত্তি স্কুল হয়। ‘The Light of Asia’ থেকে আবৃত্তি করে ফাস্ট’ ক্লাসের একজন ছাত্র। রবীন্দ্রনাথের ‘সভ্যতার গ্রতি’ করে থার্ড ক্লাসের একটি ছেলে। আমি করি যোগীন বস্তুর একটি ছোট কবিতা কোনরকমে কড়িকাঠের দিকে চেয়ে। সে প্রায় অগ্নিপর্বতীক্ষ্ম। এবার গানের পাণা—রজনী দেম, ডি. এল. রায় ও রবীন্দ্রনাথের। তাবপর বঙ্গিমবাবু বলেন—সভাপতিমশাই অর্হষ্ঠান শেষ হওয়া পর্যন্ত আমাদের মধ্যে উপস্থিতি থাকতে পারবেন না। এজন্য তিনি আন্তরিক দৃঃখ্যিত। তিনি অত্যন্ত ব্যস্ত—জাপান হয়ে আয়েরিকা যাবার জন্য তৈরি হচ্ছেন। আঁরোজুন অনেক বাকী। তিনি কাল তোমাদের ছুটি দিয়েছেন, আজ তোমাদের কাছে ছুটি চাইছেন। ছবি আঁকায়, কবিতা আবৃত্তিতে ও গানে তোমরায়ে কৃতিত্ব দেখিয়েছ তাতে তিনি ভাবি খুশি হয়েছেন। বাষিক বিবরণী পার্ট ও পুরস্কার বিতরণ পরে হবে। এখন সভাপতিমশাই সংক্ষিপ্ত ভাষণ দেবেন।

রবীন্দ্রনাথ প্রায় আধ ঘণ্টা ধ’রে বক্তৃতা করেন। তাঁর স্বন্দর চেহারা ও মিষ্টি গলায় আমরা মুগ্ধ। তাঁর বাণী উপলক্ষ করার অবকাশ কোথায়? বক্তৃতার বিষয়বস্তু সঠিক মনে নেই। যতদূর মনে পড়ে তিনি ছবি, গান ও কবিতার সম্পর্ক নিয়ে কিছু বলেছিলেন। আর আমাদের বলেছিলেন বেশ ভালো ক’রে স্থর্যোদয় ও স্থৰ্যাস্ত দেখতে। উপদেশটি তখন আমাদের সত্যিই অস্তুত লেগেছিল। রবীন্দ্রনাথের ‘জাপানে-পারস্যে’ গ্রন্থে উক্ত বিষয় দুটির অপূর্ব বিশেষণ আছে। ‘জাপানে-পারস্যে’ পড়বার সময় মনে হয়েছে এ ভাব-ধারার ইদ্বিত যেন ছেলেবেলায় তাঁর মুখ থেকে পেয়েছি। তাই ‘জাপানে-পারস্যে’ থেকে বিশেষ অংশ দুটি উদ্ধৃত করছি :

ছবি জিনিসটা হচ্ছে অবনীর, গান জিনিসটা গগমের। অসীম যেখানে সীমাহীনতায়, যেখানে গান।

রূপ-রাজ্যের কলা ছবি, অপরূপ রাজ্যের কলা গান। কবিতা উভচর, ছবির মধ্যেও চলে, গানের মধ্যেও ওড়ে। কেননা কবিতার উপকরণ হচ্ছে ভাষা। ভাষার একটা দিকে অর্থ, আর একটা দিকে স্বর; এই অর্থের ঘোগে ছবি গ'ড়ে ওঠে, স্বরের ঘোগে গান।

\* \* \*

জগতে স্মর্ণেদয় ও সুর্যাস্ত সামান্য ব্যাপার নয়, তার অভ্যর্থনার জগতে স্বর্গ মর্তে রাজকীয় সমারোহ। প্রভাতে পৃথিবী তাঁর ঘোমটা খুলে দাঁড়ায়, তাঁর বাণী নানা স্বরে জেগে ওঠে; সন্ধ্যায় স্বর্গলোকের যবনিকা উঠে যায়, এবং দ্যালোক আপন জ্যোতি-রোমান্তিত নিঃশব্দতার দ্বারা পৃথিবীর সন্তানগণের উত্তর দেয়।

সত্ত্বপতির ভাষণের পুর পনের মিনিটের বিরতি। আমরা সকলে সশ্রদ্ধ ও সন্তুতজ্ঞ হৃদয়ে রবীন্দ্রনাথকে গাড়িতে তুলে দিয়ে আসি। বিদায়বেনায় হাত তুলে তিনি আমাদের আশীর্বাদ জানান।

যে-সব মহাপুরুষ অনবংশস্থির দ্বারা বিশের কৃষির ইতিবৃত্তে রচনা করেছেন শাশ্বত অধ্যায়, রবীন্দ্রনাথ তাঁদেরই একজন। জীবনের মেঘে বৌদ্ধে, দুঃখে স্বর্খে, পতনে উখানে মানুষ তাঁর কাছ থেকে পেয়েছে কত না শাস্তি, কত না আনন্দ, কত না অনুপ্রেরণা! তাই আজ জগৎ জুড়ে তাঁর জগ্ন-শতবার্ষীকী উদ্যোগিত হচ্ছে। দেশে দেশে, রাষ্ট্রে রাষ্ট্রে অরুষ্ঠানের পর্ব চলেছে। কোথাও নির্মিত হচ্ছে মর্মর মূর্তি, কোথাও স্থুতি-সদন, কোথাও নাট্যমন্দির। জীবনচরিত ফুটিয়ে তোলা হচ্ছে ফিল্ম ও মডেলের মধ্য দিয়ে। আবৃত্তি, গান, অভিমুক্তি, আলোচনা, সুধী সম্মেলন, গ্রন্থ ও চিত্র প্রদর্শনীর অন্ত নেই।

আমি কবিগুরুকে স্মরণ করতে চাই নে অরুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠান, সভা-সমিতির ভিতর দিয়ে। আমি তাঁকে স্মরণ করছি আমার প্রথম-দেখা দিনের অপ্রতিম পরিবেশে—জমতার মুখের মেলার বাইরে—বাঁধগড়া স্কুলের প্রশাস্ত প্রাঙ্গণে। চৈত্রের সেই বিরবিরে হাওয়ায়, শালবনের সেই স্নিফ ছায়ায়, বারাপাতার সেই মর্মরধনিতে। স্মরণ করছি অপরাজেয় জীবনশিল্পীকে প্রকৃতির অবাবিত শিল্পশালায়।

যখন রবো না আমি মর্ত্য কায়ায়  
তখন স্মরিতে যদি হয় মন  
তবে তুমি এসো হেথা নিভৃত ছায়ায়  
যেথা এই চৈত্রের শালবন।

\* \* \*

সে-আমারে কে চিনেছে মর্ত্য কায়ায়,  
কখনো স্মরিতে যদি হয় মন,  
ডেকো না ডেকো না সত্ত, এমো এ ছায়ায়  
যেখা এই চৈত্রের শালবন ॥

---

## রবীন্দ্র-উপন্যাসঃ স্বগত চিন্তা।

আবৃণ্ণকুমার শুখোপাধ্যায়

প্রতিভার পরিচয় কি অজন্ত সহস্রবিধ চরিতার্থতায়, না, উত্তরপুরুষের কর্মসাধনায়  
গভীর প্রভাব মুদ্রণে ?

এই জিজ্ঞাসার মুখোমুখি দাঁড়িয়ে যদি আমরা রবীন্দ্র-উপন্যাসের বিচার করি, তবে  
আমাদের সংস্কৃত-লালিত ধারণা বিপর্যস্ত হয়। রবীন্দ্রনাথ বিংশ শতাব্দীর বাঙালির  
জীবনের জাতীয় নায়ক রূপে বিবেচিত হবেন, এ-কথা অবশ্যস্বীকার্য। আমাদের দৈনন্দিন  
জীবনে চিন্তায় কঠিতে কর্মে বাচনে লেখায় রবীন্দ্রনাথের ছায়া পড়েছে, এ-কথা অগ্রহ  
করা যায় না। কবিতায় গানে নৃত্যে সমাজজীবনে রবীন্দ্রনাথ নামক বিশাল মহৎ ব্যক্তিত্বের  
সদা-উপস্থিতি আমরা প্রতি মুহূর্তেই অহুভব করি।

কিন্তু ভেবে দেখলে দেখা যাবে, রবীন্দ্র-নাটক ও রবীন্দ্র-উপন্যাস বাংলা নাটক ও  
উপন্যাসের মূল ধারার যতটা অসামাজি তদপেক্ষা বেশি বিদ্রোহী। রবীন্দ্র-নাটকের প্রথম  
পর্বের সঙ্গে বাংলা নাট্যধারার যে মিল রয়েছে, তা পরবর্তী রবীন্দ্র-নাটকে পাওয়া যায় না।  
যে-সব ঋতুনাট্য ও রূপক-প্রতীক নাটকের উপর রবীন্দ্র-খ্যাতি প্রতিষ্ঠিত, অদ্যাবধি তার  
যোগ্য অনুসরণ হলো না। ‘ডাকঘর’, ‘বক্তকবী’ বা ‘ফাল্গুনী’র মতো বাংলা নাটক রচিত  
হয় নি। বরং রবীন্দ্রনাথ অপেক্ষা কম শক্তিমান নাট্যকারের প্রভাব অনেক বেশি।  
রবীন্দ্র-উপন্যাস সম্পর্কেও অনুরূপ কথা বলা যায়।

রবীন্দ্রনাথের প্রথম পর্বের উপন্যাসের সঙ্গে বাংলা উপন্যাসের যে নাড়ির ঘোগ আছে,  
তা পরবর্তী রবীন্দ্র-উপন্যাসে পাওয়া যায় না। ‘বৈঠাকুরানীর হাট’, ‘রাজৰ্ফি’ ও  
'মৌকাতুবি' উপন্যাস বক্ষিম-উপন্যাসের ধারায় রচিত। রোমান্স ও ইতিহাসরসের উপস্থিতি  
এই তিনি উপন্যাসকে বাংলা উপন্যাসের মূল ধারার সঙ্গে যুক্ত করেছে। তথাপি এখানেই

ଉପନ୍ୟାସିକ ବୈଜ୍ଞାନାଥେର ସ୍ଵାତନ୍ତ୍ର୍ୟ ଧୀରେ ଧୀରେ ପ୍ରଷ୍ଟ ହୁଏ ଉଠେଛେ । ‘ବୈଠାକୁରାନୀର ହାଟ’ ଓ ‘ରାଜ୍ୟି’ ଉପନ୍ୟାସେ ଇତିହାସ ଓ ରୋମାନ୍-ରସକେ ଛାପିଯେ ଉଠେଛେ ଲେଖକେର ଗଭୀର ଅଧ୍ୟାତ୍ମ-ଅନୁଭୂତିରସ । ସ୍ଟଟନାବିହାସ ଓ ଚରିତ୍ରଚିତ୍ରଣେ ଲେଖକେର ବିଶିଷ୍ଟ ଆଦର୍ଶ ବା ଧାରଣା ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲାଭ କରେଛେ । ‘ନୌକାତୁବି’ ଉପନ୍ୟାସେର ଭିନ୍ନ ରୋମାନ୍ । ଏତେ ହୃଦୟ ସ୍ଟଟନାବିହାସେ ବକ୍ଷିମ-ଅନୁଷ୍ଠାତ ଆଛେ, କିନ୍ତୁ ଚରିତ୍ର-ଚିତ୍ରଣେ ବୈଜ୍ଞାନାଥ ବକ୍ଷିମ-ପ୍ରଦର୍ଶିତ ପଥ ଛେଡ଼େ ବାସ୍ତବତାର ପଥେ ଝୁଁକେଛେ । ବୋଧ କରି ବୈଜ୍ଞାନାଥ ଅଭିଭବ କରତେ ଶୁଭ କରେଛିଲେମ ସେ ଇତିହାସ ଓ ରୋମାନ୍ଦେର ପଥ ତ୍ୟାଗ ନା କରଲେ ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସେର ଗୁଣ କୁନ୍ଦ ହବେ । ତଥାପି ମୋଟାମୁଟି ଏହି ତିନ ଉପନ୍ୟାସେଇ ବକ୍ଷିମାର୍ହମାରିତା ଲକ୍ଷ୍ୟ କରା ସାଧାରଣ ।

ଉପନ୍ୟାସିକ ବୈଜ୍ଞାନାଥ ସ୍ଵକୀୟ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହଲେନ ‘ଚୋଥେର ବାଲି’ ଉପନ୍ୟାସେ । ଏକାଶକାଳବିଚାରେ ଦେଖା ଯାଏ ‘ନୌକାତୁବି’ ପ୍ରକାଶିତ ହେବେ ‘ଚୋଥେର ବାଲି’ର ପରେ । ବବି-ପ୍ରତିଭା ଏଥାନେ ପିଛୁ ହେବେ । ମନେ ହୁଏ ‘ଚୋଥେର ବାଲି’ର ଖମ୍ଭା ତିନି ‘ନୌକାତୁବି’ର ପରେଇ କରେଛିଲେନ । ତା ଛାଡ଼ା ଏହି ପଶ୍ଚାଂଗତିର କୋନୋ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମେଲେ ନା ।

‘ଚୋଥେର ବାଲି’ ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସେ ସ୍ଥଗ-ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ଉପନ୍ୟାସ । ଅଧିନା ଉପନ୍ୟାସେ ‘ବାସ୍ତବତା’ ବଲଲେ ଆମରା ଯା ବୁଝି, ତାର ନିଶ୍ଚିତ ସ୍ଵଚନା ଏଥାମେଇ ହଲେ । ବକ୍ଷିମେର ମୈତିକ ବିଚାର ଓ କାବ୍ୟବୋଧ ଛେଡ଼େ ତଥ୍ୟାରୁମଙ୍କାନ୍, ମନ୍ତ୍ରବ୍ରତ-ବିଶ୍ୱେଷଣ ଓ ବାସ୍ତବ ସ୍ଟଟନାରୁଗତ୍ୟ ଏଥାମେଇ ପ୍ରଥମ ଦେଖା ଗେଲୋ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସକାରୁନ୍ଦ ବିଶେଷ ଶର୍ତ୍ତବ୍ରତ ବାରବାର ‘ଚୋଥେର ବାଲି’ର ଖଣ ସ୍ଵୀକାର କରେଛେ । ସମାଜ-ଭାବ ପ୍ରମେର ସହାଯୁଦ୍ଧତିତିକ ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏହି ପ୍ରଥମ ହଲୋ । ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସେ ବିଧବୀ-ନାୟିକାର ଜୟତ୍ତାବାବାର ସ୍ଵଚନା ‘ଚୋଥେର ବାଲି’ତେଇ ହେବେ । ମନ୍ତ୍ରବ୍ରତ-ବିଶ୍ୱେଷଣେ ପ୍ରକରଣ, କୋଶଳ ଓ ବୀତି ଏଥାନ ଥେକେଇ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଉପନ୍ୟାସେ ଗୃହୀତ ହେବେ । ସମାଜ-ଅର୍ଥବ୍ୟାଦିତ ପ୍ରମେର କ୍ରମପରିଣତିର କ୍ରମାନ୍ତରିକ ବିଶ୍ୱେଷଣେ ସ୍ଵଚନା ଏଥାମେଇ ହଲୋ । କିନ୍ତୁ ‘ଚୋଥେର ବାଲି’ ବୈଜ୍ଞାନାଥେର ଶେଷ ସାମାଜିକ ଓ ପାରିବାରିକ ଉପନ୍ୟାସ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଉପନ୍ୟାସ ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସେର ମଧ୍ୟାରଣ ପଥ ଛେଡ଼େ ଏକ ଅ-ମଧ୍ୟାରଣ ପଥେ ସାତ୍ରା କରେଛେ ।

‘ଚୋଥେର ବାଲି’ର ପରବର୍ତ୍ତୀ ଉପନ୍ୟାସ ‘ଗୋରା’ । ଏଟି ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସମାହିତ୍ୟ ପାଇଁ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଉପନ୍ୟାସେର ଏକଟି । ‘ଗୋରା’ ଉପନ୍ୟାସେର ବିଶାଳ ପଟ୍ଟଭୂମି, ମହାକାବ୍ୟୋଚିତ ବିସ୍ତୃତି ଓ ମହେ ଆଦର୍ଶେର କ୍ରମାଯଣ ବାଂଲା ଉପନ୍ୟାସେ ଦିତୀୟରହିତ । ଏହି ଉପନ୍ୟାସ ବାଂଲାଦେଶେର ଏକଟା ଯୁଗମନ୍ଦ୍ରିକ ଫ୍ରେମେ ଆବଶ୍ୟକ ହେବେ ତାର ମଧ୍ୟେ ବନ୍ଦ ଥାକେ ନି । ଧର୍ମବିପ୍ରବ, ଦେଶୀଆବୋଧ, ଭାରତ-ଚେତନା ଓ ଉଦ୍ଧାର ଯାନବତାବୋଧ ଏହି ଉପନ୍ୟାସେ କ୍ରପ ଲାଭ କରେଛେ । ଆର କୋନୋ ବାଙ୍ଗଲି ନାୟକ ଗୋରାର ମତୋ ଉପଲବ୍ଧି କରେ ନି ଯେ, ‘ମା, ତୁମିଇ ଆମାର ଭାରତବର୍ଷ’ । ଆମାଦେର ମଂକୀର୍ଣ୍ଣ ବନ୍ଦ ଜୀବନେ ‘ଗୋରା’ ବିଶାଳ ଜୀବନ-ମହାସମୁଦ୍ରେ ବାର୍ତ୍ତା ପୌଛେ ଦିଯେଛେ । ଏହିକି ଥେକେ ବିଚାର କରଲେ ସ୍ଵୀକାର କରତେଇ ହୁଏ ‘ଗୋରା’ ଅନୁମଧାରଣ ଉପନ୍ୟାସ ଏବଂ ମେହି ମନ୍ଦେହି ଏକଥା ସ୍ଵିକାର୍ଯ୍ୟ, ଏହି ଧରନେର ଉପନ୍ୟାସ ବାଂଲାଯ ଆର ଲେଖା ହୁଏ ନି ।

‘গোরা’-পরবর্তী রবীন্দ্র-উপন্যাসনিচয় আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতায় ধরা দেয় না। ‘গোরা’র আদর্শলোকবিহারী ছায়াপথ হয়ত সেগুলিতে প্রসারিত হয় নি, কিন্তু অন্য-সাধারণ কাব্যপরিবেশের ফলে তা আমাদের কাছে অন্যায়। মহৎ কবিকল্পনার সঙ্গে এই উপন্যাসে যুক্ত হয়েছে সাংকেতিকতা, বুদ্ধির উজ্জ্বল্য এবং তীব্র জীবনজিজ্ঞাসা।

‘চতুরঙ্গ’ ‘শেরের কবিতা’ ‘তুই বোন’, ‘মালঞ্চ’ উপন্যাসের নায়িক-নায়িকা বাঙালি বটে, বাংলা ভাষাতেই তারা মনের ভাব আদান-প্রদান করে, তথাপি একথা অনন্যীকার্য তারা কবি রবীন্দ্রনাথের মানসসন্তান, সমাজনিরপেক্ষ অনন্যসাধারণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী। মীলকুঠিগুহা, তপ্তবালুকাস্তীর্ণ নদীগর্ভ, শিলংয়ের পার্বত্যপথ, উর্মিমুখের মোটরপথ, অজন্ম পুষ্পশোভিত উত্তান আমাদের পরিচিত সংসারের বাইরে বলেই মনে হয়। দামিনী, লাবণ্য, উর্মি, নীরজা—এরা কি বাঙালি নায়িকা, না, মহৎ কবির অন্যসাধারণ স্তুষ্টি—এই অপ্রতিরোধ্য প্রশ়ের সম্মুখীন হলে আমাদের মন শেয়েক উত্তরের দিকেই ঝুঁকে পড়ে। ঘটনা-বিরলতা, সৃষ্টকাব্যময় পরিবেশপ্রাধান্ত, তীব্র তীক্ষ্ণ তর্যক সংলাপ, তত্ত্বজিজ্ঞাসা—সব যিলিয়ে এক স্বতন্ত্র জগৎ। এই জগতে সাধারণ বাঙালির প্রবেশাধিকার নেই, সে কেবল দূরে দাঁড়িয়ে কবি-স্তুষ্টি জগতের মানব-মানবীর জীবনলীলা দেখে ও উপন্যাসপাঠে অত্যন্ত নিয়ে ঘরে ফেরে, আর এই অত্যন্তি অসামর্যজনিত, এ-সত্যও গোপন থাকে না।

একটি উদাহরণই যথেষ্ট। ‘চতুরঙ্গ’-র নায়িকা দামিনী আশৰ্য রমণী, সে আমাদের অভিজ্ঞতালোকের অধিবাসিনী নয়। তার মনোবেদনা ও আকাঙ্ক্ষাকে কবি-উপন্যাসিক উপস্থিত করেছেন যে তপ্তবালুকাস্তীর্ণ নদীগর্ভের পটভূমিতে তা-ও আশৰ্য—“যেন একটা মড়ার মাথার প্রকাণ ওষ্ঠহীন হাসি, যেন দয়াহীন তপ্ত আকাশের কাছে বিপুল একটা শুক জিহ্বা মন্ত একটা ত্বকের দরখাস্ত যেলিয়া ধরিয়াছে।”

আমাদের অভিজ্ঞতায় ধরা দেয় এমন উপন্যাস ‘ঘরে বাইরে’, ‘চার অধ্যায়’ এবং ‘যোগাযোগ’।

‘ঘরে-বাইরে’ ও ‘চার অধ্যায়’ বাংলাদেশের রাজনৈতিক আন্দোলনের পটভূমিতে রচিত। প্রথমটির পটভূমি স্বদেশী আন্দোলন, দ্বিতীয়টির সন্ত্রাসবাদ আন্দোলন। কিন্তু এ দুটিকে কোনোমতেই ‘রাজনৈতিক উপন্যাস’ বলা যায় না। বস্তুতঃ কবি-উপন্যাসিক রবীন্দ্রনাথ সংকীর্ণ অর্থে ‘রাজনৈতিক উপন্যাস’ লিখতে রাজি ছিলেন না। মেইজগেই তাঁরাখঁকর বন্দ্যোপাধ্যায়ের ‘ধার্মীদেবতা’, সতীমাথ ভাদুড়ীর ‘জাগৱী’ বা দীপক চৌধুরীর ‘পাতালে এক ঝুতু’ প্রভৃতি রাজনৈতিক উপন্যাসের সঙ্গে এ দুটির নাম উচ্চারণ করা যায় না।

রবীন্দ্রনাথের এই দুটি উপন্যাস আসলে তাঁর ভাবের বাহন। মতবাদ-প্রাধান্তের অভিযোগ এই দুটি উপন্যাস সম্পর্কে করা যায়। নিখিলেশ, সন্দীপ, বিমলা, অতীন, এলা—এরা যতটা বাস্তব-চরিত্র তদপেক্ষা বেশি ‘আইডিয়া’র বাহন—এই অভিযোগ সম্পূর্ণ

অঙ্গীকার করা যায় না। ছটিতেই কবির ভাবাহুগত্য ও কাব্যমনোভাব আশ্চর্য মৈপুণ্যের সঙ্গে সঞ্চারিত হয়েছে। মনে হয় এদের সমস্তা ঠিক বাস্তব সমস্তা নয়, মনোলোকের এক অপরিচিত সংকটসংকুল পথে এদের যাত্রা। এই যাত্রাপথে রবীন্দ্রনাথ তাদের নিয়ামক। সাধারণ পাঠকের সেখানে প্রবেশাধিকার নেই। চরিত্র-পরিকল্পনা ও জীবনাদর্শের অতিশয়-স্বাতন্ত্র্য এদের সমাজ-ও-পরিবার-নিরপেক্ষ করে তুলেছে, ফলে এদের সঙ্গে আমাদের আত্মায়মস্পর্ক গড়ে উঠার স্থূলোগ ঘটে নি। বর্ণাভঙ্গী ও সংলাপের স্বাতন্ত্র্যও এদের সরিয়ে নিয়ে গেছে প্রাত্যহিক জীবন থেকে। এবং সে-কারণেই বাংলা উপন্যাসে এদের উত্তরপথিককে পাই না।

বাকি রইল ‘যোগাযোগ’। এই একটি উপন্যাস যেখানে আধুনিক উপন্যাসপাঠকের প্রত্যাশা সর্বাধিক, শোচনাও সর্বাধিক। কবিত্বপূর্ণ অনুভূতি বা ভাব-গভীরতার প্রসঙ্গ সরিয়ে রেখেও একথা স্বীকার্য যে, এই উপন্যাসে রবীন্দ্রনাথ পাশ্চাত্য রিপালিজের দিকে অনেকটা অগ্রসর হয়েছিলেন। মধুসূদন-কুমুদিনীর জীবনে যে সংঘর্ষ তা কেবল আদর্শগত নয়, জীবনের গভীরে তার ভিত্তি। দুঃখের বিষয় উপন্যাসিক শেষ পর্যন্ত অগ্রসর হলেন না, সন্তান-সন্তুষ্টি কুমুদিনীর স্থলভ পরাজয়স্বীকারের মধ্যে উপন্যাসের আকস্মিক সমাপ্তি ঘটল। ‘যোগাযোগ’ একটি বৃহৎ উপন্যাসের খণ্ডরূপ মাত্র। এই খণ্ডরূপের উৎকর্ষের জন্যই অলিখিত পূর্ণরূপের অপ্রাপ্তিজনিত আপসোন অপ্রতিরোধ্য। এখানে উপন্যাসিক কাহিনীর স্বাভাবিক পরিণতিতে উপনীত হতে দ্বিবোধ করেছেন। শুধু তাই নয়, নায়িকাকে যতটা শ্রেণী-প্রতিনিধিরূপে দেখিয়েছেন ততটা বাস্তবতাসম্মত করে তোলেন নি। কুমুদিনীর আনন্দ-সৌন্দর্যের বিভা তাকে বাইরে এক কাব্যস্থমা দান করেছে, ফলে কুমুদিনী আর বাস্তবলোকের নায়িকা থাকে নি, কল্পলোকে উপনীত হয়েছে। অথচ এই উপন্যাসের আদি পরিকল্পনায় যে সুপ্রচুর সন্তান ছিল, তা ফলবতী হলে একটি অসাধারণ উপন্যাসের জন্ম হতো।

কবিত্বের স্বরভি, ধ্যানের চাকতা আদর্শের স্থল মৌল্যবৰ্তী রবীন্দ্র-উপন্যাসকে এক অনগ্রস্থারণ গৌরব দান করেছে, এবং সে-কারণেই তা বাংলা উপন্যাসের পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে স্বতন্ত্র গৌরবে অধিষ্ঠিত হয়েছে। শরৎচন্দ্রের প্রভাব বাংলা উপন্যাসে যতটা স্পষ্ট, রবীন্দ্র-প্রভাব ততটাই দুর্লক্ষ্য। রবীন্দ্র-উপন্যাস বাংলা উপন্যাসসাহিত্যের সম্পদ, কিন্তু দৈনন্দিন জীবনে তার ব্যবহার হয় নি। এই অকৃতার্থতার বেদনা আমাদের বহন করে চলতে হচ্ছে। মনে হয় রবীন্দ্র-উপন্যাস এমন এক স্থূল জ্যোতির্মণে অবস্থিত, যার আলোক আমাদের প্রাত্যহিক জীবনে এখনো এসে পৌছয় নি।

# বাংলা সাহিত্য ও সংস্কৃতির পাঠের ভূমিকা

## ভোলানাথ ঘোষ

বাংলা সাহিত্য ও সংস্কৃতির বিচার করতে গিয়ে উনবিংশ শতাব্দীকে আধুনিক যুগ আখ্যা দেওয়া হয়। এই একটি শতাব্দীতে আধুনিক বাংলা কাব্য, নাটক, প্রবন্ধ, উপন্যাস, ছোটগল্প প্রভৃতি নানা সাহিত্য-শাখা একসঙ্গেই বিস্তার লাভ করে। সংস্কৃতির ক্ষেত্রে ধর্মবোধ, সাহিত্য, শিক্ষা প্রভৃতির ব্যাপারে শুভ পরিবর্তন স্ফুচিত হয়। সাম্রাজ্যবাদী ইংরেজ আমাদের সামনে পাশ্চাত্যের সাহিত্য, দর্শন, ইতিহাস, বিজ্ঞান প্রভৃতির ভাঙ্গার উন্মুক্ত করে দিয়েছিল। আমাদের মানসিক পরিবর্তনের জন্যে তাদের যে উৎকর্ষ তা সাম্রাজ্যবিস্তার ও শাসনের স্বার্থেই দেখা দিয়েছিল। আমাদের মাঝে করার উদ্বার ( ! ) সংকলন গ্রহণ ক'রে, শুণে-ধরা ঐতিহ্য ( ! ) থেকে মুক্তি দেবার প্রেরণায় আমাদের সামনে পাশ্চাত্যের বিবাটি ঐশ্বর্যসম্পদ তুলে ধরেছিল। ইংরাজি ভাষা ও সাহিত্য পশ্চিম ভূখণ্ডের বিশ্বায়কর শক্তির সঙ্গে আমাদের পরিচিত করে দেয়। পাশ্চাত্যের সমাজ ও সাহিত্যে যে নবজীবনের স্বর ধনিত হয়েছিল তার ইতিহাস আমাদের বিস্থিত করে, উৎসাহিত করে। এই নবজীবনের—নব জাগরণের স্বর উনবিংশ শতাব্দীতে আমাদের দেশেও ধনিত হ'লো। সাহিত্যে, ধর্মে, রাজনীতিতে, শিক্ষা প্রভৃতিতে নবচেতনার জোয়ার জেগে ওঠে—নতুন জিজ্ঞাসা বাঙালীকে নতুন পথে চলার প্রেরণা জোগায়। পাশ্চাত্য সাহিত্য, দর্শন, বিজ্ঞান, ইতিহাস প্রভৃতির সঙ্গে পরিচিত হবার ফলে বাংলা দেশেও যে ‘নতুন করে গড়ে তোলা’র শুভ ইচ্ছা দেখা দেয় বাংলা নাটক সেই ইচ্ছারই সার্থক প্রকাশ।

উনবিংশ শতাব্দীর প্রথম থেকেই নাটক রচনা শুরু হয়। প্রথম পর্বের নাটককে আমরা প্রস্তুতির যুগের রচনা বলতে পারি। তারাচরণ শিকদারের ‘ভদ্রার্জন’ থেকে কবি শ্রীমধুসূদনের নাট্যরচনা পর্যন্ত নাট্যধারাকে এই পর্বভুক্ত করা যায়। অনেকে দীনবন্ধু মিত্রকেও এই পর্বভুক্ত করেন—কিন্তু আমরা তাঁকে দ্বিতীয় পর্বের পুরোভাগে প্রতিষ্ঠিত করছি। এই দ্বিতীয় পর্বে রয়েছেন দীনবন্ধু মিত্র, মনোমোহন বস্তু, গিরিশচন্দ্র ঘোষ, জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুর, অমৃতলাল বস্তু, ক্ষীরোদ্ধস্মাদ বিজ্ঞাবিনোদ প্রভৃতি। এই পর্বকে নাট্যকার-পর্ব বলা যায়। নাটক ও নাট্যাভিনয়ের স্বচনা এই সময় থেকে। তার পর থেকে অনেক নাটক রচিত হয়েছে। নাটক রচনার এই দ্রুত প্রসারের কারণ—রঙ্গমঞ্চের প্রতিষ্ঠা। তৃতীয় পর্বে নাটকাভিনয়ই মুখ্য। বর্তমান দিনে নাটক রচনার চেয়ে নাটক-অভিনয়ের বাহ্যিক লক্ষিত হয়। পাশ্চাত্যের সাহিত্য, সমাজ ও সংস্কৃতির প্রভাবে বাঙালী-জীবনে যে অভাবনীয় ক্লপান্তর স্ফুচিত হয়—যে রসতৃষ্ণ জাগে, বাংলা দেশে রঙ্গমঞ্চের প্রতিষ্ঠা ও নাট্যরচনার দ্রুত প্রসার সেই প্রেরণারই শুভ ফল। নাট্যকার ও নট

ଗିରିଶଚନ୍ଦ୍ରେ ଶୁଭ ଆବିର୍ତ୍ତାବ୍ଦେ ବାଂଲା ନାଟ୍ୟମାହିତ୍ୟକେ ଆରା ସାର୍ଥକ କରେ ତୋଲେ ।

ମାନୁଷେର ସୁଖ-ଦୁଃଖ, ଆଶା-ନିରାଶା, ବେଦନା, ବ୍ୟର୍ତ୍ତା ଓ ସାର୍ଥକତାର କାହିଁନି ଅବଲମ୍ବନେ ସାର୍ଥକ ନାଟକ ଗଡ଼େ ଓର୍�ତେ । ମାନୁଷବନ୍ଧନେର ଗହନେ ଯେ ସୁନ୍ଦର-ଅସୁନ୍ଦର, ଶୁଭ-ଅଶୁଭ, ପାପ-ପୁଣ୍ୟ ପ୍ରଭୃତି ପ୍ରବେଶ ରହେ ମେଥାନେତେ ନାଟ୍ୟକାରକେ ପ୍ରବେଶ କରତେ ହବେ । ତାଙ୍କେ ଅନ୍ଧାଶୀ ହିଁତେ ହବେ—

To travel near the Tribes  
And fellowships of men, and see ill sights  
Of madding passions mutually inflamed ;  
Must hear humanity in fields and groves  
Pipe solitary anguish.

ଏହି ଅନ୍ଧାଶ ନା ଥାକଲେ କୋନୋ ବଚନାଇ ସାର୍ଥକ ହିଁତେ ପାରେ ନା । ନାଟକ ଓ ଉପନ୍ଥାମ ବଚନାଯ ଅନେକଥାନି ସାଦୃଶ୍ୟ ଥାକଲେତେ ପାର୍ଥକ୍ୟର ଅନେକଥାନି ରହେ । ନାଟ୍ୟକାର ଓ ଉପନ୍ଥାମିକେର ଲକ୍ଷ୍ୟ ‘to interpret life by representation’ ହଲେତେ ଦୁଃଜନେର ଶିଳ୍ପରୀତି ଏକ ନୟ । ଉପନ୍ଥାମେର କାହିଁନି ବିଶ୍ୱସରେ ଉପନ୍ଥାମିକେର ଯତଥାନି ସ୍ଥାଧିନିତା ଥାକେ ନାଟ୍ୟକାରେର ତତଥାନି ଥାକେ ନା । ନାଟ୍ୟକାରକେ ନାଟକରେ ପାତ୍ରପାତ୍ରୀ, ଅଭିନେତ୍ରବର୍ଗ ଓ ଦର୍ଶକଦେର ଓପରାଇ ବୈଶି ନିର୍ଭର କରତେ ହୁଁ । କାହିଁନିର ଗତିବେଗ ମହୁର ହଲେ ଚଲବେ ନା । କାରଣ ‘The Drama is action, action, action, Sir, not confounded philosophy.’ ଏହି action ବା ସଟନାର ଧାରା—ନାଟକରେ ଚରିତ୍ରଗୁଲିର ନାମାରକମ ଭାବବୈଚିତ୍ର୍ୟ ବାହିରେ ସଟନା-ପରମ୍ପରାଯ ଯେ ତାବେ ଚାଲିତ ହୁଁ—ତାରାଇ ମଧ୍ୟେ ପ୍ରକାଶ ପାଇ । ନାଟକେ ନାଟ୍ୟକାର ଛାଡ଼ା ଆର ସବାଇ କଥା ବଲେନ—ଉପନ୍ଥାମେ ଉପନ୍ଥାମିକ ବୈଶି କଥା ବଲେନ । ନାଟକ କଠୋର ନିୟମନିଗଡ଼େ ବାଁଧା । ମେ ଦେଖାତେ ଚାଯ ଜୀବନ୍ତ ମାନୁଷକେ ଆର ଉପନ୍ଥାମ ମାନୁଷଜୀବନେର ଭାଗ୍ୟ କରତେ ଗିଯେ ତାକେ ଜୀବନ୍ତ କରେ ଦେଖାବାର ଚେଷ୍ଟା କରେ । କୋନୋ ବିଦେଶୀ ମମାଲୋଚକେର ‘ମତେ ‘The drama is the most vigorous form of literary art ; prose fiction is the loosest.’ ନାଟକ’ ସେମନ ‘Copy of life, a mirror of custom, a reflection of truth’—ତେମନାଇ ତା ଦର୍ଶକ ବା ଶ୍ରୋତା ଏବଂ ଅଭିନ୍ୟାର ଓ ଅଭିନ୍ୟାର୍ଥ ବନ୍ଦମଙ୍ଗ-ମୋପଦ୍ରଷ୍ଟ ବର୍ତ୍ତେ । ଏର କୋନୋ ଏକଟି ବାଦ ଦିଯେ ନାଟକ ମୂର୍ଖତା ଲାଭ କରତେ ପାରେ ନା । ତବେ ଏମନ୍ତ ନାଟକ ଆଛେ ଅଭିନ୍ୟରେ ମାଧ୍ୟମେ ରମୋପଲକ୍ରିର ଚେଷ୍ଟେ ଯାକେ ନିଭୃତେ ବସେ ପାଠ କରତେ ଓ ଶୁଣତେ ଭାଲୋ ଲାଗେ । ତବେ ଐ ଧରନେର ନାଟକେ କାବ୍ୟରମେ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନାଇ ଅଧିନ କାରଣ । ଏହି କାବ୍ୟରମେ ଗତି ସ୍ଵଭାବତ ମହୁର । ଏହି ରମଣ୍ୟକୁ ପ୍ରାଚୁର୍ୟ ବା ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ନାଟକକେ କିଛୁଟା ଗତିମହୁର କରେ ତୋଳା ସ୍ଵାଭାବିକ ।

ନାଟକେର ମୋଟାମୁଟ୍ଟ ସେ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ଗୁଲିର କଥା ବଳା ହିଁଲ—ଆମାଦେର ଦେଶେର ନାଟ୍ୟକାରଦେର

মধ্যে তার অহমরণ ও প্রয়োগ-প্রয়াস লক্ষ্যীয়। কিন্তু কবিশুক রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে বাংলার অগ্রান্ত নাট্যকারদের বেশ কিছুটা পার্থক্য রয়েছে। রবীন্দ্রনাথ অনেক নাটক-নাটকী রচনা করেছেন, কিন্তু ভাবাদশের দিক থেকে অগ্রান্ত নাট্যকারদের সাথে তাঁকে এক করে দেখা শুধু যে অস্ত্ব তা নয়, কিছুটা অসন্দত্তও বটে। তার কারণও ঐ ‘রবীন্দ্রনাথ’ কথাটির মধ্যেই নিহিত।

‘রবীন্দ্রনাথ’ আজ বাঙালীর কাছে কোনো ব্যক্তিবিশেষের নাম নয়। এই নামে এখন একটি বিশেষ ব্যুৎপত্তি হয়ে উঠেছে। আমরা রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিগত ছায়ায় বাস করছি। রবীন্দ্রনাথের কবি, ছোটগল্প রচয়িতা, নাটক রচয়িতা, উপন্যাস ও প্রবন্ধ রচয়িতা, মন্ত্রীত্বার, স্বৰক্ষার, চিত্রশিল্পী—এবং প্রত্যেকটিতেই তাঁর অসাধারণত সর্বজনস্বীকৃত। রোমান্টিক কবিমন এই অতুল ঐশ্বর্যম্পদ নিয়ে গতিধর্মাভূমিরণ করে চলেছে। রোমান্টিক ভাব তাঁর প্রায় সকল রচনার উপর প্রভাব বিস্তার করলেও বাস্তব তাঁর কাছে উপেক্ষিত নয়। জীবনের যে প্রশংসনী কবিদৃষ্টির সামনে উদ্ভাসিত হয়ে উঠেছে সৌন্দর্যের পূজারী কবি—কাব্যে, নাটকে, উপন্যাসে, গল্পে, প্রবন্ধে, তাঁদের সার্থক কৃগাঙ্কলের প্রয়াস পেয়েছেন। তাঁর রচনার সব মহলেই কবিমনের বিভোরতা ও গীতিময়তা স্বচ্ছ।

অন্তর-বাহীরের যে প্রভাবগুলি মানবজীবনকে নানা আকস্মিক ও অপ্রত্যাশিত ঘটনায় বৈচিত্র্যময় করে তোলে, সেই বিচিত্রভাব ছন্দোগতিতে মানবজীবন যে ভাবে আবর্তিত হ'তে থাকে, নাট্যকার ঘটনার সেই আবর্তনকে নাটকের মধ্যে রূপায়িত করতে প্রয়াস পান। রবীন্দ্র-নাট্যধারায় এই বৈশিষ্ট্য দেখা দিলেও মেখানে চরিত্র-সংঘাত ও ঘটনা-সংঘাতের চেয়ে ভাবলালিত্যের প্রকাশ প্রধান বৈশিষ্ট্যের দেখা দিয়েছে। ঘটনা ক্রত গতিবেগের চেয়ে কাব্যময় পরিবেশের গীতোচ্ছাস বেশি স্পষ্ট হয়ে উঠেছে। এর জন্যে তাঁর নাটকে সাহিত্যরস তথা ভাবরস মুখ্য হয়ে উঠেছে, এবং সেই কারণেই তাঁর অনেক নাটক অনেক সময় অভিনয়ের অপেক্ষা রাখে না। এই ধরনের নাটককে Reading Drama বলা হয়েছে। কবির রচিত নাটককে নাট্যকারের রচনা বলাৰ চেয়ে স্বন্দরের উপাসক কবিৰ রচনা বলাই যুক্তিসংগত। অনেকটা এই কারণেই গতাহুগতিক নাট্যৰীতি আলোচনার ভিত্তিতে তাঁর নাটক বিচার সম্ভব নয়।

যুগে যুগে মানুষের দৃষ্টিভঙ্গীর পরিবর্তন হয়, তার জীবনজিজ্ঞাসারও রূপান্তর ঘটে। সেক্ষণগীয়রের যুগের জীবনজিজ্ঞাসা ও সমস্ত বর্তমান কালের নাট্যকারের কাছে অনেকসময় গোঁথ বলে মনে হওয়াই স্বাভাবিক। সেদিনের কথাকে এই দিনে মনে হবে ‘with little meaning though the words are strong’. পরের দিকে বাহীরের দ্বন্দ্ব-সংঘাত-কোলাহল যে পরিমাণে কমে এল, সেই পরিমাণে আন্তর নীরবতা অপূর্ব বহুমধুর রূপ ধারণ করে নতুন অর্থগোরবে প্রকাশ পেতে থাকল। আগে যাকে

ମାନ୍ୟ ବଲେ ମନେ କରା ହ'ତୋ, ପରେର ଦିକେ ତାରଇ ମଧ୍ୟେ ମାନ୍ୟ ଅନ୍ୟ ବହନେର ମାଧ୍ୟମ ଥୁବେ ପେଲ । ଏହି ଅତୀଜ୍ଞିଯ ଅନୁଭୂତି ଓ ରହଣସଂକେତ ପ୍ରଥମ ଧରା ଦିଲ କବିତା ଓ ଗାନେ,— ପରେ ତାର ପ୍ରକାଶ ଦେଖିତେ ପାଇ ନାଟିକ । ଏହି ଧରନେର ନାଟିକକେ Symbolical drama ବା ସଂକେତପ୍ରଧାନ ନାଟିକ ବଳା ହେଁଥେ । ପଞ୍ଚମ ଭୁଗ୍ରମେତ୍ରାବଲିଙ୍କ, ଇବସେନ, ହାଉପ୍ରମ୍ଯାନ, ଇଯେଟ୍ସ ପ୍ରଭୃତି ଏହି ଧରନେର ନାଟିକ ରଚନା କରିଛନ । ବାଂଲା ମାହିତ୍ୟ ବୈଜ୍ଞାନାଥେର ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଦାନ ଏହି ସାଂକେତିକ ନାଟିକ । ବାଂଲା ମାହିତ୍ୟ ବୈଜ୍ଞାନାଥୀ ରାମପାତ୍ର ଓ ସାଂକେତିକ ନାଟିକର ପ୍ରଥମ ଓ ସାର୍ଥକ ପ୍ରବର୍ତ୍ତକ ।

ବାନ୍ତବ ସମ୍ପାଦନକ ନାଟିକ ଓ ସାଂକେତିକ ନାଟିକର ମଧ୍ୟେ ଅନେକ ବିଶେଷ ପ୍ରତିଭା ଦେଖିତେ ପାଇ ନା । ମେତାବଲିଙ୍କ ତ ତାର ନାଟିକକେ ଅବାନ୍ତବ ବଲିତେ ମୋଟେଇ ରାଜି ନନ—ଆନ୍ତିକ ନନ, ବୈଜ୍ଞାନାଥ ନନ । ମେତାବଲିଙ୍କର 'The Sightless', 'The Blue Bird' ପ୍ରଭୃତିର ସଷ୍ଟ ଚରିତ୍ରଗୁଲି କୋଣେ ଅଂଶେ ଅବାନ୍ତବ ଏକଥା କେଉ କେଉ ସ୍ଥିକାର କରିବାରେ ଚାନ ନା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଦିନେ ମାନ୍ୟବମନ୍ସରେ ବିଭିନ୍ନ ଧାରାଯ ବୈପ୍ରକିରଣ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଆଭାସ ପାଇଁ ଯାଇ । ମମ୍ମ ଜଗନ୍ନ ଜୁଡ଼େ ସେ ମାନ୍ୟକ ଆବହାୟାର ମଧ୍ୟେ ଆମରା ଏଥିମ ପରିଚିତ, ଆଗେର ଚେଷ୍ଟେ ତାର ସ୍ଵାତନ୍ତ୍ୟ ସ୍ଵପ୍ନକୁ ଭାବେ ଧରା ପଡ଼େ । ଆଗେ ବେଶର ଭାଗ ମାନ୍ୟର ସେ instinct ବା ପ୍ରବୃତ୍ତିର ମୁଣ୍ଡରେ ଛିଲ—ସାର କ୍ଲାପକ ଆମରା ପ୍ରାଚୀନ ଯୁଗେର ମାହିତ୍ୟ ପାଇ, ଆଜିର ମାନ୍ୟ ଦେଇ ମୁଣ୍ଡରେ ଥାକିଲେଓ, ଶକ୍ତି ମାନ୍ୟରେ ମାନ୍ୟମିକ ପରିଧି ମାନ୍ୟରକମ ଜଟିଲତାର ମଧ୍ୟ ଦିଯେ ବିଷ୍ଟାର ଲାଭ କରେଛେ । ମାନ୍ୟରେ idea ଗୁଲି ଏଥିମ ତାର ଅନୁଭୂତି ଓ ବସବୋଧର ପର୍ଯ୍ୟାୟଭୂତ । ଏହି କାରଣେଇ ଯେମନ ମେକାଲେର ନାଟ୍ୟକାରରା ଆଦି, କରପ, ବୀର, ହାଶ ପ୍ରଭୃତି ବସ ଅବଲମ୍ବନେ ନାଟିକ ରଚନା କରେଛନ, ଏକାଲେର ନାଟ୍ୟକାରରା ଓ ତେମନେଇ ବିଚିତ୍ର ବୈଜ୍ଞାନିକ, ଦାର୍ଶନିକ, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ idea ଗୁଲିକେ ବନ୍ଦେର ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଉନ୍ନିତ କରେ ନାଟ୍ୟମାହିତ୍ୟ ମୟୁଦ୍ଧ କରେଛନ । ଏମବ ବସନ୍ତ ବସନ୍ତ ସଂଜ୍ଞାତ—କାଜେଇ ଅନେକର ମତେ ଏଦେର ଅବାନ୍ତବ ବଲେ ଉତ୍ତିଯେ ଦେଇୟା ଯାଇ ନା । ବନ୍ଦେର ପ୍ରତିଭୂତସରପ ନତୁନ ନତୁନ ଚରିତ୍ର ନାଟ୍ୟକାରକେ ମୁଣ୍ଡି କରିବାକୁ ହସ । ମେତାବଲିଙ୍କ ତାଇ ବଲେନ ସେ ଏମନ ଅନେକ idea ଆଛେ ସେଗୁଲି ବନ୍ଦେର ପୂର୍ବତମ ମୁଣ୍ଡରେ ଅବସ୍ଥାନ କରିବେ—ସେଗୁଲି 'On their way to becoming Sentiments.' ତାର ମଧ୍ୟେ ବୁଦ୍ଧିର ମଧ୍ୟେ ସଥିନ ସହଜ ସଂକ୍ଷାରେର ମନ୍ଦିତ ମିଳନ ଘଟିବେ ତଥିନ ସେ ନାଟ୍ୟଶାଳା ରୂପ ନେବେ ତା ହବେ 'a theatre of peace and of beauty without tears'—ଅକ୍ଷବିହୀନ ଶାନ୍ତି ଓ ମୌନରେର ରମ୍ଭନ୍ଧି । ତାର କାରଣ 'A truly illuminated consciousness has passions and desires infinitely, less exacting, infinitely more pacific, more salutary, more abstract and more generous than an unillumined consciousness'—ଅର୍ଥାତ୍ ସଥାର୍ଥ ଉତ୍ୱାସିତ ଚିତ୍ତନ୍ୟେର ହନ୍ଦ୍ୟାବେଗ ଓ ବାସନା—ଅନୁଭାସିତ ଚିତ୍ତନ୍ୟେର ହନ୍ଦ୍ୟାବେଗ ଓ ବାସନାର ଚେଷ୍ଟେ ଅନେକ କମ ପ୍ରବଳ ଏବଂ ଅନେକ ପ୍ରଶାସ୍ତର, ସୁଷ୍ଠୁ, ଅତୀଜ୍ଞିଯ ଓ ଉଦ୍ବାବ ।

ସ୍ଵତରାଂ ସାଂକେତିକ ନାଟିକେ ପ୍ରବୃତ୍ତିର ମୁଣ୍ଡରେ ରାଗ-ଦେଶ-ମାନ-ଅଭିଭାବନେର ହାନାହାନି

আমরা হয়ত বেশি দেখতে পাব না। কারণ সেগুলি ইন্দ্রিয়প্রত্যক্ষ সুল বাস্তব ব্যাপার। অপেক্ষাকৃত সাধাসিধে চরিত্র এই ধরনের নাটকে গোয় অস্থিতি। বর্তমানের চরিত্রের মধ্যেও নানারকম জটিলতা ও নানাবিত্তির মিশ্রণ—সাংকেতিকতার মাধ্যমেই সমৃদ্ধাসিত। ঘটনার ঘাতপ্রতিঘাতের চেয়ে মানসবৃত্তিগুলির নীলাখেলা কম আকর্ষণীয় নয়। তাই মেতারলিংক, ইবনেন, ইয়েট্রন প্রভৃতির রচনায় এক অনাস্থাদিতপূর্ব রহস্যলোকের সন্ধান পাওয়া যায়। এইদিক থেকে রবীন্দ্রনাথও এঁদের সমর্থনী।

ক্রপক, সংকেত প্রভৃতি বললেই একটা ধোঁয়াটে আবরণের কথা মনে হয়—যার অন্তরালে থেকে যায় নিহিতার্থটি। এই আবরণ এমন একটা অস্পষ্টতাৰ স্থষ্টি কৰে যে কাছের জিনিস দেখাও দুর্ভ হয়ে ওঠে, আবার অনেক সময় মেঘাস্তরিত সূর্যের মতোও তা ভাস্বৰ। যখন জ্ঞান ও বুদ্ধির অগ্রত্যক্ষ অথচ Intuition-গ্রাহ কোনো abstract idea-কে ভাষায় ও বর্ণে মূর্ত কৰে তোলা হয় তখনই ক্রপক, সংকেত প্রভৃতিৰ স্থষ্টি হয়। একজন বিখ্যাত Symbolist-এর মতে—'We live within the shadow of a veil that no man's hand can lift. Some are born, near as it were, and pass these lives striving to peer through its web, catch now and then visions of inexplicable thing ; but some of us live so far from the veil that we not only deny its existance but delight in mocking those who perceive what we cannot.'

Symbol—emotional অর্থাৎ অনুভূতিতোতক এবং Intellectual অর্থাৎ ভাবচোতক দুই-ই হইতে পারে। রবীন্দ্র-নাটকের মধ্যে এই দুই ধরনের Symbol বর্তমান। তবে রবীন্দ্রনাথের সংকেতপ্রধান নাটক যুরোপীয় সংকেতপ্রধান নাটক থেকে ভিন্ন। যুরোপীয় ভাবধারার দ্বারা গ্রাহিত হলেও তাঁর নাটক স্বকীয় বিশিষ্টতায় অনগ্রসাধারণ।

রবীন্দ্রনাথ চলিখানিৰ উপর নাটক রচনা কৰেছেন। তাঁৰ মধ্যে ঐতিহাসিক, সামাজিক, ব্যক্তিবন্দপ্রধান, ক্রপক, সাংকেতিক, গীতিমূলক, হাস্তুরসাত্ত্বক সব রকমের নাটক আছে। ঐতিহাসিক ও সামাজিক কাহিনী নিয়ে তিনি কয়েকখানি নাটক রচনা কৰলেও গতাছুগতিক ভাবে তাঁদের ঐতিহাসিক বা সামাজিক নাটক বলা সম্ভব নয়। বাহিরের আবরণটুকুৰ ঐ নাম দেওয়া গেলেও মুখ্যত নাটকগুলি কৃতক গুলি বিশেষ ভাবেৰ বাহন হওয়াতে ইতিহাস ও সমাজ তথানি প্রাধান্য লাভ কৰতে পারে নি। প্রায়শিক্তি, বিসর্জন, মুকুট, বাঁশবী, গৃহপ্রবেশ প্রভৃতি তাঁৰ সাৰ্থক দৃষ্টান্ত।

ধারা নাটকে বিশুদ্ধ বাস্তবকে খোজেন তাঁৰা হয়ত রবীন্দ্র-নাটকে অনেক সময় বাস্তবতাৰ আপাত-প্রতিকূল কাৰ্যময়তাই পাবেন। ভাবকেন্দ্ৰিকতা রবীন্দ্রনাথেৰ প্ৰধান বৈশিষ্ট্য এবং এই বৈশিষ্ট্যই তাঁকে কৃচ বাস্তবেৰ মধ্যে নেমে আসতে দেয় নি। ভাবেৰ মধুৰ ও শুদ্ধ প্ৰকাশেৰ দিকে তিনি বেশি জোৰ দিয়েছেন। অনেকেৰ মতে গীতিধৰ্মেৰ

ଗ୍ରାହାତ୍ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ନାଟ୍ୟରଚନାର ଅନ୍ତାତ୍ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ କିଛୁଟା ନିଷ୍ପତ୍ତ କରେଛେ । ତୋରେ ମତେ ଗୀତିମୟତା ସତାଇ ମୁଁ ହୋକ ନା କେନ ସର୍ବାଂଶେ ତା ନାଟକେର ସର୍ବଗୁଣେର ପରିପୂରକ ହତେ ପାରେ ନା । ଲିରିକପ୍ରଧାନ ନାଟକକେ ତାଇ ଅମେକେ ସାର୍ଥକ ନାଟକ ବଲେ ସ୍ଵୀକାର କରତେଇ ଚାନ ନା । କିନ୍ତୁ ମାନ୍ମବଜୀବନେର ନାନା ସମସ୍ତା, ବ୍ୟକ୍ତିଜୀବନେର ନାନା ଦୟନ-ମଂଘାତକେ 'ଜନ୍ମ ରୋମାନ୍ଟିକ' କବି ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ସେତାବେ ଦେଖେନ ତାତେ ଗୀତିମୟତା ସେ କିଛୁ ପରିମାଣେ ଏସେ ପଡ଼ିବେ ତାକେ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରେ ଲାଭ ନେଇ । ଆର Idea-ର ରମପରିଣତି ସାହିତ୍ୟରପେ କିଛୁଟା ରମଧୂର ଓ ରହଶ୍ୟମୟ ହୁଁ ଉଠିବେ ବାଧ୍ୟ ।

ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ସଂକେତିକ ନାଟକଗୁଲିହି ବାଂଲା ସାହିତ୍ୟେ ବିଶେଷ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଲାଭ କରିଲେଓ ତୋର ରଚିତ ବାନ୍ଦୀକିପ୍ରତିଭା, ମାଯାର ଥେଲା, ଚିତ୍ରାନ୍ଧା, ରାଜା ଓ ରାନୀ, ବିର୍ଜନ, ମାଲିନୀ, ତପତୀ, ନଟିର ପ୍ରଜା, ପ୍ରାୟଶିତ୍ତ, ଶୋଧବୋଧ, ବାନ୍ଧବୀ, ଚିରକୁମାର ସଭା, ବୈକୁଞ୍ଜେର ଥାତା, ଶେଷରକ୍ଷା ପ୍ରଭୃତି ଏବଂ କିଛୁ ଋତୁବୈଚିତ୍ୟମୂଳକ ନାଟକ ଓ ଗୀତିନାଟ୍ୟ ବାଂଲା ସାହିତ୍ୟକେ ଐଶ୍ୱର ଓ ଶ୍ରୀମଣ୍ଡିତ କରେଛେ । ବିର୍ଜନ, ମାଲିନୀ, ଚଣ୍ଡାଲିକା ପ୍ରଭୃତି ନାଟକେର ମଧ୍ୟେ ଆମରା ଏକଧରନେର ଦୟନ-ମଂଘାତର ଅବତାରଣୀ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି । ବିର୍ଜନ ଓ ମାଲିନୀ ନାଟକ ଦୁ'ଥାନିହି ସ୍ଵପ୍ନଲକ୍ଷ କାହିନୀ ଅବଲମ୍ବନେ ରଚିତ । ଦୁଇଟି ନାଟକେର ମଧ୍ୟେ ଭାବମାତୃଶ୍ଵର ଓ କିଛୁଟା ଲକ୍ଷିତ ହୁଁ । ଏହି ଦୁଇ ନାଟକେ ମାରୁଷେର ସ୍ଵାଧୀନ ଧର୍ମବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ଗତାହୁଗତିକ ସଂକାରେର ଜୀର୍ଣ୍ଣତା-କ୍ଲିଷ୍ଟ ଧର୍ମଭକ୍ତାର ମଧ୍ୟେ ଏକଟି ସଂସର୍ଷ ତୀତର୍ଭାବେ ଦେଖା ଦିଯେଛେ । ରାଜଶଙ୍କି ଓ ବ୍ରାକ୍ଷଣ୍ୟଶଙ୍କିର ପ୍ରଚଣ୍ଡ-ଦୟନ ଏବଂ ପ୍ରାଣେର ପରିବର୍ତ୍ତେ ମୃତ୍ୟୁଜ୍ଞଯ ପ୍ରେମପୂର୍ଣ୍ଣ ଶାଶ୍ଵତ ପ୍ରାଣ ପ୍ରତିଷ୍ଠାୟ ଏହି ନାଟକଗୁଲି ଏକଦିକେ ରୋମାନ୍ଟିକ ଟ୍ରାଜେଡିରପେ ଅଭଦ୍ରିକେ ଶୁଭପରିଣାମାନ୍ତ ନାଟକରପେ ସାର୍ଥକତା ଲାଭ କରେଛେ । ମାମାଜିକ ଓ କୋତୁକପ୍ରଧାନ ନାଟକଗୁଲିର ମଧ୍ୟେ ଆମାଦେର ବ୍ୟକ୍ତିଜୀବନ ଓ ସମାଜ ଜୀବନେର କ୍ରଟିବିଚ୍ୟୁତି ଓ ହାନ୍ତ୍ରକର ବ୍ୟକ୍ତିକମ ମୁନ୍ଦର ଓ ସ୍କ୍ରିପ୍ଟଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପେଯେଛେ ।

ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ସଂକେତପ୍ରଧାନ ନାଟକେର କରେକଟିକେ କ୍ରପକପ୍ରଧାନ ନାଟକଓ ବଲା ହୁଁ । କ୍ରପକ ଓ ସଂକେତ ବଲତେ ଏଥାମେ Allegorical ଓ Symbolical ବୋଲାଇଛେ । କ୍ରପକେର କାଜ ବୋଲାନୋ ଆର ସଂକେତେ କାଜ ବାଗାନୋ । ରାଜା, ଡାକସର, ଅଚଳାୟତନ, ଫାଲ୍ଗୁନୀ, ମୁକ୍ତଧାରା, ରତ୍ନ କରବୀ, କାଲେର ଯାତ୍ରା, ତାମେର ଦେଶ, ମୁକ୍ତିର ଉପାୟ ପ୍ରଭୃତିକେ ସଂକେତିକ ନାଟକେର ପର୍ଯ୍ୟାୟେ ଫେଲା ହୁଁ । ଏର ମଧ୍ୟେ ରାଜା, ଡାକସର ପ୍ରଭୃତିକେ କ୍ରପକପ୍ରଧାନ ବଲା ଯେତେ ପାରେ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ହାତେଇ ଏହି ଧରନେର ନାଟକେର ସାର୍ଥକ କ୍ରପାକ୍ଷନ ସଟିଛେ ।

ରାଜା ନାଟକଟି କ୍ରପକପ୍ରଧାନ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଅନ୍ତାତ୍ ନାଟକେର ଚେଯେ ଏହି ନାଟକେ ସାଂକେତିକତା ଗତୀର ଅର୍ଥପୂର୍ଣ୍ଣ ହୁଁ ଉଠିଛେ । ରାଜା ନାଟକେର ରାଜା—ଅରୂପରତନ ତଗବାନ । ରାନୀ ସୁଦର୍ଶନା ତାକେ ଦୁ'ଚୋଥ ତ'ରେ ଦେଖିବାକୁ ଚେଯେଛିଲେନ, ତାଇ ତିନି ପେଲେମ ଦୁଃଖ । ଥଣ୍ଡେର ମଧ୍ୟେ ଅଥଣେ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ ପ୍ରକାଶ ସଟିନା । ଯେଦିନ ରାନୀର ଭୁଲ ଭାଣେ ମେଦିନ ତିନି ବୁଝାଲେନ ଥଣ୍ଡେ ଆମନ୍ଦ ନେଇ—ଆମନ୍ଦ ରମେହେ ଅଥଗୁତାଯ । ସୁଦର୍ଶନାର ଜୀବନେର ଭୁଲ 'ଅନ୍ତରେ ବାଇରେ ଯେ ଘୋର ଅଶାସ୍ତି ଜାଗିଯେ ତୁଲିଲେ, ତାତେଇ ତୋ ତାକେ ମତ୍ୟ ମିଳନେ ପୌଛିଯେ ଦିଲେ ।

প্রেসিডেন্সি কলেজের মধ্যে ঘষ্টির পথ।’ রবীন্দ্রনাথ বলেন ‘...অক্ষকারের সাধনা যাহার সম্পূর্ণ হইয়াছে তিনি বাজাকে সব স্থানেই দেখিয়া থাকেন, ভুল তাঁহার হয় না। ঠাকুরদানা এই সাধনায় উত্তীর্ণ হইয়াছেন, বাজাকে ভুল করিবার সম্ভাবনা তাঁহার নাই। সুরঙ্গমার পক্ষেও সেই কথা।’ বানীও তাই ভুলভাঙার পর চরম উপলক্ষের মুহূর্তে সকল দ্বিদ্বন্দ্ব কাটিয়ে বলতে পারেন—‘তুমি সুন্দর নও, প্রভু সুন্দর নও, তুমি অসুপম।’ মাঝুয যেদিন অখণ্ডের মহিমা উপলক্ষি করতে পারে সেদিনই সে পূর্ণানন্দের আন্দাদ লাভ করে। এখানে প্রমস্ত একটি কথা মনে রাখা দরকার যে বাজা, ডাকঘর, অচলায়তন,—গীতাঞ্জলি ও গীতিমাল্য রচনার মধ্যবর্তীকালে রচিত। এই সময়ে কবিজীবনে যে অধ্যাত্মবোধ স্পষ্ট হয়ে উঠেছিল—এই নাটকগুলির মধ্যেও তা দেখা দিয়েছে। এই অধ্যাত্মবোধের মাধ্যমে কবির সত্যসুন্দরের কল্যাণরূপ প্রকট হয়েছে।

ডাকঘর রবীন্দ্রনাথের অগ্রতম সার্থক ক্লপকপ্রধান নাটক। মাঝের জীবনে মুক্তির যে আকুলতা জাগে সেই আকুলতাই বিধাতার আশীর্বাদলিপি বহন করে আমে। মুক্তি-দৃত সীমার ক্ষুদ্রতা থেকে সারুষকে অসীমের মধ্যে পরম ব্যাপ্তির মধ্যে নিয়ে যায়। ডাকঘরের অমল চায় সংকীর্ণতার বন্ধন কাটাতে, তাই সে বলে ‘কত বাকা বাকা বারনাৰ জলে আমি পা ডুবিয়ে ডুবিয়ে পার হ’তে হ’তে চলে যাবো—ছপুৰ বেলায় সবাই যথন ঘরের দরজা বন্ধ করে শুয়ে আছে, তখন আমি কোথায় কত দূৰে কেবল কাজ খুঁজে খুঁজে বেড়াতে বেড়াতে চলে যাবো।’ এই খোজার কোথাও শেষ নেই। তার মুখেই শুনি—‘খুঁজে না পাই তো আবাৰ খুঁজব।’ এই পৃথিবী যেন তার কাছে ডাকঘর। এখানে বিধাতার লিপি তারই মুক্তির বাণী বহন করে আমে। কঁগ অমল যেন মানবজীবনের একটি স্বাভাবিক বিকারের প্রতীক। তার যে অস্থৃত তা হচ্ছে ‘সংকীর্ণ মানবজীবন’ নামক অস্থৃত। প্রত্যেক শুভবৃক্ষসম্পন্ন মাঝুষই এই বিশেষ রোগ থেকে মুক্তি কামনা করে। অমল সহজ ভাবে জীবনও জগৎকে অনুভব করতে চায়—পেতে চায়, তাই সে বলে ‘আমি পশ্চিত হবো না। আমি যা আছে সব দেখবো—কেবলি দেখে বেড়াবো।’ রবীন্দ্রজীবনান্দশ্বাস অহংকৃপ আনন্দশ্বাস গঠিত। ডাকঘরের অমল গৃহকুক বালক রবীন্দ্রনাথের যেন ছায়। এই নাটকের ‘স্বধা’ চরিত্রটি শিশিরভেজা ফুলের মতোই সুন্দর ও মধুর। ‘ডাকঘরের’ অমল সম্বন্ধে একজন বিদেশী সমালোচক বলেন ‘*Amal personifies man's longing for free and natural development.*’ অনেকে তার মনের আকাঙ্ক্ষাকে বুঝতে পারে না বটে, কিন্তু ঠাকুরদা, স্বধা বা ছেলেরা পারে। যহান মৃত্যুর ইশারা ভেসে আমে জীবনের যে মুক্ত দ্বার দিয়ে—সেই পথে স্বধার ভালোবাসাও সে লাভ করে। বন্ধন-মুক্তির আনন্দই ডাকঘরের প্রধান বক্তব্য। অজিতকুমার চক্রবর্তী মহাশয় যথার্থই বলেছেন—‘রবীন্দ্রনাথের এইখানেই আশৰ্থ কৃতিত্ব যে, তিনি তাঁহার সমস্ত জীবননাট্ট্যের নামা অঙ্গের বিচিত্র অভিষ্ঠতাগুলিকে এমন সরল একটি সুরের মধ্যে ভরিয়া তুলিতে পারিয়াছেন। তাঁহার

কল্পনা, সৌন্দর্যব্যাকুলতা, আধ্যাত্মিক বেদনা, সংশয়, দন্দ, অপেক্ষা, শাস্তি সম্মত এই নাটকায় কোথাও হয়ত একটি ছত্রে বা আধ্যাত্মিক পংক্তিতে তিনি ছুঁইয়া ছুঁইয়া গিয়াছেন—কোথাও কোথাও সোজা পথ ছাড়িয়া গিলিতে ঘুঁজিতে এমন সব রহস্য ছড়াইয়াছেন যে, বিশ্বে একেবারে অভিভূত হইয়া পড়িতে হয়।’

ধর্মের ভান ও বাহ আচার অর্হষ্টানের বিরুদ্ধে একটি বিক্ষোভ ‘অচলায়তন’ নাটকে প্রকাশ পেয়েছে। রবীন্দ্রনাথের মতে ‘ধর্ম যখন আচারকে, নিয়মকে, শাসনকে আশ্রয় করে কঠিন হয়ে গঠে, তখন সে মাছুসকে রিভ্র করে দেয়, পরম্পরের মধ্যে গতিবিধির পথকে রুক্ষ করে। মাছুস যখনি সত্য ভাবে গভীর ভাবে মিলেছে, তখন কোনো একটি বিপুল বসের আবির্ভাবেই মিলেছে। প্রয়োজনে মেলে নি, তত্ত্বানে আচারের শুক শাসনে মেলে নি।’ সংকীর্ণ সংস্কারপূর্ণ হিন্দুসমাজই যেন একটি অচলায়তন। একসময়ে অনেকে এই নাটকটাকে উদার ও সত্যাদৃষ্টি দিয়ে গ্রহণ করতে পারেন নি। ‘অচলায়তনের’ মহাপঞ্চক ও পঞ্চক ছুই ভাই। মহাপঞ্চক প্রাচীন জীর্ণ সংস্কার মেনে চলেন—আর পঞ্চক চান সেই সংস্কার থেকে মুক্তি—তিনি চান নতুনকে। শেষ পর্যন্ত সংস্কারের জীর্ণ বাঁধন ভাঁঙ্গার জন্যে গুরুর আবির্ভাব ঘটে। গুরুবেশী দাঁদাঁঠাকুর বলেন—‘যে চক্র কেবল অভ্যাসের চক্র, যা কোনো জ্ঞানাতেই নিয়ে যায় না, কেবল নিজের মধ্যে ঘূরিয়ে যাবে, তার থেকে বের করে সোজা রাস্তায় বিশের সকল যাত্রীর সঙ্গে দাঁড় করিয়ে দেবার জন্যেই আমি আজ এসেছি।’ প্রাণহীন আচারের সংকীর্ণতা থেকে মুক্তির কথাই ‘অচলায়তনের’ মূল কথা। ‘তামের দেশ’ নাটকেও তিনি এই জীর্ণ আচার সংস্কারের বিরুদ্ধে মত প্রকাশ করেছেন। যথার্থ মাছুস এসে তামের দেশের ঘর ভেঙে দেয়—তখন সেখানে গান জেগে গওঠে—

জীর্ণ পুরাতন যাক ভেসে যাক,  
যাক ভেসে যাক, যাক ভেসে যাক,  
আমরা শুনেছি ঐ  
মাঁত্তেঃ মাঁত্তেঃ মাঁত্তেঃ  
কোন নৃতনেরি তাক।

প্রাণের সাড়া পড়তেই তামের অচলায়তনও ভেঙে পড়ে। অচলায়তনের রূপক অংশ শ্লেষাত্মক প্রকাশভঙ্গীর জন্যে কিছুটা স্থিত হয়ে পড়েছে। নাটকটির নাম ‘গুরু’ রাখাই কবি মনস্ত করেছিলেন। পরে ‘অচলায়তন’ নামে নাটকখানি প্রকাশ লাভ করে।

ফাল্গুনী নাটকে বসন্তের প্রশংসন গাওয়া হয়েছে। এইখানে আনন্দোৎসবে যৌবনের জয়গান শুনতে পাই। কবির মানা কাব্যের সঙ্গে এই নাটকটির ভাবসামুগ্রহ আছে। ফাল্গুনী সম্মেল্পনে কবি নিজে বলেছেন—‘জীবনকে সত্য বলে জানতে গেলে মত্ত্যুর মধ্যে দিয়ে তার

পরিচয় চাই। যে মাঝুষ তার পেয়ে মৃত্যুকে এড়িয়ে জীবনকে আঁকড়ে রঁয়েছে, জীবনের 'পরে তার যথার্থ শ্রদ্ধা' নেই বলে জীবনকে সে পায়নি। তাই সে জীবনের মধ্যে বাস করেও মৃত্যুর বিভীষিকায় প্রতিদিন মরে। যে লোক নিজে এগিয়ে গিয়ে মৃত্যুকে বন্দী করতে চুটেছে, সে দেখতে পায়, যাকে সে ধরেছে, সে মৃত্যুই নয় সে জীবন।... ফাল্গুনীর গোড়াকার কথাটা হচ্ছে এই যে, যুবকেরা বসন্তোৎসব করতে বেরিয়েছে, কিন্তু এই উৎসব তো শুধু আমোদ করা নয়, এ তো অন্যায়মে হবার জো নাই। জরার অবসাদ, মৃত্যুর ভয় লজ্জন ক'রে তার সেই নবজীবনের আমন্দে পৌছানো যায়। তাই যুবকেরা বললে, আমবো সেই জরা বুড়োকে বেধে, সেই মৃত্যুকে বন্দী ক'রে।' মাঝুমের ইতিহাসে তো এই লীলা, এই বসন্তোৎসব বাবে বাবে দেখতে পাই।...' ফাল্গুনীতে বাটুল বলছে 'যুগে যুগে মাঝুষ লড়াই করছে, আজ বসন্তের হাঁওয়ায় তারি চেত। যাবা মরে অমর, বসন্তের কচিপাতায় তারা পত্র পাঠিয়েছে। দিক দিগন্তে তারা রঁটাচ্ছে, আমরা পথের বিচার করি নি, আমরা পাথেয়ের হিসাব রাখি নি, আমরা ছুটে এমেছি, আমরা ফুটে বেরিয়েছি।...পুরাতনই মৃত্যুর মধ্যে দিয়ে আপন চির-নবীনতা প্রকাশ করে, এই তো বসন্তের উৎসব।...মাঝুষ তার জীবনকে সত্য ক'রে, বড় ক'রে পেতে চাচ্ছে, তাই মাঝুমের সভ্যতায় যে জীবনটা বিকশিত হয়ে উঠেছে, সে ত কেবলই মৃত্যু তেব ক'রে। মৃত্যুকে তেব করে অজানার উদ্দেশ্যে জীবনতরী ছুটে চলার কথা—মরশের সিংহদ্বাৰ পেরিয়ে আসার কথা 'বলাকা'তেও প্রকাশ পেয়েছে।

'মুক্তধাৰা' ও 'ৰক্তকৰবী' নাটকে সাংকেতিকতা এক নতুন পথ ধৰে চলেছে। এই দুইটি নাটকের মধ্যে কবিৰ মানবমুখিতা সংৰক্ষ ভাবে প্রকাশ পেয়েছে। বৰ্তমান যুগেৰ সমস্যাই নাটকদ্বয়ে প্রাধান্ত লাভ কৰেছে। মুক্তধাৰা নাটকে শাসকশ্রেণী ও শাসিত শ্রেণীৰ দ্বন্দ্ব এবং বৰ্তমান যুগেৰ যন্ত্ৰে অতিৰিক্ত প্রাধান্তেৰ ইঙ্গিত রয়েছে। কবি বিদেশে যন্ত্ৰ-সভ্যতাৰ উগ্ৰুক্ত দেখে এমেছেন। এখন মহাযুক্তিৰ মনোভাৱ মুক্তধাৰা ও ৰক্তকৰবীতে বিধৃত। ৰবীন্দ্ৰনাথ যন্ত্ৰকে কথমও অশীকাৰ কৰেন নি বা অশুদ্ধাও জানান নি, কিন্তু মাঝুমেৰ প্রাণেৰ উপৰ তার উদ্দত প্রতিষ্ঠাকে তিনি কখনও স্বীকাৰ কৰেন না। যন্ত্ৰে বেদনাদায়ক প্রাধান্ত জীবনেৰ সৌন্দৰ্য নিঃশেষ কৰে দেয়। তাই মুক্তধাৰা নাটকে দেখি মাঝুষ 'মৰীয়া' হয়ে যন্ত্ৰে বিৰোহ ঘোষণা কৰে। দেবতাৰ সহজ, উদার, অকৃপণ দানকে মাঝুষ নিজেৰ অসহজতা ও সংকীৰ্ণ বুদ্ধি দিয়ে কিছুতেই তার অমৰ্যাদা ঘটাতে পাৰে না। সংকীৰ্ণ দেশান্তৰোধ ও স্বাজাত্যাতিমান মাঝুমেৰ জীবনে যে অকল্যাণ বহন কৰে আমে 'মুক্তধাৰা'ৰ কবি তাকে সুস্পষ্ট ভাবে দেখতে চেয়েছেন। মাঝুমে মাঝুমে যে ঈৰ্ষা দ্বন্দ্ব সংঘাত—তার অবসান একমাত্ৰ বৃহৎ ও উদাৰ প্রাণ প্রতিষ্ঠায়। প্রাণ দিয়েই তবে প্রাণ প্রতিষ্ঠা কৰতে হয়। অভিজিৎ তাই প্রাণ দিয়ে প্রাণকে প্রতিষ্ঠা কৰে গেল। 'মুক্তধাৰা'য় একটি বিশেষ ভাব প্রাধান্ত লাভ কৰলেও এই নাটকে নাট্যৰসেৰ অভাব ঘটে নি।

ମହାଆଜୀର ଆନ୍ଦୋଳନେର ଏକଟି ଆଭାସ ଓ ଏହି ନାଟକେ ପାଞ୍ଚାଳୀ ଯାଏ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ନାଟକେ 'ବିବେକ' ଜାତୀୟ ଯେ ଏକ ଧରନେର ଚରିତ୍ର ପାଞ୍ଚାଳୀ ଯାଏ—ମୁକ୍ତଧାରୀଙ୍କ ଧନଙ୍ଗୟ ବୈରାଗୀ ତାର ସଂରକ୍ଷକ ଦୃଷ୍ଟିତା ।

ରକ୍ତକରବୀ ନାଟକେ ଓ ଦେଖି ଯତ୍ନାନବେର ପ୍ରାଧାନ୍ୟେ ମାରୁଷ ପୀଡ଼ିତ, ଲାହିତ, ଅପମାନିତ । ସକ୍ଷପୁରୀର ରାଜଶକ୍ତିର ପ୍ରଧାନ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଜାଶୋଷଣ । ଧନତନ୍ତ୍ରେର ଉତ୍ସତ ଓ ଉତ୍ତରକପଟି ରାଜାର ଦଲେର ମଧ୍ୟେ ନଗଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପେଯେଛେ । ତାଦେର ଲୋତେର ଜାଲ କେବଳ ବେଡ଼େଇ ଚଲେଛେ । ମେହି ଲୋଭକେ ଚରିତାର୍ଥ କବାର ଜୟେ ତାରା ଫାଣ୍ଟଲାଲ, କିଶୋର, ବିଶୁ, ଜଗନ୍ନାଥ ପ୍ରଭୃତିର ଓପର ଖବରଦାରି କରେ ଚଲେ । ତାଦେର ମୃଷ୍ଟିତେ ଓରା ମାରୁଷ ନମ୍ବ, କତକଣ୍ଠଲି ନିଷ୍ଠାଗ ସଂଖ୍ୟା ମାତ୍ର । ସନ୍ତ୍ରେର ଦାନବୀଯ ଉଲ୍ଲାସେ ମାରୁଷେର କର୍ତ୍ତ୍ତ୍ଵର ମେଥାନେ ଶୋନା ଯାଏ ନା । ସକ୍ଷପୁରୀ ଥେକେ ପ୍ରେମ, ମୌନଦ୍ୟ ଏକେବାରେ ନିର୍ବାସିତ । କିନ୍ତୁ ଶୈସପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାଣେର ଦୁର୍ଲିପ୍ତିର ବେଗ ଏମେ ପଡ଼େ ସନ୍ତ୍ରେର ଉପର—'ଲୁକ୍ ଦୁଶ୍ଚଷ୍ଟାର ବନ୍ଦନଜାଲକେ' ପ୍ରେମେର ଆବେଗ ଆୟାତେର ପର ଆୟାତେ ଛିନ୍ନଭିନ୍ନ କରେ ଦେଇ । ସନ୍ତ୍ରେର ଦାନବୀଯ ଶକ୍ତିର ଉପର ମାନବୀଯ ପ୍ରେମଇ ଜୟୀ ହେଁ । ମେଥାନେ ନନ୍ଦିନୀ ନାମେ ପ୍ରାଣ-ପ୍ରାଚ୍ୟ ଭରା ଏକ ମାରୀର ଆବିର୍ତ୍ତାବ ଘଟେ । ଅଚଳାୟତନେର ବାଧାର ପ୍ରାଚୀର ଭେତ୍ରେ, ମୁକ୍ତଧାରୀର ବାଁଧ ଚର୍ଣ୍ଣବିଚୂର୍ଣ୍ଣ କରେ, ସକ୍ଷପୁରୀର ଲୋହାର ଜାଲ ଛିଁଡ଼େ ପୃଥିବୀର ପ୍ରାଣଭରୀ ଖୁଶିର ମଧ୍ୟେ ମାରୁଷ ଆପନାକେ ବିଲିଯେ ଦେଇ । କୁତ୍ରିମତାର ନାଗପାଶ ଥେକେ ମାରୁଷ ମହାନ୍ ମୃତ୍ୟୁର ମଧ୍ୟେ ଦିଯେ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରେ । ଏହି ମୁକ୍ତି—ପ୍ରାଣେର ନିତ୍ୟ ଆକାଙ୍କ୍ଷିତ ମୁକ୍ତି ।

ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଗୀତିକାବ୍ୟଗୁଲିକେ ଇଂରାଜି ଅପେରା ଜାତୀୟ ପାଲା ନାଟକ ବଳା ଯାଏ । ବାଞ୍ଚାକି ପ୍ରତିଭା, ମାୟାର ଖେଳା, ଚିଆଙ୍ଗଦା ( ଗୀତିନାଟ୍ୟ ), ବସନ୍ତ, ଶ୍ରାମା, ଖୁବନ୍ଦ, ନବୀନ ପ୍ରଭୃତି ଏହି ପର୍ଯ୍ୟାପେ ପଡ଼େ । ଏହି ସବ ରଚନାଯ ସଂଗୀତ ଓ ନୃତ୍ୟର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ବେଶି ।

ରାଜ୍ଞୀ ଓ ରାନ୍ନୀ, ବିମର୍ଜନ ଏବଂ ପରେର ଦିକେ ରାଜ୍ଞୀ ଓ ରାନ୍ନୀର ପରିବର୍ତ୍ତିତ ସଂକ୍ରଣ ତପତୀ ନାଟକେର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରାଣବନ୍ତ ପ୍ରେମେର ସୁମହାନ ଦିକଟି କବି ଆୟାଦେର ସାଥନେ ତୁଳେ ଧରେଛେ । ସଂକ୍ଷାରମୋହ ଓ ପ୍ରେମେର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରେମଇ ଜୟୀ ହବେ—ଏହି କବିର ଫଳକଥା । ତବେ ଏହି ନାଟକଗୁଲିତେ ମୃତ୍ୟୁର ମହିମାର ମଧ୍ୟେ ଦିଯେ ପ୍ରେମ ମୃତ୍ୟୁଙ୍ଗରୁପ ଲାଭ କରେଛେ । ରାନ୍ନୀର ମୃତ୍ୟୁର ମଧ୍ୟେଇ ରାଜ୍ଞୀ ବିକ୍ରମ ଆୟୁଷ ହରାର ପଥ ଖୁଁଜେ ପାନ । ଜୟସିଂହେର ମୃତ୍ୟୁ ରଘୁପତିକେ ଜୀର୍ଣ୍ଣମଂଞ୍ଚାରେର ମୋହ ଥେକେ ମୁକ୍ତ କରେ । ତଥମ ରଘୁପତି ବୁଝାତେ ପାରେନ 'ଜୟସିଂହ ନିବାଯେଛେ ନିଜ ରଙ୍ଗ ଦିଯେ ହିଂସାରକଶିଖା' । ମାଲିନୀ ନାଟକେର କ୍ଷେମକର ଓ ରଘୁପତିର ସଂକ୍ଷାରେ ଗଡ଼ା । ମେଥାନେ କ୍ଷମାଦର୍ମ ହୁପିଯେର ମୃତ୍ୟୁର ଭିତ୍ତିତେ ଆପନ ଗୌରବପତାକା ଉଡ଼ିଯେଛେ । 'ତପତୀ' ହୁମିଡ଼ା ରାଜ୍ଞୀ ବିକ୍ରମକେ ମୁକ୍ତିର ପଥେ, କଲ୍ୟାଣେର ପଥେ ଏଗିଯେ ନିଯେ ଗେଛେ ମୃତ୍ୟୁର ହୋମାଗ୍ରି ଆଲୋ ଦେଖିଯେ । ନାଟକଗୁଲିର ପରିଣାମ ଯତାଇ ଶୁଭ ହୋକ ନା କେବ—ତାଦେର କରୁଣ ହୁବଟିଇ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲାଭ କରେଛେ ।

ରବୀନ୍ଦ୍ର-ନାଟକେ ଯେ ହାଶ୍ମରମେର ପରିଚୟ ପାଇ ତା ଗତାହାତିକ ହାଶ୍ମରମ ନମ୍ବ । ଏହି ହାଶ୍ମରମ ହଦୟନ୍ଦମ କରାର ଜୟେ ହଦୟ ଓ ବୁନ୍ଦି ଉଭୟେରଇ ପ୍ରୋଜନ ଆଛେ । ଜୀବନେର ନାନା ଅମ୍ବଦତି, ବାସ୍ତବ

দৃষ্টির অভাবজনিত হাসিকামার্শিত হাশ্বকর অসঙ্গতি প্রভৃতি রবীন্দ্রনাথের নাটকে সুন্দর-তাবে ফুটে উঠেছে। বৈকুণ্ঠের খাতা, চিরকুমার সভা, শেষরক্ষা প্রভৃতি তার প্রকৃষ্ট উদাহরণ।

সাংকেতিক নাটকে রবীন্দ্রনাথ যে Idea বা ভাবগুলিকে রসঙ্গপ দিতে চেয়েছেন বিসর্জন, রাজা ও রানী প্রভৃতি নাটকে তার স্থচনা লক্ষিত হয়। পরের দিকে মুক্ত-ধারার ধনঞ্জয়-অভিজিৎ, রাজা নাটকের রাজা-ঠাকুরী, ডাকঘরের অমল, ফাল্গুনীর কবি, বক্তকরবীর রাজা-বিশু-নন্দিমী-রঞ্জন, তপতীর বিক্রম-সুমিত্রা-নরেশ-বিপাশা অন্তর্দ্দের প্রভৃতিতে সেই Idea-র সার্থক প্রয়োগ লক্ষিত হয়। নাটকে ঘটনাবিজ্ঞাসের অসামান্যতা, বলিষ্ঠ দৃষ্টিভঙ্গী, চরিত্র-চিত্রণদক্ষতা, ভাবশাধূর্বে রবীন্দ্রনাথ বাংলা নাট্য-সাহিত্যে স্বাতন্ত্র্য বজায় রাখতে সক্ষম হয়েছেন। সাধারণত সকলেই একটি গল্পের আকর্ষণে, বিচিত্র মানবচরিত্রের সঙ্গে পরিচয়ের আশায় উপস্থাস নাটক প্রভৃতিতে আকৃষ্ট হয়। রবীন্দ্র-নাটক ভাবপ্রধান বলে সেখানে উল্লিখিত আকর্ষণগুলি মুখ্য হয়ে উঠতে পারে নি। তবে রসঘন নাট্যকাহিনীতে বিভিন্ন প্রকারের মানবচরিত্রের যে পরিচয়টুকু পাওয়া যায় তাও অসার্থক নয়। ভাবধর্মী রবীন্দ্রনাথ অব্যক্তকে মধুররূপে রূপায়িত করেছেন—তিনি অক্রপকে দিয়েছেন অপক্রপ রূপ—মৌনকে করে তুলেছেন মুখৰ। অরুভূতির গভীরতা তাঁকে ইন্দ্রিয়গ্রাহ পৃথিবীর অনেক উৎ্খে' নিয়ে গেছে। বাস্তব সীমার উৎখে'র বিশুদ্ধ আনন্দরস তিনি আকৃষ্ট পান করেছেন। তাই সংকেতের ব্যবহার তাঁর নাটকে বেশি। এই সংকেতগুলিই হয়েছে তাঁর ভাবের বাহন। তাঁর নাটকগুলিকে যে vehicle of ideas বলা হয় তা নিতান্ত অযৌক্তিক নয়। তবে তাতে action একে-বারে নেই একথা বলা যুক্তিযুক্ত হবে না। নাটকের রীতিনীতি, প্রচলিত বিধিবিধান তিনি সবসময় মানেন নি,—নাটকের কলাকৌশলের প্রাচীন বিধানগুলিও তিনি মেনে চলেন নি। তবুও তাঁরই হাতে বাংলা নাটকের শ্রী যে অনেকখানি সংযত ও সংহত রূপ লাভ করেছে একথা অনস্বীকার্য। ভাবকে ভাষার মধুর বক্সে বেঁধে তাকে কবি যে স্বভাবসুন্দর রসঙ্গপ দান করেছেন তার আবেদনশক্তি ও অসাধারণ।

বাংলা দেশে বর্তমানে অনেক নাটক ব্রচিত হচ্ছে বটে, কিন্তু সার্থক নাটকের অভাব আর পূরণ হচ্ছে না। ভালো নাটক খুঁজতে গেলেই সেই পুরানো দিনের দিকে কিরে তাকাতে হয়। দুয়েকখানি ভালো নাটক যে নেই তা নয়—তবে নাটকের ইতিহাস তার ভিত্তিতে গড়ে উঠতে পারে না। হয়ত নতুন সার্থক নাটকের সন্তানবন্ধার কথা আগামী দিনের অনিখিত ইতিহাসের অপেক্ষায় রয়েছে। কিন্তু একথা আমরা মুক্তকর্ত্ত্বে স্বীকার করব যে, নাটকের যে কোনো নতুন ধারা দেখা দিক না কেন—রাজা, ডাকঘর, অচলায়তন, তাসের দেশ, ফাল্গুনী, মুক্তধারা, বক্তকরবী, তপতী প্রভৃতি নাটকের মতো নাটক আর ব্রচিত হবে না—হতে পারে না। কারণ রবীন্দ্রনাথের অনগ্রসাধারণ প্রতিভা অনহৃকরণীয়ও বটে। তাই রবীন্দ্রনাথেই এই ধরনের নাটকের প্রথম ও শেষ সার্থক প্রকাশ।

## ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନ

### ଶିବତୋଷ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାୟ

ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନେର ନାଗାଲ ପାତ୍ରୋ ସଦି ଅତ ମୋଜା ହୋତେ ! କାରାଗୁ ହାତେ ସଦି ତେମନ କୋନ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ ମାଇକ୍ରୋସକୋପ ଥାକତ, ସାର ସାହାଯ୍ୟ ତୀର plastic ମନ୍ଟା ଥୁବ ବଡ଼ କରେ ଦେଖା ଯେତ ଆର ଭାଲ କରେ ପରଥ କରା ଯେତ ! କିନ୍ତୁ ତା ହବାର ଉପାୟ ନେଇ । କୋନ ଧାତୁତେ ଯେ ଗଡ଼ା ତୀର ମନ ଏ କଥା କେଉ ଜାନେ ନା । ତବେ ତା ଯେ କୋନ ମେରା ଧାତୁ, ସାର ପ୍ରଶଂସନେ ସବକିଛୁଇ ହୟେ ଉଠେଛେ ସ୍ଵର୍ଗମୟ ମଜୀବ ସିଙ୍କ୍ରମେ ବିଷୟେ କୋନ ମନେହ ନେଇ । କୋନ ବୈଜ୍ୟନିକ ସଦି ବଲେନ ତୀର କାବ୍ୟଗୁଲୋ ଜାଲିଯେ ତାର ash-content ଥେକେ ମନେର ଉପାଦାନ ରାମାୟନିକ ପ୍ରଥାୟ ବାର କରା ଚଲେ ତୋ ତୁଳ କରବେନ—ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନକେ crystal କରେ ପରିଷ୍କା କରେନ ଏମମ ରାମାୟନିକ ବା ପଦାର୍ଥବିଦ୍ ଏଥିନାମ ଜୟାନ ନି । ମାନସ-ଲୋକେର ପଥ ଗିଯେଛେ ନିର୍ମଳଦେଶେ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନ ତୀର ନିଜେର କାହେ ଛାଡ଼ାଓ ଛଡ଼ିଯେ ଆହେ ତୀର କାଜେର ଚତୁଃମୀର ମଧ୍ୟେ । ଆର ମେ କାବ୍ୟ ସେଥାନେ ଜମେଛେ ମେଥାନେଓ କବିର ମନ ଆସୁତ । ମେଇ ଜୋଡ଼ାସ୍ତାକୋର ଠାକୁରବାଡିର ଦକ୍ଷିଣେ ବାରାନ୍ଦାୟ, ଶିଳାଇନଦିହେର ଭାସମାନ ବୋଟେ, ହାଜାର ଲୋକେର ମାବଥାନେ, ଦେଶଦେଶାନ୍ତରେ, ନାରକେଳ-ଶ୍ରପୁରି ଗାଛେର ମାଥାୟ, ମରସେ କ୍ଷେତ୍ରେ, କାଶଫୁଲେର ଗୁଛେ, ଧାନେର ଶିଥେ, ବୈଶାଖେର ଭୋରେର ହାତ୍ୟାୟ । ତୀର କାବ୍ୟ ତୀର ମନ ଆବିକ୍ଷାରେର ଅପରିହାର୍ୟ ପହା ହେବ । ଏକ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ହାଜାର ଲକ୍ଷ 'ମୁଡ୍' ମାରାଜୀବନ ଧରେ ତୀର କାବ୍ୟ ଏକ ଏକ କରେ ମେଲେ ଧରେଛେ ତୀର ଅନ୍ତରେର ଆକାଶ । ମେଇ ଅନ୍ତରେର ଆକାଶଇ ତୀର ସାହିତ୍ୟମୁହଁତର ଉପରେ ଦେଦୀପ୍ୟାନାନ ଚଞ୍ଚାତପ ।

ରମାଭୂତିର ଦିକ ଦିଯେ ବଲତେ ହୟ ଦୁଇଚାଥ ଦିଯେ ଯା ତିନି ଦେଖେଛେ, ହୁ'କାନ ଦିଯେ ଯା ଶୁନେଛେ ମନେର ମଧ୍ୟେ ତୀର ସ୍ଵର ମେଲାତେ ତୀର କଲମ ଚଞ୍ଚଳ ହେବେଛେ । ଏହି ସବ ଅଭିଭବେର ମାମଗ୍ରୀ ତୀର ମନେର ମଧ୍ୟେ କାବ୍ୟିକ ରମାୟନେ ଜାରିତ ହୟେ, ହୟେ ଉଠେଛେ ନତୁନ ନତୁନ 'ରମେର ଏୟାଲକେମିର' ନିର୍ଦର୍ଶନ । ତୀର ମନ କଥମାତ୍ର ଫିଲ୍ଟାର ପେପାରେର ମତ କଗକେ ଅପର କିଛୁ ଥେକେ ହେକେ ମର୍ଜନପାତ୍ର କରେ ତୁଲେଛେ, କଥମାତ୍ର ବା ମ୍ୟାଗନେଟେର ମତ ପ୍ରାକୃତିକ ମୌନର୍ଥେର ଉପର ଚୁମ୍ବକୀ ଶକ୍ତି ବିକ୍ଷାର କରେ ଐଶ୍ୱର ସନ୍ଧଗ କରେଛେ; ଆବାର କଥମାତ୍ର ବା ମାଇକ୍ରୋସକୋପେର ମତ ଅନୁଶ୍ରୟ ରମଲୋକେର ଦରଜା ଉନ୍ମୂଳ୍କ କରେ ଦିଯେଛେ । ଅନ୍ତ କୋନ ମମୟେ ତୀର ମନ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନେର ମତ ନିଉକ୍ଲିୟାମର୍କପୀ ବିଶ୍ୱାସ ଚାରଦିକେ ଦିବାରାତ୍ରି ଚକ୍ର ଦିଯେ ଚଲେଛେ ।

ରମୋତୀର୍ କରେ ଦେବାର୍ ଜଣ ସେ ଉର୍ବନୋକେ ସାତ୍ରା ତା ଅନେକଟୀ space-ରେ ସାବାର ଅଭୁତକପ । ସନ୍ଧୀବିହୀନଭାବେ କବି ବହବାର ଏ ସାତ୍ରା ଗେଛେନ ମାର୍ଥକ ସ୍ତରିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ— ଗ୍ୟାଗାବିନେର ମତ ଆବାର ମର୍ତ୍ତଲୋକେ ଫିରେ ଏମେବେନ । କିନ୍ତୁ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ରମଲୋକେ ଏହି ନିର୍ଭାବନାୟ ସାତ୍ତାରାତ୍ରେ ପିଛମେ ଅନେକଦିନେର ଅନେକ ଗ୍ରହଣି ହିଲ । ପିତା ଦେବେନ୍ଦ୍ରନାଥ

ঠাকুর তঙ্গীরথের মত আধুনিকতার শ্রোতকে বাঙালী সমাজের মধ্যে নিয়ে আসেন। রবীন্দ্রনাথ যে বাড়িতে জন্মগ্রহণ করেন সেই বাড়ির আবহাওয়ার গুণে তাঁর কাব্য অনুশীলনের সবগুলি প্রবণতা ক্রমে ক্রমে পরিপূর্ণতা পায়। তাঁর বাবা কাব্যসাহিত্যকে দূরে ঠেলে রাখতেন না। রবীন্দ্রনাথ ছোটবেলায় একবার গান লিখে পিতার কাছ থেকে পুরস্কার পান। মেদিনের উগ্র সাহেবীপনার যুগে ঠাকুরবাড়ী ভারতীয় সংস্কৃতি-চর্চার কেন্দ্রস্থল হয়ে উঠে এবং সেই বাড়ীর এক-একজন এক-একরকম ভূমিকায় দেখা দেন। কোন ভাই বাইরে চাকরীর জীবনে I. C. S. হয়েও মনেপ্রাণে বাঙালী হয়ে রইলেন। অন্য ভাই স্বকীয়ভাবে সাহিত্যচর্চা করে বাংলা ভাষার দিগন্ত বিস্তার করলেন। কোন বোন পর্দা ভেঙ্গে বেথুন স্থুলে গেলেন। কেউ-বা ঔপন্থানিক ভাবে দেখা দিলেন। রবীন্দ্রনাথের ভাতজায়া কাদাহৰী দেবী অপরিণত দেওরটির কাব্যসাধনার অন্ত্যেরণ-স্বরূপ ছিলেন। বৌ-ঠানের দুরবারে যে কবির হাতেখড়ি, তাঁর সিদ্ধি নোবেল-পুরস্কার লাভে।

১৮৭৪ সালে নতেস্বর-ডিসেম্বর মাসে তত্ত্ববোধিনী পত্রিকায় তাঁর প্রথম কবিতা 'অভিলাষ' বার হয়। তাঁরপর মৃত্যুর কিছুদিন আগে ৩০ জুলাই ১৯৪১ সালে প্রকাশিত হয় তাঁর শেষ লেখা। এই স্বনীর্দ্ধ কাব্যজীবনে তিনি কত কবিতা, কত গল্প, কত প্রবন্ধ লিখেছেন তাঁর হিসাব দেওয়া সহজ নয়। দেশের আকাশ যেমন তাঁকে মুঝ করত তেমনি মনেপ্রাণে তিনি বিশ্বজনের সাড়া পেতেন। তিনি তের বার বিদেশ্যাভায় যান। অস্তহীন দূরের অভিসার কেবল তাঁকে ডাকত। সারাজীবন ধরে তিনি কম জিনিস লেখেন নি। এ সমস্ত লেখাই তাঁর অভিজ্ঞতা, তাঁর অহভূতি, তাঁর ধ্যানধারণা, তাঁর চিন্তাকল্পনার বাস্তব রূপায়ণ। অসাধারণ স্পৰ্শকাতর সংবেদনশীল মন নিয়ে তিনি একজন আর্টিস্ট। অয়েল পেনটিং-এর মত বড় বড় তেলরঙ করা ছবি থেকে আরম্ভ করে সূক্ষ্ম পেনসিলে আঁকা স্কেচ-এর অহরূপ কথার নানা ছবি এঁকেছেন। প্রকারভেদ তাদের অজ্ঞ। এইসব দেখে বলতে ইচ্ছা করে এত কাণ্ড না করে তিনি যদি যে কোন একটা কিছু করতেন—নয় কাব্য, নয় গান, নয় ছবি, নয় প্রবন্ধ—তাহলেও তিনি এত বড় হতে পারতেন যে তাঁর সমকক্ষ হওয়া অন্য কারও পক্ষে সহজ ছিল না। সেই দিক দিয়ে রবীন্দ্রনাথ অনন্য। তাঁকে কোন ফরমুলার মধ্যে আবদ্ধ করা চলে না। স্বজনের সর্বদিকে তাঁর সব্যসাচিত্ব অনস্বীকার্য।

রবীন্দ্রনাথের মন বিচার করলে বলতে হয় তাঁর 'এক জনমে অনেক জন্মান্তর' ঘটেছে। শুধু তাই নয়, একই রবীন্দ্রনাথের মধ্যে একাধিক রবীন্দ্রনাথ বিরাজ করেছেন। 'পঁচিশে বৈশাখ'-এ তিনি নিজমুখে ব্যক্ত করেছেন "কোন কাবিগির গাঁথচে, ছোট ছোট জন্মমৃত্যুর সৌমানায় নানা রবীন্দ্রনাথের একথানা মালা।" ছন্দের অস্তরালে তিনি শুধু অস্তরের আনন্দ উপলক্ষ করেন নি, আধ্যাত্মিক অভ্যুত্তির স্বরূপ তাঁর মনের মুকুরে প্রতিফলিত হয়েছিল।

ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ମାର୍ଗେ ସେ ଅନେକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତାଂଦେର ମଧ୍ୟେ ସେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସବଚେଯେ ଅଧିକ ପ୍ରକାଶିତ ତିନି ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟପିଯାନୀ ବୈଜ୍ଞାନିକ । ସୁନ୍ଦରେ ଧ୍ୟାନେ ତିନି ମହିଳା । କାବ୍ୟେ ପେଯାଳା କାନାଯା କାନାଯା ଭତ୍ତି କରେ ଦଶକେ ନିମ୍ନତଣ କରଛେନ । ଏଥାମେ ତିନି ସତ୍ୟଶିବସୁନ୍ଦରେ ପୂଜାରୀ । ବିଶ୍ୱମାନବେର କେନ୍ଦ୍ରୀୟତ ସୁର ଓ ଛନ୍ଦେର ଛବି ତିନି ଆଜୀବନ ଧରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରଛେନ ।

କାବ୍ୟେ ଅହପ୍ରାଗିତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପାଶାପାଶି ଦାର୍ଶନିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅନ୍ତିଷ୍ଠ ପ୍ରଷ୍ଟ । ତାର ବାବାମଣ୍ଡାଇ-ଏର କାହିଁ ଥେକେ ଉପନିଷଦେର ବାଣୀତେ ଉତ୍ସୁକ ହୁଏ ତିନି ମାନବଧର୍ମର ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଧର୍ମେ ବିଦ୍ୱାନୀ । ତାର ପ୍ରଜ୍ଞାର-ସୌରତ ସୁପେର ମତ ସର୍ବତ୍ର ଆମୋଦିତ କରିଛେ । ତିନି ଅତୀତେ ଅବଗାହନ କରିଛେନ ଏବଂ ଭାରତବର୍ଷେ ଶାଶ୍ଵତ ମହିମାର ଐତିହାକେ ତାର ବାଣୀର ଭିତର ଦିଯେ ବର୍ତ୍ତମାନେ ବହନ କରେ ଏନେଛେନ । ମନ୍ତନ ଭାରତବର୍ଷ ତାଇ ଅତି ପ୍ରାଚୀନ ହୁଏବୁ ବୈଜ୍ଞାନିକ ମାନଦିକତାର କୌଣସି ବର୍ତ୍ତମାନେ ଦୟାପାରିତ ।

ତାର ସମସ୍ତ ହୃଦୟେ ଥେକେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଶୁଦ୍ଧୁ ‘କଥାର ରାଜା’ ହୁଏ ବାର ହୁଏ ଆମେ ନା, ତିନି ‘ସୁରେର ରାଜା’ ହୁଏବୁ ଆମାଦେର ସାମନେ ଆମେନ । ତିନି ଗାନେର ମଧ୍ୟେ ଦିଯେ ବାଙ୍ଗାଲୀର ପ୍ରାଣେର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ଅଧିକାର ପେଯେଛେନ । ଛନ୍ଦେର ମତ ସୁରକେବୁ ତିନି ଘୁରିଯେ କିରିଯେ, ମିଲିଯେ ମିଲିଯେ ନାନା ରକମ ସାର୍ଥକ ଏକ୍ଷପେରିମେଟ କରିଛେ । ଏକେ ଏତ ଗାନ ଲେଖା କାରା ଓ ଭାଗ୍ୟ ହୁଏ ନା, ତାତେ ତିନି ନିଜେ ସୁର ଦିଯେ ପ୍ରାଣବନ୍ତ କରିଛେ । ବୈଜ୍ଞାନିକତାର ଯୋହାନାଯ କ୍ଲାସିକାଲ ସଂଗୀତେ ସଙ୍ଗେ ଆୟୁନିକ ସଂଗୀତେର ସାର୍ଥକ ମିଳନ ଘଟିଛେ ସାର ଫଳେ ଦେଖି ଅନ୍ତ୍ରୀତ ସବ ମିଶ୍ରରାଗେର ଜୟ ହୁଏଛେ । ତାରା କ୍ରମଦି, ଧ୍ୟାନ, ଧେଯାଳ, ଟ୍ରିପ୍ଲା, ଟୁଂଗୀର ସରୋଧାନା ପେଯେବୁ ତାରା ଘରଛାଡା ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧାରଣ ଭାବେ ଅସାଧାରଣ । ତାର ଅହଭୂତିର ତତ୍ତ୍ଵିତେ ସୁରେର ଅସୀମତିକେ ତିନି ଅହପ୍ରାଗିତ କରିତେ ପେରେଛିଲେନ । ତା ନା-ହଲେ ସୁର ନିଯେ ଏମ ହଣ୍ଟି ସମ୍ଭବ ହୋଇ ନା ।

ନାନାନ ବୈଜ୍ଞାନିକ ମାର୍ଗେ ସେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତିନି ହଲେମ ପ୍ରକୃତିର ପୂଜାରୀ, ଜଗଦୀଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଦୋଷର; ପ୍ରକୃତିର ବହୁତ ଉଦ୍ୟାଟନ କରିତେ ସିଦ୍ଧହତ । ମାଟି, ମାହ୍ସ ଓ ପୃଥିବୀ ଏହି ନିଯେ ସେ ଜାଗତିକ ସତ୍ୟ ତାଦେର ଅନନ୍ତକରିଯା ଭାଷ୍ୟ ଉପଶ୍ରିତ କରା ଏକ ସାହିତ୍ୟକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସାହଚର୍ଯ୍ୟ ନିତେ ପେରେଛିଲେନ । ଐତିହାସିକ ଘଟନାକେ ସଥାର୍ଥ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଦିଯେ ତିନି ଅହପମ ସାହିତ୍ୟହୃଦୟର ନିର୍ମାଣ କରିଛେ ।

ରାଜନୀତିଚେତନାମଞ୍ଚର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆର ଏକଜନ ଛିଲେମ, ତିନି ସଦିଓ ତୋଟେର ଜଣେ କଥନ ଅବତାର ହନ ନି । କିନ୍ତୁ ତାର ମନ ଦଶ ଓ ଦେଶେର ଜଣ୍ଯ ସବସମୟେ ବ୍ୟଗ୍ର ଥାକିଥିଲା । ପ୍ରୋଜନେ ତାର କଲମ କୃପାଗେର ମତ ଉଚିତ୍ୟେ ଧରେ । ତିନି ହୀନ ପ୍ରଭୁଶକ୍ତିର ନିର୍ଦ୍ଦା କରିଛେ । ଜାଲିଯାନ୍ ଓ ଯାତାବାଗେର ନିଷ୍ଠାର ହତ୍ୟାକାନ୍ତେ ପ୍ରତିବାଦେ ତାର ମେହି ସଂବେଦନଶୀଳ ବଲିଷ୍ଠ ମନ ରାଜାର ଖେତାବ ନିର୍ମାଣକୋଚେ ଛେଡି ଦିଯେ ଦେଶବାସୀର ପାଶେ ଏମେ ଦାଢାଇତେ ପାରେ । ଦ୍ୱିତୀୟ

মহাযুদ্ধের চরম বর্দরতার প্রকাশ দেখে এই রবীন্দ্রনাথই বিশে শুভবুদ্ধির পুনঃপ্রতিষ্ঠার মহত্তম বাণী উচ্চারণ করেন যা চিরকাল ভাস্তর হয়ে থাকবে। প্রাণঘাতী যুদ্ধে লিপ্ত হবার জন্য তিনি মুসোলিনীকে তাঁরই পাঠ্টান বই নিঃসংকোচে ফেরত পাঠিয়ে দেন। পার্থক্য এইখানে রবীন্দ্রনাথ কোন সাধারণ রাজনৈতিক নেতার মত শুধু সভাসমিতি, প্রতিবাদ আর জন-আন্দোলন করেন নি। তাঁর মম ছিল সংগঠনের দিকে—তিনি আজীবন মানারকম সংগঠনের কাজে আত্মনিয়োগ করেন। শ্রীনিকেতন তাঁর প্রকৃষ্ট প্রমাণ।

আর্টিস্ট রবীন্দ্রনাথের আর একদিক হ'ল তাঁর চিত্রকলায় মুদ্রিয়ান। কথার ছবি ছাড়া লাইনের ছবি ও তিনি আকেন। কবিতা সংশোধন করবার সময় নেহাঁ হিজিবিজি দিয়ে এই চিত্রকর রবীন্দ্রনাথের আর্ট স্টুরি কেরামতি দেখা যায়। চিত্রস্থির বাসনা পরে মানান রসোভীর ছন্দোভয় রেখার স্মরণে ভঙ্গীতে পর্যবসিত হয়। কবিতার মত ছবি তাঁর মন থেকে এমে কাঁগজে ধরা দিত। আমরা তা দেখে বিমুক্ষ।

বিভিন্ন রবীন্দ্রনাথের মাঝে আর এক যে রবীন্দ্রনাথ তাঁকে আমরা ভাল করে চিনি—তিনি হলেন কৌতুকপ্রিয় রবীন্দ্রনাথ। গীতাঞ্জলির কবি হয়েও তিনি অপূর্ব রসিকতায় আমাদের আপ্যায়ন করেন। যাঁর সরস সব মন্তব্যগুলি আজও সাহিত্যে অবিস্মরণীয় অবদান হয়ে আছে। এই রবীন্দ্রনাথই ‘কবি’ আর ‘কবিরাজ’ এর পার্থক্য বুঝতেন। ভালবাসা তাঁর কাছে ‘স্নায়ুর যায়ো’ বিশেষ। বিরহের জন্য ‘বিরহ নিরাবণী বটিকার’ কথা ভেবেছেন। তিনি আরও সমজদার, তিনি জামতেন ‘হৃদয়স্তুতির বাসা পাক্ষিক্তের ঠিক উপরে’—তাঁর জন্যে কি করতে কি হয়। পরিহাসতরল ভাবে বলেছেন ‘আমার উইশ কি, একটি ছাঁটাক সোডার জলে বাকি তিনিপোও ছাইশ্বি।’ এসব সার্থক রসিকতার দিকটা তাঁর কাব্যবিশ্লেষণের গুরুগভীর ভাবে হারিয়ে যেতে চায়। কিন্তু কৌতুকপ্রিয় রবীন্দ্রনাথকে কোনকিছুর আড়ালে লুকিয়ে রাখা যায় না।

স্বদীর্ঘ মাহিত্যজীবনে শিখরদেশে প্রতিষ্ঠিত হয়েও তাঁর মধ্যে একজন আধুনিক রবীন্দ্রনাথ সবসময়ে বর্তমান ছিলেন। তাঁর সাহিত্যজীবনের শেষের দিকে তাঁর সমন্বে এই অভ্যর্থনা করা হোতো : রবীন্দ্রনাথ আর আধুনিক নেই। সেই মন্তব্য যে কত ভাস্ত তা তিনি তাঁর নতুন স্টুরি ভিতর দিয়ে বারবার প্রমাণ করেছেন। স্টুরি তাঁগিদে তিনি যত আধুনিক হতে পারেন তা তাঁর সমসাময়িক কোন তরুণ সাহিত্যিকের পক্ষে সন্তুষ্ট ছিল না। ভাষাই আধুনিকতার নিশান। তিনি আজীবন নিজে বদলেছেন, ভাষাকে বদলেছেন। তিনি চিরঘোবনের ভাণ্ডারী।

এই সব রবীন্দ্রনাথের মধ্যে আর্টিপোরে যে রবীন্দ্রনাথ তাঁকে আমরা, বাইরের লোকরা, খুব বেশি জানি না। তবে অমুমান করতে পারি সেই সাধারণ রবীন্দ্রনাথের অনেক চাওয়া-পাওয়ার সঙ্গে সাধারণের অনেক মিল ছিল। এই রবীন্দ্রনাথই শিলাইদহে টেগোৱ এস্টেটের খতিয়ান দেখতেন। প্রজাদের দুঃখে ব্যথিত হতেন। ছেলেমেয়েদের অসুখে

ବିଚନ୍ତି ହତେନ । ତିନି ଆଜ୍ଞାଯବନ୍ଦୁର ସଙ୍ଗ କାମନା କରତେନ । ଜୀବନେ ତିନି ଦୁଃଖ କମ ପାନ ନି । ଆବାର ତା'ର କାବ୍ୟ ସଥିନ ସ୍ଵର୍ଗ ହୋତୋ ତଥିନ ମେହି ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ପ୍ରଫଳ ଦେଖତେନ । ବଜ୍ରଇସ୍ କି ପାଇକା ହବେ ତା ମିଯେ ମାଥା ଘାମାତେନ । ବହୁ-ଏର ମଳାଟ କେମନ ହବେ ଏ ଚିତ୍କାଣ ନିଶ୍ଚଯିଇ କରତେନ । ଏହି ସାଧାରଣ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ କି ଦିଯେ ଭାତ ଖେତେ ଭାଲବାସତେନ ଇତ୍ୟାଦି ତା'ର ସମସ୍ତ ପ୍ରଟିକାଟି ନିଯେଇ ଆମାଦେର ପୂର୍ଣ୍ଣ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ।

ସବଚେଯେ ଯେଟା ଅମାରଣ ଲାଗେ ତା ହୋଲୋ ଏହି ଏକଇ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମାଝେ ସେ ବିଭିନ୍ନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ପ୍ରକାଶ ତା'ର କିନ୍ତୁ ଏକେ ଅନ୍ତେର ପ୍ରତିପକ୍ଷ ନୟ ବରଂ ପରିପୂରକ । ମର୍ବିଜୀବ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ପରିଷ୍କୃତ ହେୟେଛେନ ଏହିମର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନପ୍ରାଣେର ସାମଗ୍ରୀ ମିଯେ । ମେହିଜେଣେ ଏକ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଏତ ଶଷ୍ଟିଶକ୍ତିର ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି ।

ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଶଷ୍ଟିର ଗତିମୟ ଉତ୍ତାମକେ ହାଦ୍ୟନ୍ତମ କରେ ବଲତେ ଇଚ୍ଛେ ହୟ ସେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନ କୋନ ଏକଜନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନେର ପ୍ରକାଶ ନୟ, ତା'ର ମଧ୍ୟେ ସେ ବିଚିତ୍ର ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ସମାବେଶ, ତା'ଦେର ସବୀର ମନେର ପ୍ରକାଶିତ ତିନି । ତାହିଁ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନ ଏମନି ଅମୃତମୟ ବାଣୀମୂର୍ତ୍ତିସ୍ଵରୂପ । ଆର ସବଚେଯେ ବଡ଼ କୁତିତ୍ତ ହଲ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଶୁଦ୍ଧ ୩୬୫ ଦିନେର କବି ଛିଲେନ ନା । ତିନି ପ୍ରତି ନିମେମେର ପ୍ରତି ମୁହଁର୍ତ୍ତେର କବି । ତାହିଁ ତିନି ଏକଟୁ ଏକଟୁ କରେ ଅପଳକ ମୁହଁର୍ତ୍ତକେ ଦୈଖେ ଅନ୍ତକେ ଦୈଖିତେ ଚେଯେଛେନ । ତା'ର କାବ୍ୟେର ରାଜସିଂହାସନେ ଏହି କ୍ଷଣକାଳକେ ବସିଯେ ତିନି ଚିରକାଳେର ମର୍ଯ୍ୟାଦା ଦିଯେଛେନ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁହଁର୍ତ୍ତେ ଜଣ୍ଯ ଅର୍ଭୁତିର co-enzyme ତା'ର କାହେ ମଜୁତ ଥାକତ, ଆର ପ୍ରତିକ୍ରିୟାର ଫଳେ ଏମନ ରମର୍ଧୁର୍ବେର ଫୁରୁଣ ତା'ର ମଧ୍ୟେ ଆମରା ଦେଖତେ ପାଇ ।

ଛୋଟଦେର ହାତେ ଯେମନ ଅନେକ ରଦ୍ଦିନ କାଚେର ଟୁକରୋ ଭରା କେଲାଇଦୋକ୍ଷୋପେର ନାଡ଼ାଚାଡ଼ାତେ ପ୍ରତିମୁହଁର୍ତ୍ତେ ବିଭିନ୍ନ ରକମେର ସମାବେଶ ହୟ ତେମନି ନାନା ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ନାନା-ରକମେର ମନ ତା'ର ଜୀବନଦେବତା'ର ଅଞ୍ଚୁଲୀସଙ୍କାଳନେ ମୁହଁର୍ତ୍ତେ ମୁହଁର୍ତ୍ତେ ବିଚିତ୍ର ମନେର ବିଭିନ୍ନ ସମାବେଶ ଘଟେଛେ । ଜୀବନଦେବତା'ର ଏହି ଶଷ୍ଟିର ଆହ୍ଵାନେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ କଥନଓ ସାଡା ନା ଦିଯେ ପାରେନ ନି ।

# ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଓ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ

## ଭବତୋଷ ଦନ୍ତ

ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥକେ ପ୍ରଥମ ଦେଖେ ୧୮୮୬ ମାର୍ଚ୍ଚି । ମେହି ବଚର ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ଜ୍ୟେଷ୍ଠ ଆତା ଆଶ୍ରମତୋଷ ଚୌଧୁରୀ ବିଲେତ ଥେକେ ଫିରେ ଆମେନ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ସଙ୍ଗେ ଆଶ୍ରମତୋଷ ଚୌଧୁରୀ ଏକମଙ୍ଗେ ଏକଇ ଜାହାଜେ ଯାତ୍ରା କରେଛିଲେନ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ମେବାର ମାଦ୍ରାଜ ଥେକେ ଫିରେ ଆମେନ କିନ୍ତୁ ଅଙ୍ଗ ସମୟେର ମଧ୍ୟେ ଦୂରନେର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରଗାଢ଼ ବନ୍ଧୁତ୍ୱ ଗଡ଼େ ଗଠିଲା । ଆଶ୍ରମତୋଷ ବିଲେତ ଥେକେ କୁଣ୍ଠନଗରେର ବାଡ଼ିତେ ଏଲେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ତାଁର ସଙ୍ଗେ ଦେଖା କରିବାର ଜୟ ଆମେନ । ତଥନଇ ପ୍ରଥମ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ସଙ୍ଗେ ଆଲାପ ହୟ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ମେହି ସମୟ କଲେଜେର ଛାତ୍ର । ତାର ଆଗେଇ ଅବଶ୍ୟ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ନାମ ତାଁର ଶୋନା ଛିଲ । ତିନି ବଲେଛେନ, ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ନାମ ତିନି ଯଥନ ପ୍ରଥମ ଶୋନେନ ତଥନ ତାଁର ବୟମ ଆଟ ବ୍ୟମର । ତଥନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର କବିତା ପ୍ରକାଶିତ ହତ ଜୋନାସ୍କୁରେ । ‘ରବି ଠାକୁର କବି କିନା’—ଏହି ନିଯେ ଆଶ୍ରମତୋଷ ଚୌଧୁରୀ ଓ ତାଁର ବନ୍ଧୁବାନ୍ଧବଦେର ମଧ୍ୟେ ଆଲୋଚନା ହତ । ତାର କଥେକ ବ୍ୟମର ପର ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର କାବ୍ୟ ତିନି ପ୍ରଥମ ପଡ଼େନ । କାବ୍ୟାଟିର ନାମ ‘ଭଗ୍�ନ୍ଦନ୍ୟ’ । ହେଯାର ସ୍କୁଲେର କୋମୋ ସହପାଠୀର ଅଛିରୋଥେ ତିନି ‘ଭଗ୍ନନ୍ୟ’ ପଡ଼େଛିଲେନ । କିନ୍ତୁ ମେ କାବ୍ୟ ତାଁର ମନେ କୋନ ରେଖାପାତ କରେ ନି ।

କୁଣ୍ଠନଗରେଇ ପ୍ରଥମ ଦୂରନେର ସତ୍ୟକାର ପରିଚୟ ହଲ । ଶୁଣୁ ମୌଖିକ ନୟ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ଯେ ଏକଜନ ପ୍ରତିଭାବାନ ତକ୍ଷଣ, ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ବୁଝାତେ ପାରିଲେନ । ତାର ବିବରଣ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀଇ ରେଖେ ଗିଯେଛେ,—

“ଆମାଦେର କୁଣ୍ଠନଗରେର ବାଡ଼ିତେ ଦକ୍ଷିଣେ ଏକଟି ଲୟା ଚତୁର୍ଦ୍ରା ଢାକା ବାରାନ୍ଦା ଛିଲ ଏବଂ ତାର ଦକ୍ଷିଣେ ଏକଟି ମାଝାରି ଗୋଚରେ ଖୋଲା ବାରାନ୍ଦା ଛିଲ । ଏକଦିନ ସନ୍ଧ୍ୟାର ପର ମେଥାମେ ଦାଦା ଓ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ବସେ ତାଲ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଆଲୋଚନା କରିଛିଲେନ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ କୁଣ୍ଠନଗରେ ଆମ୍ବାର କିଛୁ ପୂର୍ବେ କଲକାତାୟ, ବୋଧହୟ ମେଡିକେଲ କଲେଜେ ତାଲ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଏକଟି ବକ୍ତ୍ଵା କରେନ । ଆମି ଢାକା ବାରାନ୍ଦାଯ ଅନ୍ଧକାରେର ଭିତର ବସେ ତାଁଦେର ଆଲୋଚନା ଶୁଣିଲୁମ । ଶୁଣେ ଦାଦାକେ ଏକଟି ପ୍ରଶ୍ନ କରିଲୁମ । ମେହି ରାତ୍ରେ ଦାଦାର ମୁଖେ ଶୁଣି ଯେ ଆମାର ପ୍ରଶ୍ନ ଶୁଣେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଦାଦାକେ ଜିଜ୍ଞାସା କରେନ ‘ଏ ପ୍ରଶ୍ନ କେ କରଲେ ?’ ଦାଦା ବଲେନ ‘ଆମାର ଏକଟି ଛୋଟ ଭାଇ !’ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ନାକି ଦାଦାକେ ବଲେନ ‘ତୋମାର ଓ ଭାଇଟି ଦେଖଛି ଅତି ବୁଦ୍ଧିମାନ ଓ ଚତୁର ।’ ଆମାର ମେହି ପ୍ରଶ୍ନଟି ଛିଲ ଏହି ଯେ—ରାତ୍ରା ଦିନେ ଏକଟି ଘୋଡ଼ା ସହି ମେହି ଜୋରେ ଦୌଡ଼େ ଯାଏ, ତବେ ତାର ମୟପଦବିକ୍ଷେପେର ଶବ୍ଦ କି କାମେ ମିଷ୍ଟି ଲାଗେ ନା ?

—ଯଦିଚ ତାର ଭିତର କୋନ ଶୁରସର ନେଇ, ଆଛେ ଶୁଣୁ ସମାନ ନମାନ ବ୍ୟବଧାନ ।—ତିନି କୁଷମଗରେ ମତ ପାଡ଼ାଗାଁଯେ ଏସେ, ଏକଟି ରଙ୍ଗନ ଛୋକରାର ମୁଖେ ଏରକମ ପ୍ରଶ୍ନ ବୋଧହୟ ପ୍ରତ୍ୟାଶା କରେନ ନି । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ସମ୍ବନ୍ଧେ ସଂକ୍ଷେପେ ଆମାର ବକ୍ତବ୍ୟ ଏହି ସେ, ଆମି ଗ୍ରହମେହି ଆବିଷ୍କାର କରି ତିନି ଦେହେ ଓ ମନେ ଏକଟି ଲୋକୋତ୍ତର ପୁରୁଷ ।

ତାରପର ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ କଳକାତାଯ ଆଶ୍ରମୋଷ ଚୌଧୁରୀର ମଟ୍ସ୍ ଲେନେର ବାଡ଼ୀତେ ଏସେ ଥାକେନ । ରଙ୍ଗନ ଶରୀରେ ପଡ଼ାଗୁଣା ଖେଳାଖୁଲା ବନ୍ଦ ଛିଲ । ବିଲେତ ଥେକେ ତଥନକାର ଦିନେର ଆଧୁନିକ କବି ରମେଷ୍ ସ୍କ୍ରିନବାର୍ନେର କାବ୍ୟ ନିଯେ ଏସେହିଲେମ ଆଶ୍ରମୋଷ ଚୌଧୁରୀ । ଅନେକ ଫରାମୀ ବହିଓ ଏମେହିଲେମ । ବାଡ଼ିତେ ବମେ ବମେ ପ୍ରମଥ ମେହି ବହି ପଡ଼ା ଅଭ୍ୟାସ କରେନ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ତଥନ ପ୍ରାୟଇ ଆସିତନ । ଇତିମଧ୍ୟେ ଆଶ୍ରମୋଷର ସଙ୍ଗେ ହେମନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁରେର କହ୍ୟା ପ୍ରତିଭାଦେବୀର ବିବାହ ହେଯେଛେ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଏହି ମନ୍ୟେ ‘କଡ଼ି ଓ କୋମଳ’-ଏର କବିତାଗୁଲି ଲେଖେନ । ଆଶ୍ରମୋଷ ଚୌଧୁରୀ ଏହି ବହି ସମ୍ପାଦନା କରେନ । ବହି ଛାପା ହେତ୍ୟାର ଆଗେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ କବିତାଗୁଲି ଆଶ୍ରମୋଷକେ ପଡ଼େ ଶୋନାତେମ । ପ୍ରମଥ ମେହି ମୟୟ ଉପର୍ଦ୍ଧିତ ଥାକତେନ । ତିନି ବଲେଛେନ,<sup>୨</sup>—

“କବିତା ବଞ୍ଚିଟି କି, ମେ ବିଷୟେ ତାଁଦେର ଆଲୋଚନା ଶୁନନ୍ତୁମ । ତାର ଥେକେଇ ଆମାର ଧାରଣା ହୟ ସେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର କବିତା ସମ୍ବନ୍ଧେ ସ୍ଥିତ ଅନ୍ତଦୃଷ୍ଟି ଆଛେ ଯା ହେମ-ନବୀମେର ଛିଲ ନା । ଏହି ଆଲୋଚନା ଫଳେ କବିତା ସମ୍ବନ୍ଧେ ଆମାର ମନ ଧେନ ଜେଗେ ଉଠିଲ । ତିନି କବେ କି ବଲେଛେନ ତା ଅବଶ୍ୟ ଆମାର ମନେ ନେଇ । ତବେ ଯେମନ ତିନି ଆମାଦେର ପରିବାରେ ସଂଗୀତେର ଆବହାସ୍ୟା ଘଟି କରେଛିଲେନ, ତେଥିନି ତିନି ଆମାଦେର ମଧ୍ୟେ କାବ୍ୟଚର୍ଚାରେ ଆବହାସ୍ୟା ଘଟି କରେନ, ଏହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବଲତେ ପାରି । ଖୁବ ସନ୍ତବତଃ ଆମି ତାଁର ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହେଯେଛି ।”

ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ସାହିତ୍ୟକ ରୂପେ ଆତ୍ମପ୍ରକାଶେର ପୂର୍ବେ ତାଁଦେର ମଧ୍ୟେ ପରିଚଯ ଏବଂ ସମିଷ୍ଟିତା ଛିଲ ଆତ୍ମୀୟତାର ସ୍ମରେ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର କାବ୍ୟ ପଡ଼େନ ଏବଂ ଆଲୋଚନା କରେନ ।<sup>୩</sup> ସେ ଯୁଗେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର କବିଶକ୍ତି ସମ୍ବନ୍ଧେ ବାଡ଼ାଲି ପାଠକ ନିଃମନ୍ଦେହ ଛିଲ ନା ମେହି ଯୁଗେ ଚୌଧୁରୀ ପରିବାରେ ରବୀନ୍ଦ୍ରକାବୋର ପ୍ରତି ଅରୁରାଗ ଗଡ଼େ ଉଠେଛିଲ । ହେମଚନ୍ଦ୍ର-ନବୀନଚନ୍ଦ୍ରେର ଯୁଗେହି ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଏମ ଭକ୍ତ ଲାଭ କରେଛିଲେନ, ଯିନି ରବୀନ୍ଦ୍ରଯୁଗେହି ଦିତୀୟ ସାହିତ୍ୟ-ଅଧିନାୟକ ହେଯେ ଉଠିବେନ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ତଥନ ଓ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାଂଳା ରଚନା କରେନ ନି । ୧୮୯୦ତେ ସେ ବ୍ସର ତିନି ଇଂରେଜି ସାହିତ୍ୟ ଏମ-ଏ ପାଦ କରେନ, ମେହି ବ୍ସର ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ପ୍ରଥମ ବାଂଳା ପ୍ରବନ୍ଧ ଲିଖିଲେନ । ତିନି ଲିଖିଲେମ ‘ଜୟଦେବ’କେ ନିଯେ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ପ୍ରଥମ ସାହିତ୍ୟକର୍ମ ସମ୍ବନ୍ଧେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଉତ୍ସ୍ରକ ଛିଲେନ । ତିନି ଚିଠିତେ ଲିଖିଲେନ,<sup>୪</sup>

୨ ‘ଆଜ୍ଞାକଥା’ ପୃ ୮୫-୮୬

୩ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ‘ଚିଠିପତ୍ର’ ମେ ପୃ ୧୩୦, ପତ୍ରେର ତାରିଖ ୨୧ ମେ ୧୮୯୦

୪ ଏ ପୃ ୧୩୫ ପତ୍ରେର ତାରିଖ ୩ ଜୁନ, ୧୮୯୦

জয়দেব সম্মকে কি করচ ? কিছু লিখলে কি ? জয়দেবকে কি ভাবে আলোচনা করবে আমি বুঝতে পারচি নে । তাঁর কবিতা সম্মকে কি বলতে চাও ?

প্রথম চৌধুরী জয়দেবকে উচুদেরের কবি বলে স্বীকার করতে চান নি । যে সাহিত্য-সভায় প্রবন্ধটি পড়া হল, মেই সভায় উপস্থিত ছিলেন কবি অক্ষয় বড়াল । তিনি নবীন লেখককে অভিনন্দিত করলেন, যদিও চিত্রঙ্গন দাশ এবং জ্ঞানেন্দ্রনাথ গুপ্ত<sup>৫</sup> প্রথম চৌধুরীর বক্তব্যে অসন্তুষ্ট হন । এই প্রবন্ধটি শৰ্গকুমারী দেবী সম্পাদিত ভারতী পত্রিকায় প্রকাশিত হয়েছিল অনেকাংশ বাদ দিয়ে । অনেকদিন পর সবুজপত্রে প্রবন্ধটি পুনঃপ্রকাশিত হয়েছিল । প্রবন্ধটি সাধুতায়ার রচিত । এই সময় থেকে প্রথম চৌধুরী ও রবীন্দ্রনাথের মধ্যে সাহিত্য নিয়ে পত্রালাপ চলে । তাঁর কয়েকটি পত্রে রবীন্দ্রনাথের নিজের কাব্যের কিছু আলোচনা করেন । প্রথম চৌধুরীর তীক্ষ্ণ সমালোচনাবৃক্ষ ও বসজ্জতায় রবীন্দ্রনাথ যে তখন থেকেই মুঝে ছিলেন তা বুঝতে পারা যায় রবীন্দ্রনাথের আগ্রহ দেখে । এই সব লেখাতেও রবীন্দ্রনাথের কবিমানসের কতকগুলি অভ্যন্তর দিক্কণিশে আছে, যেগুলি পরের যুগের সমালোচকদের খুবই কাজে লেগেছিল । একটি চিঠিতে তিনি বলেছেন<sup>৬</sup>,

“আমার ভারতবর্ষীয় শাস্তি প্রকৃতিকে যুরোপের চাঁঁকল্য সর্বদা আঘাত করছে— মেইজ্য একদিকে বেদনা আৰ একদিকে বৈৱাগ্য । একদিকে কবিতা আৰ একদিকে ফিলজফি । একদিকে দেশের প্রতি ভালবাসা আৰ একদিকে দেশহিতৈষিতার প্রতি উপহাস । একদিকে কর্মের প্রতি অসম্ভু আৰ একদিকে চিন্তার প্রতি আকর্ষণ । এইজন্যে সবস্মুক জড়িয়ে একটা নিষ্ফলতা এবং ষণ্ঠাস্ত ।”

‘জয়দেব’ প্রথমে প্রথম চৌধুরী যে চিন্তার স্বতন্ত্রতার পরিচয় দিয়েছিলেন, রবীন্দ্রনাথ তা লক্ষ্য করে থাকবেন যদিও এ বিষয়ে রবীন্দ্রনাথের কোন মন্তব্য জানা যায় না । কিন্তু তাঁর পর থেকেই প্রথম বাংলার লেখক হয়ে উঠলেন । ইংরেজি ও ফরাসি সাহিত্যে আয়োবন মগ্ন হয়ে থাকবার জন্মেই সন্তুষ্ট তিনি এক নতুন বস্তুষ্টি লাভ করেন, যা বাংলা সাহিত্যের রূচির সঙ্গে ঠিক মেলে না । কারণ জয়দেব রচনার পরেই সুরেশ সমাজপত্রির ‘সাহিত্য’ পত্রিকায় এস্পার মেরিমীর Etruscan Vase নামে একটি গল্ল অরুবাদ করেন ‘ফুলদানি’ নাম দিয়ে । এই গল্লটিকে রবীন্দ্রনাথ কর্তৃৰ সমালোচনা করেন । দুই কারণে রবীন্দ্রনাথ আক্রমণ করেন<sup>৭</sup> ।

“প্রথমত ফুলদানির মত গল্ল বঙ্গসাহিত্যের অন্তর্ভুক্ত কৰা অনুচিত বলে ; দ্বিতীয়ত

৫ জ্ঞানেন্দ্রনাথ গুপ্ত রমেশচন্দ্র দত্তের চতুর্থ কল্প। সরলাকে বিবাহ করেন ১৮৯৪ খ্রীষ্টাব্দে। ইনি আই. মি. এস. হয়েছিলেন। জ্ঞানেন্দ্রনাথ ইংরেজিতে রমেশচন্দ্র দত্তের একটি উৎকৃষ্ট জীবনী রচনা করেন।

৬ রবীন্দ্রনাথ ‘চিঠিপত্র’ ৫ম পৃ ১৫০-১৫১

৭ প্রথম চৌধুরী, ‘আক্রমণ’ পৃ ৯৪-৯৫

ପାକା ଫରାମି ଲେଖକେର ଲେଖା କ୍ଷାତ୍ର ବାନ୍ଦା ଲେଖକେର ଅରୁବାଦେ ଶ୍ରୀଅଷ୍ଟ କରା ହେଁଛେ ବଲେ । ଆମି ଶେଷୋକ୍ତ ଆପତ୍ତି ପ୍ରାହ୍ଲାଦ କରି । କିନ୍ତୁ ଏ ଜାତୀୟ ଗଲ୍ଲ ଯେ ବନ୍ଦସାହିତ୍ୟ ଚଲତେ ପାରେ ନା ମେ କଥା ମାନି ନି । ଆମି ଅବଶ୍ୟ ମେ ସମାଲୋଚନା ପଡ଼େ ମନଃକୁଳ ହେଁଛିଲୁମ । କାରଣ ବୈଜ୍ଞନାଥେର କାହିଁ ଥେକେ ଏରକମ ସମାଲୋଚନା ଆଶା କରି ନି । ତାରପରେଇ ଆମି ମେରିମେର କାର୍ମେନ ତର୍ଜମା କରି, କିନ୍ତୁ ମେଟି ଶୈଶ କରତେ ପାରି ନି ବଲେ ପ୍ରକାଶ କରି ନି । କାର୍ମେନ ଅରୁବାଦ କରିବାର କାରଣ, ତାର ବିଷୟବସ୍ତୁ ଫୁଲଦାନିର ଚାଇତେ ତେବେ ବେଶ ଅସାମ୍ୟାଜିକ । ସାହିତ୍ୟକ ଶୁଚିବାହି ପ୍ରଥମ ଥେକେଇ ଆମାର ଧାତେ ଛିଲ ନା । ଏବଂ ପ୍ଲେଟିନିଜ୍ମକେ ଆମି କୋନକାଲେଇ ଏକଟା ଗୁଣେର ମଧ୍ୟ ଗଣ୍ୟ କରି ନି । ତାର ପରିଚୟ ଆମାର 'ଜୟଦେବ' ନାମକ ପ୍ରବନ୍ଧକେ ପାବେନ ।

ବୈଜ୍ଞନାଥ ଯେ ଯୁଗେ ଶିଳାଇନ୍ଦରେର ପଞ୍ଜୀପରିବେଶେ ବାଙ୍ଗଲି ଜୀବନେର ସୁଧ୍ୱର୍ତ୍ତବେଦନା ନିଯେ ଗଲ୍ଲ ରଚନାଯ ମଧ୍ୟ ମେହି ସମୟ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ଏହି ଶ୍ରେଣୀର ଐତିହ୍ୟବ୍ୟକ୍ତ ଗଲ୍ଲ ସତ୍ତାବତାହି ତାକେ ଉତ୍ତ୍ରେଜିତ କରେଛିଲ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ମନେର ମୂର୍ଖତା ଓ ସ୍ଵାତନ୍ତ୍ୟ ତାକେ ଯେ ଆକର୍ଷଣ କରତ, ତାର ନିଜେର ଚିନ୍ତାଶକ୍ତିକେ ଜାଗ୍ରତ କରତ ତାତେ ମନ୍ଦେହ ନେଇ । ତାର ପ୍ରମାଣ ଆହେ 'ପଞ୍ଚତୃତ' ରଚନାଯ । ରାଜଶାହୀତେ ମେହି ସମୟ ଜଜ ଛିଲେନ ଲୋକେନ ପାଲିତ । ବୈଜ୍ଞନାଥ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀକେ ନିଯେ ମେଥାନେ ବେଡ଼ାତେ ଗେଲେନ । ମେଥାନକାର ସାହିତ୍ୟକ ଆସନେ ଆସନେ ଜଗଦିଜ୍ଞନାଥ, ଅକ୍ଷୟକୁମାର ମୈତ୍ରେୟ, ଶର୍କୁମାର ରାୟ । ସେ-ମର ବିଚିତ୍ର ବିଷୟେ ଆଲୋଚନା ଚଲତ ତାର ଥେକେଇ ବୈଜ୍ଞନାଥ ଉପକରଣ ପେରେଛିଲେନ ପଞ୍ଚତୃତେ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ବଲେଛେ ଲୋକେନେର ସଙ୍ଗେ ତର୍କେ ତାର ମତାମତେର ଅରୁକୁଣେ ଛିଲେନ ବୈଜ୍ଞନାଥ ଏବଂ ଜଗଦିଜ୍ଞନାଥ । ଏହି ସମୟ ଥେକେ ପରବର୍ତ୍ତୀ କଥେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଏବଂ ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମ ଦଶକ ବୈଜ୍ଞନାଥ ବାଂଲାର ଜାତୀୟ ଆନ୍ଦୋଳନ ଓ ଭାରତୀୟ ଇତିହାସ ଓ ମଂଞ୍ଚତିର ଆଲୋଚନାଯ ମଧ୍ୟ ହେଁ ରାଇଲେନ । ଶାନ୍ତିନିକେତନ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟଶର୍ମ ସ୍ଥାପନ ଓ ଅନ୍ତାନ୍ତ କର୍ମପ୍ରଚେଷ୍ଟୟ ବୈଜ୍ଞନାଥ ଦେଖା ଦିଲେନ ଜାତୀୟତାବାଦୀ ଓ କର୍ମବାତୀ ମେତାକୁଣ୍ଠେ । ବୈଜ୍ଞନାଥେର ଏହି ସମୟକାର ଚିନ୍ତାଧାରା ଉନ୍ନବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ବନ୍ଦିଯ-ବିବେକାନନ୍ଦ ଯୁଗେର ପରିଣାମରମ୍ପେ ଦେଖା ଦିଲେଛେ ।

ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ କର୍ମୀ ପୁରୁଷରମ୍ପେ ପରିଚିତ ନନ । ସ୍ଵତରାଂ ଏହି ସମୟେର ଆନ୍ଦୋଳନେ ତାକେ ମେରକମ ଦେଖା ଯାଯା ନା । କିନ୍ତୁ ତିନି ପ୍ରବନ୍ଧ ରଚନାଯ ବିବତ ଛିଲେନ ନା । ମଧ୍ୟାରଣେର ଧାରଣା ଏହି ଯେ, ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର 'ବୀରବଳ' ରୂପ ବୁଝି 'ମୁଜୁପତ୍ରେ'ର ଯୁଗେର । କିନ୍ତୁ ମୁଜୁପତ୍ର ପ୍ରକାଶିତ ହେଁଥାର ବହ ପୂର୍ବେ 'ଭାରତୀ' ପତ୍ରିକାତେ ତିନି ଲିଖେଛିଲେନ 'କଥାର କଥା', 'ଆମରା ଓ ତୋମରା', 'ଥେଯାଲିଥାତ୍ମା', 'ତରଜମା', 'ବନ୍ଦସାହିତ୍ୟ ନବୟଗ', 'ସନେଟ କେନ ଚତୁର୍ଦଶ-ପଦୀ' । ଚଲତି ବାଂଲାର ପକ୍ଷେ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ଯୁକ୍ତି ଉପହାସନ କରେଛିଲେନ ଭାରତୀ ପତ୍ରେ ଦୁଟି ପ୍ରବନ୍ଧକେ—'ବନ୍ଦସାହିତ୍ୟ ବନାମ ବାବୁ-ବାଂଲା ଓରକେ ସାଧୁଭାବୀ' (ପୌଷ, ୧୩୧୯) ଏବଂ 'ସାଧୁଭାବୀ ବନାମ ଚଲିତଭାବୀ' (ଚୈତ୍ର, ୧୩୧୯) । ବନ୍ଦସାହିତ୍ୟ ଆନ୍ଦୋଳନେର ସମୟ ତିନି ଭାରତୀତେ ଏକଟି ବନାମ ଚଲିତଭାବୀ' (ଚୈତ୍ର, ୧୩୧୯) । ବନ୍ଦସାହିତ୍ୟ ଆନ୍ଦୋଳନେର ସମୟ ତିନି ଭାରତୀତେ ଏକଟି ବନାମ ଲେଖନ 'ତେଲ ଛନ ଲକ୍ଷ୍ମି' ନାମେ (ମାୟ-ଫାନ୍ଟନ, ୧୩୧୨) । ଏଟି ମନ୍ତ୍ରବତ ଗ୍ରହାକାରେ ପ୍ରବନ୍ଧ ଲେଖନ 'ତେଲ ଛନ ଲକ୍ଷ୍ମି' ନାମେ (ମାୟ-ଫାନ୍ଟନ, ୧୩୧୨) । ଏଟି ମନ୍ତ୍ରବତ ଗ୍ରହାକାରେ

বেরিয়েছিল ১৯০৬-এ, পরে 'নানা কথা'র অন্তর্ভুক্ত হয়েছিল। এই প্রবন্ধটি প্রথম চৌধুরীর পরবর্তীকালের অন্য প্রবন্ধ থেকে ভাষাতে না হলেও মতামতে কিছু আলাদা। স্বদেশী যুগের প্রভাব যে তাঁর চিন্তার মধ্যেও প্রবেশ করেছিল সে বিষয়ে সন্দেহ থাকে না। তিনি বলছেন,

“আমরা স্বদেশে যাতে বিদেশ না হই, সে বিষয়ে প্রাণপণ চেষ্টা করতে হবে। আমাদের তান মন ধন দেশের পায়ে বিকতে হবে, বিদেশের পায়ে নয়।”

রবীন্দ্রনাথের বহু রচনায় বহু গানে কবি স্বদেশের পায়ে আত্মোৎসর্গ করবার জন্যই উদ্বান্ত কর্তৃ আত্মান করেছিলেন। স্বদেশী শিল্প স্বদেশী আচার-ব্যবহার রক্ষা, স্বদেশী চিন্তা ও ভাবনার অনুসরণ করবার জন্য রবীন্দ্রনাথ কথনও গুরু প্রবন্ধ লিখেছেন কথনও ব্যঙ্গ করেছেন, কথনও বক্তৃতা করেছেন। রবীন্দ্র-জীবনের এই দিকটা মোটামুটি সকলেরই জানা। কিন্তু তাঁর এই জাতীয়তাবাদের মধ্যে যেটা বৈশিষ্ট্য ছিল সেটাই বিশেষ করে লক্ষ্য করবার। রবীন্দ্রনাথ পুনঃ পুনঃ বলেছেন সামাজিক সাম্প্রদায়িক অঙ্গাঙ্গ অনৈক্য দূর করে একপ্রাণ হয়ে উঠতে। একপ্রাণতা যদি না আসে তবে রাজনীতির প্রয়োজনেও আমরা ঐক্যবন্ধ হতে পারব না। হিন্দুমাজে এই ভেদ ও আত্মবিরোধ ঘোঁটানোই দরকার হয়ে পড়েছে। সব রকম সামাজিক ভেদকে মেনে চলব অথচ বলব রাজনৈতিক উদ্দেশ্যে এক হও। এরকম আত্মপ্রবণনা আমাদের বিনাশের দিকে টেমে নিয়ে যাবে মাত্র। প্রথম চৌধুরীও যেন এরই প্রতিক্রিয়া করে বলেছেন,

“যে প্রথা অবলম্বন করলে আঙ্গণ-শুভ্রে, এমন কি, হিন্দু-মুসলমানের মধ্যে আচার-ব্যবহারে চিরবিরোধ থেকে যাবে, আমার পক্ষে সে প্রথার পক্ষপাতী হওয়া অসম্ভব। যে সামাজিক শাসন জাতীয় জীবনের প্রসারতা লাভের বিরোধী, আমি তাঁর সম্পূর্ণ বিরোধী। কিন্তু আমাদের সমাজকে যে ইউরোপের পশ্চাদ্বাবন করতেই হবে, তাঁর কোনো প্রমাণ নেই। গতিমাত্রেরই একটি স্বতন্ত্র প্রস্থানভূমি আছে। একটি দিক নির্দিষ্ট আছে, যা তাঁর পূর্বাবস্থার দ্বারা নিয়মিত। উন্নতির অর্থ আকাশে ওড়া নয়।”

## ২

১৯১২-তে রবীন্দ্রনাথ বিলাতে গেলেন। বিলাতে থাকতেই তিনি প্রথম চৌধুরীর 'সমেট পঞ্চাশ' ( প্রকাশ মার্চ ১৯১৩ ) পড়ে ফেলেন। সেখান থেকে প্রথম চৌধুরীর কবিতা সম্পর্কে মতামত ব্যক্ত করে একটি বিখ্যাত চিঠি লেখেন<sup>৮</sup>

“বাংলায় এ জাতের কবিতা আমি তো দেখি নি। এর কোন লাইনটি ব্যর্থ নয়, কোথাও ফাঁকি নেই—এ যেন ইস্পাতের ছুরি, হাতির দাঁতের বাঁটগুলি জহরির নিপুণ

৮ রবীন্দ্রনাথ, 'চিঠিপত্র' ৫ম পৃ ১৬৭, পত্রের তারিখ ২২ এপ্রিল ১৯১৩

ହାତେର କାଜ କରା, ଫଳାଙ୍ଗଲି ଓତାଦେଇ ହାତେର ତୈରି—ତୌକ୍ଷଧାର ହାସ୍ୟ ବକ୍ରାକ୍ କରଛେ, କୋଥାଓ ଅଞ୍ଚର ଦାସ୍ତେ ବାପ୍ସା ହୟ ନି—କେବଳ କୋଥାଓ ଯେନ କିଛୁ କିଛୁ ବକ୍ତେର ଦାଗ ଲେଗେଛେ । ବାଂଲାଯ ସରସତୀର ବୀଗୀୟ ଏ ଯେନ ତୁମି ଇମ୍ପାତେର ତାର ଚଢ଼ିଯେ ଦିଯେଇ ।”

ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ମତ ବୁଦ୍ଧିପ୍ରଧାନ ଲେଖକେର କାବ୍ୟପ୍ରୟାସ ସାଭାବିକ କାରଣେଇ ଭାବାଲୁତା-ବର୍ଜିତ ଏବଂ ତୌକ୍ଷ ହେଲେଇଲ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥକେ ନାକି ମେକାଲେ ‘କି-ଜାନି-କି’-ର କବି ବଳା ହତ ।<sup>୯</sup> ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥର ବିରୁଦ୍ଧକେ ଅନ୍ତର୍ଭାବର ଅଭିଧୋଗ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥର ପ୍ରଥମ ଦିକେର ରଚନା ମଞ୍ଚକେଇ ଶୁଦ୍ଧ ନୟ ବଳାକାର ଯୁଗ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚଲେ ଏମେହେ । ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲ ରାୟ ‘କାବ୍ୟେ ଉପଭୋଗ’ (୧୩୧୪ ମାସ) ନାମେ ପ୍ରବେଶ ଏହି ଅଭିଧୋଗ କରେଛିଲେମ । ଏହି ଅଭିଧୋଗ ମତ୍ୟ ହୋକ ଅଥବା ମିଥ୍ୟାଇ ହୋକ ରବୀନ୍ଦ୍ରକାବ୍ୟେର ନିଶ୍ଚଯାଇ ଏମନ କୋମୋ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ଛିଲ ଯାର ମଧ୍ୟେ ଏହି ଅଭିଧୋଗେର ହୁଣ୍ଡୋଗ ଛିଲ । ମେଦିକ ଥେକେ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର କାବ୍ୟ ଛିଲ ରବୀନ୍ଦ୍ରକାବ୍ୟେର ଥେକେ ମଞ୍ଗୁଣ ଆଲାଦା ରୀତିର । ଶୁଦ୍ଧ ବକ୍ତ୍ବ୍ୟେର ପ୍ରତିକାର ଜୟାଇ ନୟ, ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ଭାଷାତେ ଓ ଶୁଦ୍ଧ ବ୍ୟବହାରେ ଅବଶ୍ୟକ ଅଭିନବତ୍ ଛିଲ । ଅକାବ୍ୟିକ ଶବ୍ଦେର ବ୍ୟବହାର କରେ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ପ୍ରଥମ ଥେକେଇ ରବୀନ୍ଦ୍ରରୀତିର ସଚେତନ ବିରୁଦ୍ଧାଚାରଣ କରିଛିଲେମ । ବ୍ୟନ୍ଦପରାଯଣତା ତାଁର କବିତାର ଅଗ୍ରତମ ପ୍ରଧାନ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ । କବିତାର ଆବେଶକେ ବିନିଷ୍ଟ କରାଇ ଏର ଲକ୍ଷ୍ୟ । ଏହି ସବ ରବୀନ୍ଦ୍ର-ବିରୋଧୀ ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ଥାକା ମନ୍ତ୍ରେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର କବିତାର ଗୁଣଗ୍ରହଣେ କାର୍ପଣ୍ୟ କରେନ ନି । ଆମାଦେଇ ମନେ ରାଖା ଦରକାର, ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ କଯେକ ବନ୍ଦସ ପୂର୍ବେ ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲେର କବିତାର ଓ ସମାନ ପ୍ରଶଂସା କରେଛିଲେମ ।<sup>୧୦</sup> ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲେର କବିତାଓ ଛିଲ ରବୀନ୍ଦ୍ରରୀତିର ବିରୋଧୀ ଏବଂ ନିବିଟି ପାଠକ ଜାମେନ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର କାବ୍ୟେର ମନ୍ଦେ ଏକଇ ଗୋଟେ ଫେଲା କିଛୁ ଅସନ୍ଦତ ହବେ ନା । ରବୀନ୍ଦ୍ରକାବ୍ୟେ ଅନ୍ତର୍ଭାବ ଅଭିଧୋଗ କରେ ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲ ରବୀନ୍ଦ୍ରାହୁମାଦୀଦେଇ ବିରାଗଭାଜନ ହଲେ ଓ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର କାହେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ହାରାନ ନି । ତାର ପ୍ରମାଣ ଆଛେ ‘ପଦଚାରଣ’ କାବ୍ୟେର ‘ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲ’ କବିତାଯ (ଭାଦ୍ର ୧୩୨୦) । ତା ଛାଡ଼ା ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲେର ମୃତ୍ୟୁର ପର ଶ୍ରଦ୍ଧା ଜାନିରେ ଅନ୍ତର୍ଭାବ ହୁଟି ପ୍ରବନ୍ଧ ତିନି ଲିଖେଛିଲେମ ।<sup>୧୧</sup> ‘ନାରାୟଣ’ର ପ୍ରତିପକ୍ଷ ସବୁଜପତ୍ରେ ଏହି ହୁଟି ରଚନା ପ୍ରକାଶ କରେଛିଲେମ । ପାଠକେର କାହେ ଉଦ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରତିପକ୍ଷ କରାର ଜଣ୍ଠ ତା ନୟ । ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲେର ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧା ଏବଂ ଦୃଷ୍ଟିଭଦ୍ରିଗତ ଏକାଞ୍ଚିତ ଅକ୍ଷତିମ ଛିଲ ତାତେ ମନ୍ଦେହ କରି ନା । ଏ କଥା ଜୋର ଦିଯେ ବଲବାର କାରଣ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥକେ ପ୍ରୟାରିଡ଼ି କରେ ଲେଖା ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲେର ଆନନ୍ଦବିଦ୍ୟାରେ ଦକ୍ଷ୍ୟତ୍ଵେର ପର ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲକେ ସମାଲୋଚନା କରତେ ଓ ତିନି ହିତସ୍ତତଃ କରେନ ନି । ମେହି ପ୍ରସରିତିର ନାମ ‘ମାହିତ୍ୟ ଚାବୁକ’ (ରଚନାକାଳ ମାସ ୧୩୧୯) ।

<sup>୯</sup> ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ‘ଆହ୍ନକଥା’ ପୃ ୧୧

<sup>୧୦</sup> ଦିଜେନ୍ଦ୍ରଲାଲେର ‘ଆର୍ଦ୍ରଗ୍ରାହି’ର ଆଲୋଚନା କରେନ ୧୩୦୧ ଅଗ୍ରହାୟନେ ‘ମାଧ୍ୟମ’ ପତ୍ରିକାଯ, ‘ଆଶାଚି’ର ଆଲୋଚନା କରେନ ୧୩୦୫ ଅଗ୍ରହାୟନେ ଭାରତୀତେ; ‘ମଞ୍ଜ୍ଜେ’ର ଆଲୋଚନା କରେନ ୧୩୦୯ କାର୍ତ୍ତିକେ ବନ୍ଦଦର୍ଶନ ।

<sup>୧୧</sup> ସବୁଜପତ୍ର ୧୩୨୨ ଜୈଅନ୍ତ ଏବଂ ସବୁଜପତ୍ର ୧୩୨୩ ଆୟାତ

প্রথম চৌধুরীর কবিতা সম্পর্কে অভিমত ব্যক্ত করবার কিছুদিন পর রবীন্দ্রনাথ ঠার গঠনের সম্পর্কেও একটি চিঠিতে মন্তব্য করেছেন। বিলাত থেকে রবীন্দ্রনাথ ফিরে আসেন শুই ২৬ অক্টোবর ১৯১৩ তে। শাস্তিনিকেতন থেকে ২৬-এ অক্টোবর তিনি প্রথম চৌধুরীকে লেখেন,<sup>১২</sup>

“তোমার গতপ্রবন্ধ সবঙ্গলিহ পড়েছি। তোমার কবিতার যে গুণ তোমার গঠনেও তাও দেখি—কোথাও ফাঁক নেই এবং শৈথিল্য নেই, একেবারে ঠামড়ুনানি। এ গুণটি কিন্তু প্রাচ্য নয়। তোমার গত রচনাবীতির মধ্যে যে নৈপুণ্য আছে আমাদের দেশের পাঠকেরা তার পুরো দাম দিতে প্রস্তুত নয়। গত লেখাও যে একটা রচনা সেটা আমরা এখনো স্বীকার করতে শিখিনি।.. সম্মতি আমাদের গঠনেখা নিষ্ঠাস্থই খবরের কাগজি ছাদের হয়েছে।”

এর কিছুদিন পর প্রথম চৌধুরীর সম্পাদনায় বিখ্যাত পত্রিকা ‘সবুজপত্র’ বেরল। সবুজপত্র রবীন্দ্রনাথকে আকর্ষণ করল। ১৩২১-এর বৈশাখ মাসে প্রকাশিত প্রথম সংখ্যাতেই রবীন্দ্রনাথ এতে কবিতা দিলেন ‘ওরে সবুজ ওরে আমার কাঁচা’। তারপরে রবীন্দ্রনাথ এতে বহু বিখ্যাত রচনা প্রকাশ করেছেন। এ কথা অবগত সত্য ‘বলাকা’র যুগে রবীন্দ্রনাথের যে নতুন অধ্যায়ের আরম্ভ হল তার পূর্বত্ত্ব রবীন্দ্রকাব্যে পূর্বেই ছিল। কিন্তু ‘সবুজের অভিযান’ প্রভৃতি রচনায় যে কবিতেন্নার উদ্বামতা আছে, তা কিছু আকস্মিক বলেই মনে হয়। এর মূলে কিছু প্রতিক্রিয়া থাকা অসম্ভব নয়। যেমন তিনি প্রথম চৌধুরীকে লিখেছেন,<sup>১৩</sup>

“আমাদের বর্তমান সাহিত্য মাঝসকে গাল দেয় কাঁরণ তাতে পৌরুষ নেই—বরঞ্চ সেটা কাপুরুষেরই কাজ—কিন্তু যেখানে যথার্থ বীরের দুরকার—যেখানে শয়তানের সঙ্গে লড়াই যে শয়তানের হাঁজার কষ্ট এবং হাঁজার বাহ, সেখানে দেখতে পাই বড় বড় সব সাহিত্যিক গুণ্ডারা কেবল পোষা কুকুরের মত ল্যাজ নাড়চে আর সেই বৃদ্ধ পাপের পক্ষিল পা আদর করে চেঁটে নিচে। তোমাদের এই সব লেখা পড়ে উৎসাহ হয়।”

আশ্চর্যের বিষয় এ দিকে সবুজপত্র সম্বন্ধে রবীন্দ্রনাথের এত উৎসাহ, অথচ ব্যক্তিগত-ভাবে কবি ক্লান্ত এবং অযুক্ত করছেন ঠার সাহিত্যকর্ম শেষ হয়ে এসেছে,<sup>১৪</sup>

“মাঝমের চিন্তকে একজন লোক বরাবর জাগিয়ে রাখতে পারে ন।—সেই জাগিয়ে

১২ চিঠিপত্র ৫ম পৃ ১৬৯ পত্রের তারিখ ২৬ অক্টোবর ১৮৯৩। খুব মন্তব্য এই তারিখ মুদ্রণ-ভ্রান্ত। রবীন্দ্রজীবনী ২য় খণ্ডের তারিখ ২৬ অক্টোবর ১৯১৩ [ ১০ কার্তিক ১৩২০ ] দ্বিত্য পৃ ৩৩৪ পাদটীকা।

১৩ চিঠিপত্র ৫ম পৃ ১৭৮ পত্রের তারিখ ১৩২১, ২২ জৈষ্ঠ

১৪ চিঠিপত্র ৫ম পৃ ১৮৯

ରାଖାଟାଇ ଆସନ କଥା, କୋନୋ କିଛୁ ଦାନ କରାର ମୂଲ୍ୟ ତେମନ ବେଶି ନୟ । ନୂତନ ଶକ୍ତିର ଅଭିଷାତେ ମାନ୍ୟ ଜାଗେ—ପୁରାତନେର ବାଣୀ ଅତି ଅଭ୍ୟାସେ ଆର ମନକେ ଠେଲା ଦେଇ ନା । ତା ଛାଡ଼ା ଆମାରଙ୍କ ସାହିତ୍ୟଜୀବୀର ଶେସ ହେଁ—ଏଥନ ଆମାର ଗାନ୍ଧୀର ତୋଳବାର ଶକ୍ତି ନେଇ । ମେଇଜନ୍ ତୋମାକେ ଆଖି ଏକଟି ନରୀନ ଲେଖକମଣ୍ଡଲୀର କେନ୍ଦ୍ର ଓ ଅଧିନାୟକେର ଆସନେ ଅଧିଷ୍ଠିତ ଦେଖତେ ଇଚ୍ଛା କରି ।”

ବହୁ ଚିଠିତେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ଚିନ୍ତାଶକ୍ତିର ପ୍ରଭୃତ ପ୍ରଶନ୍ତି କରେଛେନ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ମୁକ୍ତ ଚିନ୍ତା ଆମାଦେର ପୁରନୋ ଚିନ୍ତାଭଙ୍ଗିକେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ କରେ ଦିଚ୍ଛିଲ । ମତାମତେର ଦିକ ଦିଯେ ଦେଖତେ ଗେଲେ ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ଏହି ସ୍ଵତନ୍ତ୍ରତା ଛିଲ ନିଜେରହି ସ୍ଫଟି । ବିଦେଶୀ ସାହିତ୍ୟ ଥେକେ ତିନି ଏବଂ ଆଦର୍ଶ ଓ ଶିକ୍ଷା ପେଯେଛିଲେନ । ତାର ପ୍ରଥମ ଜୀବନେର ଆଜ୍ଞାନ୍ତିତ ଥେକେଇ ଏକଥା ବୁଝାତେ ପାରା ଯାଏ । କିନ୍ତୁ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥର ଚିନ୍ତାଶକ୍ତିର ଉନ୍ନୟ ଓ ବିକାଶେର ଧାରା ଆଜେ ଯା ଆମାଦେର ମମାଜ ଓ ଦେଶେର ଐତିହାକେ ଅବଲମ୍ବନ କରେ ପ୍ରବାହିତ ହେଁ ଏମେହେ । ଏଜନ୍ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ମନମବିକାଶେର ତୁରଣ୍ଟିଲି ସ୍ଥିତି ପ୍ରଦାନ କରିଲେନ, ମଂକୀର୍ଣ୍ଣ ଜାତୀୟତାର ବିକଳେ ମାନବସ୍ତ୍ରେ ଯେ ବିରାଟ ଏବଂ ପ୍ରଶନ୍ତ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଉପଲବ୍ଧି କରିଲେନ, ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ଚିନ୍ତା ସେଇ ଦିକେଇ ଅଗସର ହଚ୍ଛିଲ । ତାର ପ୍ରମାଣ ‘ବର୍ତମାନ ସଭ୍ୟତା ବନ୍ଦାମ ବର୍ତମାନ ଯୁଦ୍ଧ’ ପ୍ରବନ୍ଧଟି । ଅଥମ ମହାୟନକେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଅବିମିଶ୍ର ଦୁଃଖ ବଲେ ଭାବତେ ପାରେନ ନି । ତାର ‘ବାଡ଼େର ଖେଳା’ କବିତାଯ ଦୁଃଖ-ମିଶାର ଆସନ ଅବମାନେର ଆମନ୍ଦ ଧବନିତ ହେଁଥାଏ । ମାନବମଧ୍ୟତାର ଯୁଗାନ୍ତର ଏମେ ଯାଚେ ବଲେ ତିନି ବିଶ୍ୱାସ କରେଛିଲେନ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀର ପ୍ରବନ୍ଧେ ଓ ଟିକ ଏହି ମନୋଭାବରୁ ପ୍ରକାଶିତ ହେଁଥାଏ । ପ୍ରମଥ ଚୌଧୁରୀ ଆମାଦେର ଦୃଷ୍ଟିକେ ଭୌଗୋଲିକ ସୌଧାବନ୍ଦତା ଥେକେ ମୁକ୍ତି ଦିତେ ଚେଯେଛିଲେନ । ବିଦେଶୀ ସାହିତ୍ୟ ଇତିହାସେର ଶିକ୍ଷାକେ ଆମାଦେର ଜୀବନେ ଗ୍ରହଣ କରତେ ବଲେଛେନ । ମୁଜପତ୍ର ଏହି ନୂତନ ଜଗତେର ଦ୍ୱାରା ଉନ୍ନୋଚନ କରତେ ଚେଯେଛିଲ । ଚଲତି ଭାଷା ସ୍ଵୀକାର ତୋ ତାର ଏକଟା ଦିକ ମାତ୍ର । ଚଲତି ଭାଷାର ଶିକ୍ଷାକେ ବ୍ୟବହାରିକ ଜୀବନେ ନାମିଯେ ଆମା ହଳ ମାତ୍ର, ଯେ ଶିକ୍ଷା ଛିଲ ସାଧୁଭାଷାର ଗ୍ରହେ ବନ୍ଦ । ମୁଜପତ୍ର ବଲଲ ଶିକ୍ଷାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପ୍ରାତ୍ୟହିକ ଜୀବନେ ତତ୍ତ୍ଵ ହେଁଯା କୁଚିମାନ ହେଁଯା ଏବଂ ବୁଦ୍ଧିକେ ଶାଗିତ କରା—ବିବିଧ ବିଦ୍ୟାକେ ଆୟତ୍ତ କରେ ମହାୟନ୍ଦ୍ରାତ୍ମର ପୃଥିବୀର ନତୁନ ସଭ୍ୟତା ଓ ମମାଜେର ଉପଯୋଗୀ ହେଁଯା । ଅତୁଳଚନ୍ଦ୍ର ଗୁପ୍ତ ପ୍ରଦାନ ଭାଷାତେହେ ଶିକ୍ଷାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବକ୍ଷିମ-କଥିତ ମର୍ବାଦୀଶ ବୃତ୍ତିର ସମଞ୍ଜସ କରା ନାହିଁ, ଚରିତ୍ର ଗଠନ କରା ଓ ନାହିଁ; ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ବିଦ୍ୟାଲାଭ କରେ ସଭ୍ୟ ହେଁଯା<sup>୧୫</sup> । ପ୍ରଫୁଲ୍ଲକୁମାର ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ବଲଲେନ, ପୁରନୋ ଦର୍ଶନ ଦିଯେ ଆମାଦେର ଆର ଚଲିବେ ନା ।<sup>୧୬</sup> ଭାରତୀୟ ବା ପାଶ୍ଚାତ୍ୟ ପ୍ରଚଲିତ ଦର୍ଶନେର ଜାଗାଯାଇ ଏ ଯୁଗେ ନତୁନ ଦର୍ଶନ ସ୍ଫଟି କରତେ ହବେ । ବରଦାଚରଣ ଗୁପ୍ତେର ଲେଖାର ପ୍ରଶନ୍ଦୀ

୧୫ ମୁଜପତ୍ର ୧୩୨୩ ଫାଲ୍ଗୁନ ‘ଶିକ୍ଷାର ଲଙ୍ଘନ’

୧୬ ମୁଜପତ୍ର ୧୩୨୨ ଆବଶ ଓ ପୋଯି ‘ନୟଦର୍ଶନ’

বিশেষভাবে করেছিলেন রবীন্দ্রনাথ। তিনি প্রবল কষ্টে ঘোষণা করেছিলেন ‘নতুন কিছু’ করতে হবে।<sup>১৭</sup>

রবীন্দ্রনাথ এই নতুন বুদ্ধিবাদের আন্দোলনে যোগ দিলেন। ‘বর্ণাকা’র কবিতায় নতুন মূল্যবোধের কথা বললেন। ‘ঘরে বাইরে’ উপন্যাসে সমালোচনা করলেন ঐতিহাস্কষ্ট জাতীয়তাবাদকে। ‘ভাষার কথা’<sup>১৮</sup> প্রবক্ষে নতুন চলতি ভাষার আদর্শকে সমর্থন করলেন যদিও প্রবক্ষটি সাধুভাষায় রচিত। তবে প্রমথ চৌধুরীর সঙ্গে রবীন্দ্রনাথের পার্থক্য এখামেই যে প্রথমোক্ত জন মূলত Essayist কিন্তু রবীন্দ্রনাথ জীবনদার্শনিক। রবীন্দ্রনাথ শিক্ষায় বুদ্ধির বাধা অপসারণ করতে চেয়েছিলেন—ব্যক্তিগত বিকাশ ষটাতে চেয়েছেন। এই ব্যক্তিগতেন্তব্য দিয়েই সমস্ত মানবজাতি বুদ্ধির ক্ষেত্রে এসে মিলিত হতে পারবে। রবীন্দ্রনাথ জীবনকে এই সমগ্রতার মধ্যে প্রতিষ্ঠিত দেখতে পেয়েছিলেন।

## “পুনশ্চ”র কবি রবীন্দ্রনাথ

স্বলেখা দে

পঞ্চম বর্ষ, সাহিত্য

রবীন্দ্রকাব্যের একটি বৃহৎ অধ্যায় “মহায়া”তে পরিসমাপ্তি লাভ করেছে। ‘পরিশেষে’ তার উপসংহার। কিন্তু তারপরেও কবির বক্তব্য শেষ হ’লো না। আবার নতুন করে স্বরূপ হ’লো ‘পুনশ্চ’ দিয়ে। ‘পুনশ্চ’তে কবি যে নতুন গঠছন্দের প্রবর্তন করলেন তা শুধুমাত্র ছন্দ বা আঙ্গিকগত পরিবর্তন নয়, বিষয়বস্তুর অভিনবত্বেও তা নবীন ব্যঙ্গনাতে উন্নাসিত হয়ে উঠেছে। এই বীতিপরিবর্তনের পশ্চাতে কবির মননকল্পনার খন্দুপরিবর্তনেরও অংশপ্রেরণা ছিল। যৌবনবস্তের পুস্পসজ্জার তখন প্রৌঢ়ত্বের পরিপক্ষ ফসলে পরিণতি লাভ করেছে। কল্পনার রোমাঞ্চ থেকে কবির দৃষ্টি এসে পড়েছে প্রতিদিনের তুচ্ছ, খণ্ডিত ও অকিঞ্চিতকর বাস্তবজীবনের রোমাঞ্চে। জীবনের বহুবিচিত্র ব্যাপ্তি অভিজ্ঞতালোকে কবি মানবজীবনের সত্যকে অনুসন্ধান করে ফিরেছেন। বিচিত্র দৃঃখ্যবেদনার মধ্যে কবি জীবনের জটিলতার স্বরূপ উপলক্ষি করেছেন—দেখতে পেয়েছেন আধুনিক যন্ত্রযুগের

১৭ সবুজপত্র ১৩২৩ মাঘ ‘নতুন কিছু’

১৮ সবুজপত্র ১৩২৩ চৈত্র

বেদনাকে। কবির কল্পনা বিচরণ করেছে বৃত্তর জনমানসের স্ববিস্তীর্ণ প্রান্তরে। নতুন যুগের নতুন সমাজচেতনাতে। পুরাতন কাব্যসংস্কার বর্জন করে কবি এতকালের পরিত্যক্ত অন্যজ আত্মকে তার কাব্যের প্রাঙ্গণে সাদর আহ্বান জানিয়েছেন। বাস্তবের পটভূমিকাতে দণ্ডায়মান কবির নিরামস্তক ও নির্মোহ জীবনসমালোচনা এই কাব্যে যে নবতর তাংপর্য বহন করে এনেছে তাই কবির উত্তরকাব্যের ভূমিকারূপে বিরাজ করছে। দৈনন্দিন জীবনের পরিপ্রেক্ষিতে মির্তীকভাবে দণ্ডায়মান নিরাভরণ দৃশ্টি পৌরুষের প্রতীক এই গঢ়-কবিতাতে যে বলিষ্ঠ আচারমূল্য ও সরল সত্যবোধের স্বাদ সঞ্চারিত হয়েছে, বাংলা সাহিত্যে তা অভিনব।

এই বাস্তবসচেতনতা ও মানবিকতা ছাড়াও কবির পূর্বতন নিসর্গপ্রীতি ও রোমাঞ্চিক স্মৃতিসংগ্রহণের চিহ্নও এ কাব্যের মধ্যে স্থানলাভ করেছে। এ যুগের নিসর্গপ্রীতি আরেকবার ‘ছিপপত্র’ ও ‘চেতালি’র যুগকে স্মরণ করিয়ে দেয়। ‘মোনার তরী’ ‘চিত্রা’র সন্দৰ্ভসমাচার অথবা মৌনবর্য উপলক্ষ্মির তত্ত্বকে কবি এখানে প্রাধান্ত দেন নি। চিত্রধর্মী বাস্তবদৃষ্টিতে নিরামস্তক নিসর্গ-উপভোগ করবার দৃষ্টান্তই এ কাব্যে ছড়িয়ে রয়েছে। পদ্মাভীরের শাম-সমারোহ, কোপাই নদীর শীর্ষ পাঁচুরতা আর বীরভূমের বাংগামাটির গৈরিক স্পৰ্শ কবির অন্তরে ধূসর বৈরাগ্যের ছাঁয়া সঞ্চারিত করে দিয়েছে।

কবি সাধারণ মাঝের আনন্দবেদনাকে কাব্যের বিষয়ীভূত করতে চেয়েছেন, যার মধ্যে রয়েছে ক্ষুদ্র কাহিনী—আর সর্বত্র ছড়িয়ে রয়েছে কবিমানসের সমবেদনার কোমল স্পৰ্শ। রবীন্দ্রনাথের যে কবিমানস অতুলনীয় ছোটগল্পের স্ফটি করেছে—তাই গতচন্দের স্ববিস্তৃত বাহন অবলম্বনে কাব্যের মধ্যে আত্মপ্রকাশ করেছে ও বাস্তবতার মধ্যে বিচরণ করেছে। গাহ্যস্থ্য চিত্রের মধ্যে সর্বকালীন চরিত্রের উদাহরণ মেলে ‘অপরাধী’ ‘ছেলেটা’ ‘বালক’ ‘একজন লোক’ ‘সহযাত্রী’ ‘বীরশি’ এবং ‘শেষ চিঠি’তে। প্রথম তিনটি কবিতায় শিশু মনস্তত্ত্বের অপূর্ব উদ্ঘাটন। শিশুর দৃষ্টু মির মধ্যে দুঃসাহসিকতা, প্রথাবন্ধ জীবনের বিরক্তি বিদ্রোহ, নতুন অভিজ্ঞতা আহরণের কৌতুহল—কিঞ্চিৎ কল্পনাপ্রবণতার সমষ্টিয়ে অপূরণ কাব্যোৎকর্ষ লাভ করেছে। এই কবিতাগুলিকে ঠিক ছোটগল্পের কাব্যরূপ হ্যাতো বলা যাবে না। এদের লিপিক আবেদন আরো বেশী স্পষ্ট, আরো গভীরতর। কাহিনী অবলম্বনে স্ফটি এই কবিতাগুলিতে ঘটনার চেয়ে চরিত্রবিশ্লেষণই মুখ্য স্থান অধিকার করেছে। “আমি ওকে দেখি কাছের থেকে, মাঝে বলে ভালমন্দ পেরিয়ে”—এই সহজ সত্যদৃষ্টি ও ব্যাপক মানবতাবোধে উদ্বৃদ্ধ কবি মাঝের অন্তলীন মহত্ত্বর সত্তার স্বরূপসন্ধানে ব্যগ্র হয়েছেন। ‘সহযাত্রী’ ‘একজন লোক’ কবিতার মধ্যে বাইরের অসামঝঃস্তের মধ্যে মানবের গোপন অন্তরকে কবি রং ও রেখার সমষ্টিয়ে নতুন করে আবিষ্কার করেছেন। বাশিতে কবি বহির্জগতের নিত্যসংঘর্ষে ক্লিষ্ট অভাবগ্রস্ত মাঝের অন্তরে চিরস্তন মিলন-স্পন্দের কথা ব্যক্ত করেছেন।

আধুনিক প্রেমজীবনের জটিলতার পরিচয় রয়েছে 'সাধারণ মেয়ে' 'ক্যামেলিয়া' 'হেড়া কাগজের ঝুঁড়ি' ও 'পত্রলেখা'তে। কিন্তু সেখানে প্রেম সম্পর্কে ব্রীজনাথের স্বাপ্নিক দৃষ্টিভঙ্গী বাস্তবের পরায়স্পর্শে খণ্ড ছিন্ন বিক্ষিপ্ত হয়ে গিয়েছে। চিরাধী বাস্তব-দৃষ্টিতে, নিরাসক কাঠিয়ে কবি বিশ শতকের প্রেমজীবনের স্বরূপকে বিশ্লেষণ করেছেন। কবি একালের সমাজের অবহেলিতা 'সাধারণ মেয়ে'র বেদনাকে ভাষা দিয়েছেন—যে মেয়ে 'শুধু বিদ্যুষী' বলে নয়, নারী বলে তার শান্ত্য অধিকার কামনা করেছে। বাস্তব-জীবনের বেদনাতে কবি প্রেমের অগোরব ও কৃত পরাভূকে লক্ষ্য করেছেন। এই নির্দারণ মানসিক দৈর্ঘ্য ও লজ্জার ইতিহাসের মধ্যে কবির নির্মম সত্যদর্শনের অভিজ্ঞতা। 'ক্যামেলিয়া'র মধ্যেও প্রেমসম্পর্কে বিজ্ঞপ্তের স্তুর গ্রন্থ রয়েছে। এ কবিতার নায়ক উপলক্ষ্য করেছে—'আমি অমহ অতিরিক্ত, ধরবে না কোথাও।' 'হেড়া কাগজের ঝুঁড়ি' থেকে ভেসে আসে 'কিমের একটা অস্পষ্ট গন্ধ—মুছিতের নিঃখামের মতো।' বুঝতে কষ্ট হয় না পরিবেশের লোহশাসনে সন্তুষ্ট অবমানিত মানবাঙ্গার ব্যর্থ প্রেমের সেই হাঁহাকারকে।

উল্লিখিত কবিতাগুলির সঙ্গে 'মহায়া' কাব্যের প্রেমসম্পর্কিত দৃষ্টিভঙ্গীর তুলনা করলে প্রেম সম্পর্কে কবির মানসিক দৃষ্টি পরিবর্তনের চিহ্ন সৃষ্টি হবে। আধুনিক নগর-জীবনের জটিলতা, বাস্তবের ধূলিধূলিরিত বেদনাতে, সামাজিক ব্যবধান আর স্বার্থের সংঘাতে, দুর্শেষ্য প্রাপ্তিকুলতার মধ্যে প্রেম তার সহজ উৎসারের পথটি খুঁজে পায় নি। প্রেমের দৃঃসাহসিক অভিযান, দুর্জয় স্পর্ধার কৃপটি তাই 'পুনশ্চ' কাব্যের মধ্যে খণ্ডিত হয়ে গিয়েছে। প্রেমের সেই অবমাননার মধ্যে আধুনিক যন্ত্রজীবনের ট্রাঙ্গেডি সত্যের নির্মম সূর্যবানকে বলমিত হয়ে উঠেছে।

বর্তমানের মধ্যে চিরস্তম সৌন্দর্য সন্ধানের প্রচেষ্টা এবং ফেলে, আসা রোমান্টিক স্বপ্নলোকের জগ্নে দীর্ঘস্থানের বেদনা সঞ্চারিত হয়েছে 'পুরুরধাৰে', 'ফোক', 'দেখা', 'শুন্দর', 'মুর্তি', 'শেষদান' প্রভৃতি কবিতার মধ্যে। মনের ক্ষণিক অগভীর উচ্চাস—চলমান মুহূর্তগুলি অর্ধসক্রিয় অস্তরাকে যে মোহ স্ফুর্তি করেছে গভকবিতার আঙ্গিকে তারই কোমল বর্ণবিলাস। চিরসৌন্দর্যস্ফুর্তি কবির একমাত্র লক্ষ্য হয়েছে। নগ্ন নিষ্ঠুর বাস্তব পৃথিবীর বিশুদ্ধান্মা থেকে রোমান্টিক সৌন্দর্যলোকে কবির চকিত অপসরণ ঘটেছে। অতিক্রান্ত যৌবনের স্মৃতিতে ছড়ানো রয়েছে অনেকে মায়া আর স্বপ্নের মোহ। সেই স্মৃতিকে উপলক্ষ্য করে জীবনের অবিছিন্ন প্রবাহের মধ্যে কবি চিরস্তম কৃপের সন্ধান করে ফিরেছেন। বৈরাগ্যের ম্লান আলোকে কবি খণ্ডকালের মধ্যে এক সামগ্রিক জীবনবোধে উদ্বীপ্ত হয়েছেন। নিরাসক আবেগমুক্ত ও শান্তিতে নিরুত্তাপ জীবনসমালোচনা করেছেন। আকাশবাণাতে সর্বকালের নেপথ্য থেকে ভেসে এসেছে গৌড়সারঙ্গের আলাপ। আর কবির চোখে পড়েছে—

“সজনে ফুলের ঝুরি দুলছে হাওয়ায়  
চামেলি লতিয়ে গেছে বেড়ার গায়ে গায়ে  
ময়ুরাঙ্কী নদীর ধারে ।”—( বাসা : পুনশ্চ )

কল্পচিত্রের সৌন্দর্যসৃষ্টি করতে গিয়েও কবি তাঁর বাস্তব পরিবেশ সম্পর্কে অতিমাত্রাতে সচেতন থেকেছেন। বাস্তব জীবনদর্শনকে পরিত্যাগ করেন নি। কঠিন বাস্তবের নাগপাশ থেকে মুক্তি পাবার তৃষ্ণা কবির প্রবল হয়ে উঠেছে। মন চেয়েছে ময়ুরাঙ্কী নদীর তীরের বাসাৰ স্থপ্ত দেখতে। কিন্তু কবি জানতেন সে বাসা কোনদিনই বাঁধা হবে না। রোমাণ্টিক স্বপ্নলোকের সন্ধানে উধাও হওয়া সন্তুষ্ট হয় নি—কবির স্থপক অভিজ্ঞতাপ্রবণ বাস্তবনির্ণায়ক আঘাতে সেই স্বপ্নের সৌধ চূর্ণ হয়ে গিয়েছে।

জীবনের সত্যমূল্যের মিরাসক্ত অব্বেষণের কালে ‘ফাঁক’ কবিতার কবি বার্ধক্যে কাজভোলাৰ প্ৰয়োজনীয়তাৰ কথা বলেছেন। যন্ত্ৰবন্ধ কৰ্তব্যেৰ বিশৃতিৰ ফাঁক দিয়ে প্ৰকৃতিৰ সৌন্দৰ্য ও মানবজীবনেৰ চঞ্চল ও বেদনাত মুহূৰ্তগুলি কবিৰ প্রাণে অবেশলাভেৰ পথ খুঁজছে—‘দেখা’ ও ‘স্মৃতি’ কবিতায়।

মনম প্ৰধান জীবনদৃষ্টি নিয়ে কবি যথাৰ্থক্রমে বস্তুসত্যেৰ নিকটবৰ্তী হয়েছেন— দুৰহ কাব্যকৰ্মে আপন ৰসজ্ঞতা ও শিল্পদৃষ্টিৰ প্ৰয়াণ বেথেছেন। সতৰ বছৰেৰ খেয়াল উঠে বসা চলতি মুহূৰ্তগুলি ছন্দে গাঁথা কুঁড়েমিৰ কাৰুকাজে অমৰ হয়েছে। সেখানেই জীবন সম্পর্কে কবিৰ নিৰ্মোহ ঔদাসীন্য—বাস্তব সত্যদৰ্শন ও গভীৰতিৰ প্ৰজান্দুষ্টিৰ পৱিচয় স্পষ্ট হয়ে উঠেছে। কবিৰ কাব্যে ফুটেছে আধুনিক জটিল জীবনেৰ প্ৰতিচ্ছবি। যন্ত্ৰ- যুগেৰ যন্ত্ৰণা। তাৰই পটভূমিকাতে ব্যক্তিমূল্য বিশ্লেষণেৰ দুঃসাহসিক প্ৰয়াস কবিৰ।

জীবজগতেৰ প্ৰতি আল্লিক আকৰ্ষণেৰ যে পৱিচয় ‘সোনাৰ তৱী’ ‘চৈতালি’ কাৰ্য্যে প্ৰকাশিত, পৱৰতৌকালে ‘আকাশপ্ৰদীপে’ৰ ‘পাথিৰ ভোজ’ ও ‘বেঞ্জি’—‘আৱোগো’ৰ ‘চড়ুইপাথি’—‘পুনশ্চ’ৰ শালিখ মাকড়সা বাস্তুৰ কুকুৰ এমনকি গুবৰেপোকাৰ পৰ্যন্ত কবিৰ সেই অপৰূপ সহযোগিতাৰ বিশোৱা। সুন্দৰ ও কুশীৰ মধ্যে জীবনকে গ্ৰহণ কৱাৰ অমিতবীৰ্য ছিল কবিৰ। সুন্দৰ অন্তদৃষ্টিতে তাহি বাস্তবেৰ পৰুষতা, বিস্তৃতা ও রক্ষতাৰ মধ্যেও কবি প্ৰাণেৰ দুৰ্বল মহিমাকে আপন হৃদয়েৰ গভীৰে নতুন কৱে উপলক্ষি কৱতে পেৰেছেন।

ৱৰীন্দ্ৰদৰ্শনেৰ তত্ত্ব ব্যক্ত হয়েছে ‘শিশুতীৰ্থ’ ‘তীৰ্থযাত্ৰী’ ‘মুৰ্তা’ ‘বিছেদ’ ‘বিষ্টলোক’ ‘চিৰকৰপৈৰ বাণী’ প্ৰভৃতি কবিতার মধ্যে। কবিৰ কল্পনা বিশেৰ সৃষ্টিৰহস্য, মানবসত্তাৰ দুৰ্জ্জ্যতা, প্ৰকৃতি ও মানবেৰ যোগসূত্ৰ প্ৰভৃতি গভীৰ দার্শনিকতা ও অধ্যাৱুৱহস্তেৰ উপলক্ষিকে প্ৰকাশ কৱেছে। মৰতৰ প্ৰত্যয়ে উজ্জল কবিৰ সত্যনির্ণ আত্মবিশ্লেষণক্রমে এই কবিতাগুলি এক মৌলিক মূল্যবোধে সঞ্চীবিত হয়েছে। এপিক কল্পনাৰ ঐশ্বৰকে গীতি-

কবিতার সীমিত ধ্বনিপ্রবাহ বিধৃত করার মধ্যেই কবির মননকল্পনাৰ বিশ্বব্যাপী প্রসাৱ,  
উপলক্ষীৰ দুৰবগ্রহতা আশৰ্য মহিমা লাভ কৱেছে।

মানবেৰ আদৰ্শেৰ চৱম লক্ষ্য আত্মস্কুলপেৰ উপলক্ষ্মি। তাই ৰক্তকলক্ষিত প্রলয়লগ্নেও  
কবিহৃদয় জীবনেৰ প্রতি বিশ্বাস হাৰায় নি। জীবনেৰ সূৰ্যমন্ত্ৰে উদ্বৃক্ত কবিৰ কঠে বজ্রবে  
ধ্বনিত হয় নবচেতনাৰ প্ৰতিজ্ঞা। জীবনেৰ ৰক্তমন্দীৰ তীৰে দাঁড়িয়ে উদ্বৃত্তমুৰে তাই তিনি  
ডাক দিয়েছেন দানবজয়ী মানবেৰ মৃত্যুজয়ী প্ৰাণপূৰুষকে। সংশয়ে থাকে আমৰা অস্থীকাৰ  
কৱি, ক্ৰোধে থাকে হনন কৱেছি—তাকে প্ৰেমেৰ শক্তিতে গ্ৰহণ কৱাৰ লগ্ন এসে গিয়েছে।  
অন্ধতমিশ্র ৰাত্ৰিৰ মধ্য দিয়ে মৃত্যুহীন জ্যোতিলোকে উপনীত হৰাৰ কথাই ‘শুভীৰ্থে’।  
'মৃত্যু'তে কবি বলেছেন চিৰপৰিৰ্বৰ্তনশীল জগতেৰ গতিবেগকে প্ৰবহমাণ রাখাৰ জন্যই মৃত্যুৰ  
মাৰ্থকতা। মৃত্যু হলো নবজীবনেৰ স্থচনা—অমৃতেৰ প্ৰথম পদক্ষেপ। মৃত্যু সম্পর্কে কবিৰ  
এই অভিনব দৃষ্টিভঙ্গী ‘শেষ সপ্তকে’ৰ ৩৯, ৪০ সংখ্যক কবিতাতেও প্ৰকাশিত। সেখানে  
মৃত্যুৱাখাল তাৰ স্থষ্টিকে চিৰিয়ে নিয়ে চলেছে নব নব চাৰণন্দেত্ৰে। ‘বিশ্লোকে’ কবিৰ  
হৃংখজয়ী মনোভাব দৃঢ় ঋজু ও বলিষ্ঠ বেখাতে ফুটে উঠেছে। লৌকিক হৃংখেৰ অলৌকিক  
ৰসপৰিণতিৰ কথা ব্যক্ত কৱেছেন। ঔপনিষদিক ৰসধাৰাতে পৰিপুষ্ট কবি দুঃখেৰ মধ্যে  
বেদনাৰ মধ্যে অমৃতেৰ তপস্তাৰ কথা প্ৰচাৰ কৱেছেন এবং দুঃখ অভিহত ইহিক স্থৰ্থাসন্ত  
মানবেৰ সংকীৰ্ণতা ও হৃদয়দৌৰ্বল্যেৰ অসাৰ্থকতা প্ৰতিপন্ন কৱেছেন—

“এই ব্যাখাকে আমাৰ বলে ভুলৰ মখনই

তখনই মে প্ৰকাশ পাৰে বিশ্বৰূপে।”—( বিশ্লোকা : পুনৰ্ম্ম )

প্ৰাচীন কাহিনীতে শাশ্বত সত্যেৰ ব্যঙ্গনা পাঁওয়া থায়—‘প্ৰথম পৃজা’ ‘শাপমোচন’ ‘মানবপুত্ৰ’  
'ৱংৱেজিনি' 'প্ৰেমেৱ সোনা' 'মানসৰ্মাপন' 'শুচি' 'মুক্তি' কবিতাতে। এই আখ্যায়িকামূলক  
কবিতাগুলি অনিবার্যভাৱে ‘কথা ও কাহিনী’ৰ অমুৰূপ কবিতাগুলি স্বৱণ কৱিয়ে দেয়।  
অস্পৃষ্টতা নিবাৰণকৰে গান্ধীজিৰ হৱিজন আন্দোলন এ সকল কবিতার প্ৰেৱণ।  
কবিতাগুলিৰ মধ্যে গল্পেৰ আকৰ্ষণ রয়েছে এবং নিপীড়িত মানবেৰ মুক্তিৰ কথা অহুপম  
চিৰসৌন্দৰ্যেৰ মাধ্যমে অভিব্যক্ত হয়েছে।

## মৃত্যুমাঝো, অঞ্চলমাঝো...

শক্তি-প্রসাদ মুখোপাধ্যায়

ত্রিতীয় বর্ষ, বিজ্ঞান

তোমার বন্দনাগানে মুখরিত আকাশ বাতাস,  
শহবে-বন্দরে। সমুদ্রের পাড় হ'তে পাড়ে  
তরঙ্গে তরঙ্গে নাচি' ফিরিতেছে দিকে দিগন্তেরে  
একটি মধুর নাম। অস্তর-গ্রীতির সরোবরে  
স্বান করি' বিকশিছে নন্দনের আনন্দ-উচ্ছ্বাস  
সহচর্চ পদ্মসম। আনন্দের অঙ্গজলে হেমে,  
প্রেয়সী ধরণী তব আনিয়াছে তোমার উদ্দেশে  
আপন পুস্পের অর্ধ্য।

হে কবি রবীন্দ্রনাথ,  
জীবনে দিয়েছ তুমি যে পরশ, সৌন্দর্য-আঁষাদ,—  
মর্ত্যের অর্থ্য আঁআ, তাই মোর থাকুক সংস্থল,  
জীবনে-মরণে। মোর ভালবাসা হোক অঙ্গজল  
আর্ত মানবের তরে,—যে তোমার আঁআর আঁআয়,  
( তারি পাশে ঝঁজুকে থাকিবার শক্তি মোরে দিও )  
ভাষা যার মৌন, যার কষ্ট রুক্ষ করি' করতালি  
ধনিনিতেছে নগরীর সভাঙ্গনে, ন্যচ্ছন্দে মাতি,—  
ভগ্নবক্ষ যে রঁমণী নিজাহারা জাগিতেছে রাতি।  
শহর-শিখরে ক্রি আঁআদস্তী বিজলী-সন্তার  
স্বান করি' সে ক্রন্দন গগন কাঁদায় তোলে ; যা'র  
বক্ষের সন্তান কাড়ি' রক্তের উল্লাসে মাতে সবে ॥

মোর ঘণা উর্তুক না তোমার সংকেতে, অভ্রভেদী,  
অশুভ, অসত্য সর্ব দানবের সিংহাসন ছেদি'।

তোমার তপস্যা, সেই মহা-বিশ্বাত্মের বাণী,  
তোমার সঙ্গীত এই শ্রাবণ-রাত্রির বিনিবিনি,

উত্তল ফাঁগুন-প্রেম, বৈশাখে ভৈরব-মন্ত্র,—জানি  
আমার ভুবনে সত্য ভূমার আনন্দ দিবে আনি’  
পুনর্বার ।

দুঃখের দুর্বহ ব্যথাভাবে  
অবনত শির ঘবে হৃদয়েরে অভিশাপ হামে,  
সেদিন নতুন প্রাণমন্ত্র শুনি’ সব কানে কানে,  
আনন্দ-ভুবন-হাবে । হে অন্তরতম কবি, বন্ধু, চিরস্তন তোমারে  
মুমুক্ষু’ নরের রাজ্য ফিরে চাই যুগে যুগান্তরে,—  
মৃত্যুমাবো, অশ্রমাবো, জীবনের সৌরভে ঘংকারে ॥

## রবীন্দ্রনাথের রাজনৈতিক চেতনা

রাখালচন্দ্র নাথ

পঞ্চম বর্ষ, মাহিত্য

“আমি বারবার এই ভারতেই জন্মগ্রহণ করতে চাই । ভারতের অপরিসেয় দারিদ্র্য ও শান্তি  
সঙ্গেও আমি ভারতের প্রতি ধূলিকণাকে ভালবাসি ।”—রবীন্দ্রনাথ

রবীন্দ্রনাথ সম্পর্কে কিছু ভাবতে, লিখতে বা কিছু বলতে গেলেই আমাদের  
মনে হয় যুগোভৌর্ণ তাঁর কাব্যের কথা, উপগ্রামের কথা, তাঁর হীরের টুকরো ছোটগল্লের  
কথা । কিন্তু তিনি যে ভারতের এক বিশেষ যুগে জন্মগ্রহণ করে ভারতের চিন্তাকে তাঁর  
রচনার মাধ্যমে প্রকাশ করেছেন, বা তিনি যে কত বড় মানবপ্রেমিক ছিলেন, দেশের  
মাটির প্রতি ধূলিকণাকে পর্যন্ত তিনি কত ভালবাসতেন সে সম্বন্ধে আমাদের ধারণা বিশেষ  
সূচ্পষ্ট নয় । আমার মনে হয়, এর জন্য আমাদের জাতীয় ভাবালৃতাকে দায়ী করা যেতে  
পারে । আমাদের সাধারণ পার্টক বা লোকের ধারণা—রবীন্দ্রনাথ কবি, স্বতরাং অবাস্তব  
স্বপ্নই হবে তাঁর উপজীব্য । তাই অনেক সময় আমরা মনে করি যে রবীন্দ্রনাথকে রাজনৈতি-  
বিদ্ বা দেশপ্রেমিক আখ্যা দিলে তাঁর ‘বিশ্বকবি’র মর্যাদায় চূড়ান্ত আঘাত হানা হবে ।  
কিন্তু রবীন্দ্রনাথের বিভিন্ন লেখা পর্যালোচনা প্রসঙ্গে এ কথা নিশ্চয়ই বলা যেতে পারে যে

ବାଂଲାଦେଶ ତଥା ଭାରତବର୍ଷେର ରାଜନୀତିତେ ତାଁର ଦାନ ଅସାମାନ୍ୟ, ଶାନ୍ତି ଓ ପ୍ରଗତିର କ୍ଷେତ୍ରେ ତାଁର ଦାନ ହୟତ ବା ଆରା ବେଶୀ ।

୧୯୮୪ ମାଳ । ଭାରତୀୟ ଜାତୀୟ କଂଗ୍ରେସ ତଥନ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହୟ ନି । ଦେଶେର ଦରଦୀ ପ୍ରାଣ ତଥନ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସ୍ଵରାଜେର କଥା କଲ୍ପନା ଓ କରତେ ପାରେନ ନି । ସରକାରୀ ଅଫିସେର ଦୁ'ଏକଟି ଚାକରି ପେଲେଇ ଉଚ୍ଚ ଶିକ୍ଷିତ ଭାରତୀୟଗଣ ନିଜେଦେର କୁତାର୍ଥ ମନେ କରତେନ । ଇଂରେଜ ସରକାରେର କାହେ ଶିକ୍ଷିତରା ସଥନ ଧରନା ଦିଲେନ ତଥନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ବିଜ୍ଞପବାଣେ ଏହି ମନୋରୂପିକେ ଧିକ୍କତ କରେଛିଲେନ ।

“ହାତେ କଲମେ” ଏହି ସମୟକାର ଲେଖା । ଏହି ପ୍ରମ୍ତିକାଯ ତିନି ଲିଖେଛିଲେନ, “ଆମରା ପଥେ ସଂକୋଚେ ଇଂରାଜକେ ପଥ ଛେଡ଼େ ଦିଇ, ଅଫିସେ ଇଂରାଜ ପ୍ରଭୁର ଗାଲାଗାଲି ସହ କରି, ଇଂରାଜେର ଗୁହେ ଜୋଡ଼ ହସ୍ତେ ତାକେ ମା ବାପ ବଳେ ତାହାର ନିକଟ ଉମେଦାରୀ କରି ଓ ତାହାର ଖାନମାମ ରହୁଳ ବଞ୍ଚକେ ମେଲାମ କରିଯା ଥା ସାହେବ ବଲିଯା, ଚାଚା ବଲିଯା ଖୁମୀ କରି । ଇଂରାଜ ଆମାଦିଗକେ ସରକାରୀ ବାଗାନେର ବେଞ୍ଚିତେ ବସିତେ ଦେଖିଲେ ଘାଡ଼ ଧରିଯା ଉଠାଇଯା ଦିତେ ଚାନ୍ଦ—ଇଂରାଜ ଆମାଦେର ପ୍ରାଣ ତାହାଦେର ଆହାର ପଶୁର ପ୍ରାଣ ଅପେକ୍ଷା ଶ୍ରେଷ୍ଠ ବିବେଚନା କରେ ନା, ଇଂରାଜ ଆମାଦେର ଗୁହେ ଆସିଯା ଆମାଦେର ଅପମାନ କରିଯା ସାଯ ଆମରା ତାହାର ପ୍ରତିବିଧାନ କରିତେ ପାରି ନା । ମେଇ ଇଂରାଜେର କାହେ ଆମରା agitate କରିତେ ସାଇବ ଯେ, ତୋମରା ଆମାଦିଗକେ ତୋମାଦେର ସମ୍ବକ୍ଷ ଆସନ ଦାଁଓ ।” ୧୮୮୪ ମାଳେ ଏହିବ୍ରପ ଭାଷାଯ ଇଂରାଜ ଚରିତ୍ର ଉଦୟାଟନ କରା ବିଶ୍ୟକର ବୈକି । ଏର କଥେକ ବଚର ପର ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ “ଦୁରସ୍ତ ଆଶା” କବିତାଯ ଏହି ଏକଇ ଭାବ ପ୍ରକାଶ କରେନ । ତିନି ଲିଖେଛିଲେନ,

“ଦାସ୍ତମୁଖେ ହାସ୍ତମୁଖ, ବିନୀତ ଜୋଡ଼କର  
ପ୍ରଭୁର ପଦେ ମୋହାଗମଦେ ଦୋତୁଳ କଲେବର  
ପାଦୁକାତଳେ ପଡ଼ିଯା ଲୁଟି ସ୍ଥଣ୍ୟ—ମାଥା ଅନ୍ଧ ଖୁଟି  
ବ୍ୟଗ୍ର ହୟେ ଭରିଯା ମୁଠି ସେତେହୁ ଫିରି ସର ।”

ଜ୍ଞାତିର ଲଳାଟେ ଇଂରାଜ ଯେ ଦୁରପନେଯ କଲକତ୍ତିଲକ ଏକେ ଦିଯେଛିଲ, ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ତାରଇ ବିକଳେ ଅବିରାମ ଜେହାନ୍ ଘୋଷଣା କରେଛିଲେନ । “ଇଂରାଜ ଓ ଭାରତବାସୀ”, “ଇଂରାଜେର ଆତକ”, ଏବଂ “କୁବିଚାରେର ଅଧିକାର” ଅଭିତିତେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ରାଜନୈତିକ ମତବାଦ ସ୍ଵପ୍ନିଭାବେ ବ୍ୟକ୍ତ ହୟେଛିଲ । ଏତଦିନ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଛିଲେନ ଭାବଲୋକେର ଅଧିବାସୀ ; ସ୍ଵପ୍ନେ ମାୟା-ଅଞ୍ଜନ ତାଁର ଚକ୍ର । ସୁରେର ଜାଲ ବୁନେ ଚଲେଛିଲେନ ଅଫୁରଣ୍ଟ । “ଏବାର ଫିରାଓ ମୋରେ” କବିତାଯ କବିର ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଦ୍ଵାରା ସ୍ଵପ୍ନିଷ୍ଟ । ଏକଦିକେ ଅଗଣିତ ଲାଙ୍ଘିତ ମାରୁମେର ଆହାନ, ଆର ଏକଦିକେ ସୁରଲକ୍ଷୀର ଆମସ୍ତନ । କବି ଉଠଗୀଡ଼ିତ ମାରୁମେର ଆହାନେଇ ମାଡ଼ା ଦିଲେନ :

“ଏବାର ଫିରାଓ ମୋରେ, ଲୟେ ଯାଓ ସଂମାରେର ତୌରେ  
ହେ କଲନେ ବନ୍ଦମୟୀ ।...

.....শুধু জানি

মে বিশপ্রিয়ার প্রেমে ক্ষত্রিয়ারে দিয়া বলিদান  
বজিতে হইবে দূরে জীবনের সর্ব অসমান,  
সমুখে দাঁড়াতে হবে উরত মস্তক উচ্চ তুলি,—  
যে মস্তকে ভয় লেখে নাই লেখা, দাসত্বের ধূলি  
আঁকে নাই কলঙ্কতিলক।”

এই সময় তাঁর বিখ্যাত গ্রন্থ “রাজা ও গ্রাজা” প্রকাশিত হয়। সাম্রাজ্যবাদের হিংস্র দণ্ডাঘাতে ভারত কিরণ র্জরিত ও বিপন্ন তা ফুটে উঠেছিল এই গ্রন্থে।

তারপর এলো বিখ্যাত ১৯০৫ সাল। এই সময়ের ইতিহাস প্রত্যেক দেশপ্রেমিকের মনে রক্তের আখরে আঁকা রয়েছে। ইংরাজ সরকার তো বিভেদনীতি অহমরণ করে আসছিলেন রাজস্বের গোড়াপত্তন থেকেই। পূর্ববঙ্গবাসীদের জাগ্রত রাজনৈতিক চেতনার মূলে আঘাত হানাবার জন্য বাংলাকে দ্বিখণ্ডিত করার ষড়যন্ত্র করলেন ইংরাজ সরকার। ভারতের বড়লাটি তখন কুখ্যাত লর্ড কার্জন। বঙ্গব্যবচ্ছেদ ঘোষণার পূর্ব থেকেই বাংলার প্রত্যেক দিক থেকে তীব্র প্রতিবাদের বড় উঠেছিল। “অবস্থা ও ব্যবস্থায়” রবীন্দ্রনাথ ইংরাজের ভেদনীতির বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জ্ঞাপন করলেন। বৃটিশ পণ্য বর্জন করার সিদ্ধান্ত গৃহীত হল। মায়েব দেওয়া মেটা কাপড় মাথায় তুলে নেবার পথ মিলেন বাংলার জনগণ। রবীন্দ্রনাথ এই সময় স্বদেশী আন্দোলনের পুরোভাগে ছিলেন। স্বদেশীয়জ্ঞের পুরোহিত ছিলেন রবীন্দ্রনাথ, বিখ্যাত বাগী বিপিনচন্দ্র পাল ও বিপ্রবী অরবিন্দ।

ইংরাজের কলমের আঁচড়ে বাংলাদেশ দ্বিখণ্ডিত হয়ে গেল। কিন্তু বাঙালী এক জাতি, এক প্রাণ। সরকারী নির্দেশ জাতি মেনে নেয় নি। রবীন্দ্রনাথ বাঙালীর মনের ভাব ব্যক্ত করে “বঙ্গবিভাগ” প্রবন্ধ লিখেন: “আমরা প্রণয় চাহি না। প্রতিকূল অবস্থার দ্বারাই আমাদের শক্তির উদ্বোধন হইবে। আমাদের নিজের সহায়তা করিও না, আরাম আমাদের জন্য নহে, মির্ররশীলতার অহিক্ষেপের মাত্রা প্রতিদিন আর বাড়িতে দিও না—তোমাদের ক্ষম্ভূতিই আমাদের পরিভ্রান্ত, জড়কে সচেতন করিয়া তুলিবার একই মাত্র উপায় আছে—আঘাত, অপমান ও একান্ত অভাব।” রবীন্দ্রনাথ হয়ত বিশ্বাস করেছিলেন, আঘাত ও বেদনার মধ্য দিয়ে জাতির চৈতন্য হবে এবং পাটা আঘাত করবার জন্য রবীন্দ্রনাথ সমগ্র দেশে রাধীবন্ধনের আয়োজন করলেন। ১৯০৫ সালের ১৬ই অক্টোবর রবীন্দ্রনাথের নেতৃত্বে এক বিরাট শোভাযাত্রা গঙ্গার কিকে অগ্রসর হলো। স্নানের পর প্রত্যেককে তিনি রাঙা রাণী পরিয়ে দিলেন। গ্রীতি ও অহুরাগের রক্তশতদল ফুটে উঠল। এই উৎসবে জনগণ কর্তৃক রবীন্দ্রনাথ রচিত “বাংলার মাটি বাংলার জল” সংগীতটি গাওয়া হল। ১৯০৫ সালের পর পঞ্চাব বছর কেটে গেছে, কিন্তু তবু মেই গানের প্রয়োজন শেষ হয়নি, বরং মনে হয় এর প্রয়োজন বর্তমানে আরও বেড়ে গেছে।

ଏଇ ପରେର ଦଶ ବର୍ଷରେ ଇତିହାସ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର ଆନ୍ତର୍ଜାତୀୟତାର ଇତିହାସ । ଦେଶ ଓ କାଳେର ଗଣ୍ଠୀ ତାକେ ରୁଦ୍ଧ କରେ ରାଖିତେ ପାରେ ନି । ଜାତୀୟତାବାଦ ସେ କିମ୍ବା କ୍ଷତିକାରକ ତାଇ ତିନି ଉପଲକ୍ଷି କରିଲେନ । ୧୯୧୬ ମାର୍ଚ୍ଚ ସୁଦୂର ମାର୍କିନ ଦେଶେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଜାତୀୟତାବାଦ ସମ୍ପର୍କେ ସକଳକେ ସତର୍କ ହୋଇଥାର ଜଣ୍ଠ ଆବେଦନ କରେନ । ଇଉରୋପ ଓ ଆମେରିକା ତଥନ ଦୁର୍ବଲତର ବାଣ୍ଟଣ୍ଟିଲିର ଉପର ନିଜେଦେର ଶକ୍ତିର ପରିକ୍ଷା କରିଛି । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦେର ସ୍ଵରୂପ ଉଦ୍ସାଟିନ କରିଲେନ ମାର୍କିନବାସୀଦେର ସାମନେ । ଇଉରୋପେର ଜାତୀୟତାବାଦେର ବିକଳେ ତୀବ୍ର କଥାଘାତ କରିଲେନ । ପ୍ରମଦକ୍ଷମେ ବଳା ଯେତେ ପାରେ ଯେ, ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥେର “ବିଶ୍ଵଭାରତୀ” ତାର ଆନ୍ତର୍ଜାତିକତାରାଇ ଶାଖତ ପ୍ରତୀକ ।

୧୯୧୯ ମାର୍ଚ୍ଚର ୧୩ଇ ଏପ୍ରିଲ । ଜାଲିଆନାମ୍ବାଲାବାଗେ ବୃଟିଶ ସାମରିକ ପୁଲିସ ନିରାମିତ ଜନମଧ୍ୟାରଣେର ଉପର ଯେ ଅକଥ୍ୟ ଅତ୍ୟାଚାର ଚାଲିଯେଛିଲ ମାମର ସନ୍ତ୍ୟତାର ଇତିହାସେ ସେଇକ୍ରପ୍ତ କାହିନୀ ବିରଳ । ବର୍ବରତା କତନ୍ଦୂର ଯେତେ ପାରେ ତାଇ ପ୍ରମାଣ କରିଲେ ବୃଟିଶପଦଲେହି ସାମରିକ ପୁଲିସ । ସୁଚତୁର ଇଂରାଜେର କୌଶଳେ ଦୀର୍ଘ ତିନମସ୍ତାହକାଳ ଭାବରୀଯ କୋନ ସଂବାଦପତ୍ରେ ଏହି ମୃଶଂମତାର ବିବରଣ ଏକାଶିତ ହତେ ପାରେ ନି । ମେ ମାସର ଶେଷେ ଦିକେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଏହି ପାଶ୍ବିକତାର କାହିନୀ ଜୀବନରେ ପାଇଲେନ । ହସ୍ତ ଆଗ୍ରେଯଗିରି ଜେଗେ ଉଠିଲ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଚାଇଲେନ ସୁଦୂର ପାଞ୍ଚାବେ ଛୁଟେ ଗିଯେ ପଞ୍ଚବଲଦୃଷ୍ଟ ଇଂରାଜେର ବିକଳେ ତୀବ୍ର ପ୍ରତିବାଦ ଜ୍ଞାପନ କରତେ । ଜାତୀୟ ନେତ୍ରବୃନ୍ଦ ତାକେ ପ୍ରାଣପଣେ ନିରାମିତ କରିଲେନ । କିନ୍ତୁ ତବୁ ତାର ମନେ ଶାନ୍ତି ଏଲନା । ଇଂରାଜ ସରକାର ତାକେ “ନାଇଟ୍” ଉପାଧିତେ ଭୂଷିତ କରିଛିଲ । ସେଇଦିନ ତାର ମନେ ହଜୋର ମେହେ ଭୂଷଣ ଯେତେ ଗାୟେ କୁଟିର ମତ ବିଁଧେ । “ନାଇଟ୍” ଉପାଧି ବର୍ଜନ କରାଇ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ମନେ କରିଲେନ । ୧୯୧୯ ମାର୍ଚ୍ଚର ୩୦ଶେ ଯେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ‘ନାଇଟ୍’ ଉପାଧି ବର୍ଜନ କରାର ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଜ୍ଞାପନ କରେ ବଡ଼ଲାଟ ଲର୍ଡ ଚେମ୍ସଫୋର୍ଡର ନିକଟ ସେ ଐତିହାସିକ ପତ୍ର ଲିଖେଛିଲେନ ତାର କିରୁଟା ଅଂଶ ଅରୁବାଦ କରେ ବଲଛି—

“ପାଞ୍ଚାବ ସରକାର ସେ ମୃଶଂମତାର ପରିଚୟ ଦିଯେଛେନ ତାତେ ଆମରା ସ୍ପଷ୍ଟଟ ଉପଲକ୍ଷି କରିଛି ଯେ, ଆମରା କତ ବଡ଼ ଅମହାୟ । ଜାଲିଆନାମ୍ବାଲାବାଗେ ସେ ବ୍ୟାପକ ନିହୁରତାର ପରିଚୟ ଦେଇଛି ତାର ତୁଳନା କୋନ୍ତେ ସଭ୍ୟ ସରକାରେର ଇତିହାସେ ପାଓଯା ଯାଇ ନା । ଯାଦେର ବିକଳେ ଅଭିଧାନ ଚାଲାନ ହେବେ ତାରା ନିରାମିତ ଅମହାୟ, ଆବ ଯାରା ଅଭିଧାନ ଚାଲିଯେଛେନ ତାରା ସକଳ ପ୍ରକାର ମାରଣାସ୍ତେ ସ୍ଵମ୍ଭାବିତ । ସରକାର ଏହି କ୍ଷେତ୍ରେ କୋନ୍ତେ ରାଜନୈତିକ ବା ବୈତିକ ଜ୍ଞାନେର ପରିଚୟ ଦେନ ନି ।...ସଥନ ଆମାରାଇ ସ୍ଵଦେଶବାସୀ ଏକଥି ଜୟଭାବେ ନିଗ୍ରହୀତ ଓ ଅପରାଧିତ ହେବେ ତଥନ ମମତ ଭୂଷଣ ତ୍ୟାଗ କ'ରେ ଦେଶବାସୀର ମଙ୍ଗେ ନିଜେକେ ମିଲିଯେ ଦିତେ ଚାଇ ।”

ମମତ ଆଭିଜାତ୍ୟେର ଗର୍ବ ଓ ଗରିମା ବିସର୍ଜନ ଦିଯେ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଜନଗଣମନ-ଅଧିନାୟକ ହେଁ ଉଠିଲେନ । ଅଭାବ, ଦାରିଦ୍ର୍ୟ, ଲାଞ୍ଛନା ଭାବରତବାସୀର ଜୟଭିଲକ । ଆଜ ସକଳ ପ୍ରକାର ବୈଶିଷ୍ଟ୍ୟ ବିସର୍ଜନ ଦିଯେ ତିନି ଦେଶେ ସମ୍ମାନ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଵରୂପ ଉପଲକ୍ଷି କରିଲେନ । “ଗୋରା” ଉପନ୍ୟାସେ

গোৱাৰ মুখ দিয়ে যে অগ্নিশ্চাৰী বাক্সাৰ শোনা গিয়েছিল তা যে স্বয়ং ৱৰীন্দ্ৰনাথেৱই বাণী । “আমাৰ দেবীকে আমি যেখানে দেখতে পাচ্ছি সে তো মৌনৰ্দৰ্শেৰ মাৰখানে নয়—সেখানে তুর্ভিক্ষ, দারিদ্ৰ্য, সেখানে কষ্ট আৰ অপমান, সেখানে গান গেয়ে ফ্ল দিয়ে পূজা নয়, সেখানে গ্রান দিয়ে, রক্ত দিয়ে পূজা কৰতে হৰে ।”

ৱৰীন্দ্ৰনাথেৰ সবচেয়ে বড় বৈশিষ্ট্য যে, তিনি কথনও কোনও ৱার্জিনেতিক দলেৰ নিকট আত্মবিক্রয় কৰেন নি । দলেৰ চেয়ে মাঝুষকে তিনি বেশী শ্ৰদ্ধা কৰেছেন । “গোৱা” উপন্থামেৰ শেষেৰ দিকে ৱৰীন্দ্ৰনাথ স্পষ্ট ভাষায় দেখিয়েছেন যে, দেশজননীকে ভালবাসাই শ্ৰেষ্ঠ ধৰ্ম, যে ধৰ্ম সকল দলগত মালিন্দেৰ বহু উৰ্ধে । “আপনি আমাকে আজ সেই দেবতাৰই মন্ত্ৰ দিন, যিনি হিন্দু, মুসলমান, শ্ৰীষ্টান, ব্ৰাহ্ম সকলেৱই, খাব মন্দিৰেৰ দ্বাৰ কোন জাতিৰ কাছে কোন ব্যক্তিৰ কাছে কোন দিন অবৰুদ্ধ হয় না—যিনি কেবল হিন্দুৰ দেবতা নন—ভাৱতবৰ্ধেৰ দেবতা ।” “প্ৰাৰ্থনা” কবিতাতেও দলগত ক্ষুদ্ৰতা ও মূলন স্পৰ্শেৰ উৰ্ধে থাকাৰ জন্য তিনি আকুতি জানিয়েছেন—

“যেথা গৃহেৰ প্ৰাচীৰ  
আপন প্ৰাঙ্গণতলে দিবস শৰ্বৰী  
বস্ত্রধাৰে বাঁখে নাই খণ্ড কৃতি ।  
...  
...  
...”

নিজহস্তে নিৰ্দয় আঘাত কৰি, পিতঃ,  
ভাৱতেৰে মেই সৰ্গে কৰ জাগৰিত ।”

যেখানেই কোন অগ্নায় হয়েছে, যেখানেই মাঝুষেৰ মৰ্যাদায় আঘাত লেগেছে, ৱৰীন্দ্ৰনাথ সেইখানেই তৌৰ প্ৰতিবাদ জানিয়েছেন । ১৯৩১ সালেৰ অক্টোবৰ মাসে হিজলী বন্দীশালায় দু'জন ৱাজবন্দীকে গুলি কৰে হত্যা কৰা হয় । ৱৰীন্দ্ৰনাথ তৎক্ষণাতং কলিকাতায় এক বিৱাট সভাৰ অনুষ্ঠান ক'ৰে এই নিষ্ঠৰ হত্যাৰ প্ৰতিবাদ কৰেন । “প্ৰশ্ন” কবিতায় এই প্ৰতিবাদ সুস্পষ্ট—

“আমি যে দেখেছি, গোপন হিংসা কপট রাত্ৰি-ছায়ে  
হেনেছে নিঃমহায়ে ।

আমি যে দেখেছি, প্ৰতিকাৱহীন শক্তেৰ অপৰাধে  
বিচাৰেৰ বাণী নীৰবে নিভৃতে কাঁদে ।”

এই সময়েই বক্তা দুর্গস্থিত ৱাজবন্দীদেৱ ৱৰীন্দ্ৰনাথ অভিনন্দন জানান । ৱাজবন্দীদেৱ সমন্বে তিনি লিখলেন—

“‘অমৃতেৰ পুত্ৰ হোৱা’ কাহাৰা শুনালো বিশ্বময়  
আত্মা বিসৰ্জন কৰি আআকে জানিল অক্ষয়

ତୈରବେର ଆନନ୍ଦେରେ  
ତୁଃଖେତେ ଜିନିଲ କେ ରେ  
ବନ୍ଦୀର ଶୃଷ୍ଟିଲଚନ୍ଦେ ମୁକ୍ତିର କେ ଦିଲ ପରିଚୟ ?”

ବୀଜ୍ଞାନାଥେର ବିଶ୍ୱାସ ଛିଲ ଯେ, ରାଜନୈତିକ ସ୍ଵାଧୀନତାହି ମାନ୍ୟରେ ଏକମାତ୍ର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନଥ । ତିନି ବିଶ୍ୱାସ କରେଛିଲେନ ଯେ, ଲକ୍ଷ ଲକ୍ଷ ମାନ୍ୟ ଯାରା ଶୁଣୁ ଦିଲେ କିନ୍ତୁ କିଛୁ ପେଲେ ନା ତାଦେର ମୂଳ ମୁଖେ ଭାଷା ଫୋଟାନୋର ପ୍ରୋଜନ୍ମ ଆଛେ । ଏହି ସତ୍ୟହି ତାଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିପ୍ରଦୀପେ ଭାସର ହେଁ ଉଠେଛିଲ ଯେ, ସମାଜେ ଯାରା ସବଚେଯେ କମ ପରେ, କମ ଖାୟ, ସବଚେଯେ ଯାଦେର ପରିଶ୍ରମ, ସବଚେଯେ ବେଶୀ ଯାଦେର ଅମ୍ବାନ, ତାଦେର ପୁନଃପ୍ରତିଷ୍ଠା କରାଇ ଆଜକେ ସବଚେଯେ ବଡ଼ ପ୍ରୋଜନ୍ମ । “ରାଶିଯାର ଚିଠି” ଏହି ବିଶ୍ୱାସେରଇ ଜଲନ୍ତ ସାକ୍ଷର । ଏହି ସମୟକାର ରଚନା “କାଳେର ଯାତ୍ରା” ମାଟିକାଯାଇ ଏହି ଝୁରେରଇ ଅଭ୍ୟରଣ । ଜଗନ୍ନାଥେର ରଥ ଅଚଳ । ଧନିକ ବଣିକ ସମାଜେର ଶିରୋମଣିର ଆପ୍ରାଣ ଚେଷ୍ଟା କରେ ଚଲେଛେ ରଥଟାକେ ଟାନବାର ଜଣ୍ଠ ; କିନ୍ତୁ ସବ ଚେଷ୍ଟା ବୁଝା । ତାରପର ଏଲୋ ନୃତ୍ୟ ଯୁଗେର ନୃତ୍ୟ ମାନ୍ୟ—ଶୂନ୍ତ ଆର ସର୍ବହାରାର ଦଲ । ରଥ ଗଡ଼ଗଡ଼ କରେ ଚଲିଲ । କବି ବଲିଲେନ, “ଯାରା ଏତଦିନ ମରେଛିଲ ତାରା ଉଠୁକ ବେଁଚେ । ଯାରା ଯୁଗେ ଯୁଗେ ଛିଲ ଥାଟୋ ହେଁ, ତାରା ଦୀଢ଼ାକ ମାଥା ତୁଲେ ।”

ବୀଜ୍ଞାନାଥ ଶୁଣୁ ସ୍ଵାଧୀନତାର କବି ନନ । ତିନି ବିଶ୍ୱାସିତିର କବି । ସାମ୍ରାଜ୍ୟଲୋଭୀ ଜାପାନ ସଥନ ଚୀନେର ଉପର ଆକ୍ରମଣ ଚାଲିଯେଛିଲ, ତଥନ ବୀଜ୍ଞାନାଥ ଦୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତେ ଜାପାନୀ କବି ଇଯୋଗ ନୋଗୁଡ଼ିର କାହେ ତାଙ୍କ ତୌର ପ୍ରତିବାଦ ଜାନିଯେଛିଲେନ । ଶକ୍ତିମନ୍ଦମତ ଇଂରାଜ ସଥନ ଦଶ୍ୟପାଥେର କୁଟୀମାରା ଜୁତୋର ତଳାୟ ଆକ୍ରିକାକେ ବୀଭତ୍ସ କାନ୍ଦାର ପିଣ୍ଡେ ପରିଣତ କରେଛିଲ, ସଥନ ଆକ୍ରିକାର ଧୂଳି ମାନ୍ୟରେ ରକ୍ତେ ଆର ଅକ୍ଷତେ ମିଶେ ପକିଲ ହେଁ ଉଠେଛିଲ, ତଥନ ଶାନ୍ତିର କବି ମେଇ ବର୍ବରତାର ବିରକ୍ତେ ପ୍ରତିବାଦ ଜାନିଯେଛିଲେନ । “ମାରୀଧାତୀ ଶିଶୁଧାତୀ” ନିଷ୍ଠିର ହିଂସାକେ କବି ବାରେ ବାରେ ଧିକ୍କାର ଜାନିଯେଛିଲେନ ।

ଦିତୀୟ ମହାୟୁଦ୍ଧ ଶେଷ ହେଁଥେବେ । କିନ୍ତୁ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀଦେର ଶାନ୍ତି ନେଇ । ତୃତୀୟ ମହାୟୁଦ୍ଧର ଦୁନ୍ଦୁଭି ଶୋନା ଯାଚେ । ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀର ମାୟେର ମୁଖେର ହାସି, ଶିଶୁର ପ୍ରାଣବତ୍ତା, ପ୍ରିୟାର ମଧୁର ଜୀଲାଚାଂପଳ୍ୟ ଧରଂ କରାର ଜଣ୍ଯ ରକ୍ତାନ୍ତ ହାତ ବାଡ଼ିଯେଛେ । ଏହି ସ୍ଵର୍ଗ ସତ୍ୟଦ୍ଵେର ମଧ୍ୟେ ଆମାଦେର ବାର ବାର ମନେ ପଡ଼େ ଶାନ୍ତିର କବି ବୀଜ୍ଞାନାଥକେ । ଶାନ୍ତିର ସ୍ଵପକ୍ଷେ, ଅପମାନିତ ମାନ୍ୟରେ ସ୍ଵପକ୍ଷେ, ପ୍ରଗତିର ସ୍ଵପକ୍ଷେ ରୀବୀଜ୍ଞାନାଥ । ଆଜକେ ଅନେକ କାନ୍ଦା ଆର ରକ୍ତେର ବିରାଟ ସାଗର ତୈରି ହେଁଥେବେ । ଚାରଦିକେ ଶୁଣୁ ଦିଶାହାରା ଅନ୍ଧକାର । ଏହି ସମୟ ବୀଜ୍ଞାନାଥକେ ବାରବାର ମନେ ପଡ଼େ—

“ମାଗିନୀରା ଚାରିଦିକେ ଫେଲିତେଛେ ବିଷାକ୍ତ ନିଃଶ୍ୱାସ  
ଶାନ୍ତିର ଲଲିତବାଣୀ ଶୁଣାଇବେ ବ୍ୟର୍ଥ ପରିହାସ  
ତାହି ବିଦ୍ୟାଯ ନେବାର ଆଗେ ଭାଇ  
ସବାକାରେ ଡାକ ଦିଯେ ଯାଇ

দাঁমবের সাথে সংগ্রামের তরে  
যাবা প্রস্তুত হতেছে ঘরে ঘরে।”

রবীন্দ্রনাথের সেই ডাক আজ হিংসায় উন্নত পৃথিবীর লক্ষ লক্ষ মাহুষের মনে সাড়া জাগিয়েছে।

যত্যুর পূর্বমূহূর্তেও বৰীন্দ্রনাথ অগ্নায় ও অবিচারের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানাতে দ্বিধা করেন নি। রবীন্দ্রনাথ তখন রোগশয্যায়। বৃটিশ পার্লামেন্টের মহিলা সদস্য কুমারী রাথবোন ভারতের স্বাধীনতার দাবীকে উপর্যুক্ত করে পণ্ডিত মেহেরুর উদ্দেশে এক চিঠি লেখেন। জহরলাল তখন কার্যালয়ে। রবীন্দ্রনাথ রোগশয্যা থেকে কুমারী রাথবোনের চিঠির যে উত্তর দিয়েছেন তাৰ খানিকটা অংশ বাংলায় অনুবাদ কৰছি—

“ইংরেজ জাতি গত দু’শত বৎসৰ আমাদের দেশের সম্পদ লুঁঠন কৰেছে। তাদের নিকট আমাদের জিজ্ঞাসা, তাৰা ভাৰতেৰ দৰিদ্ৰ জনসাধাৰণেৰ কি উপকাৰ কৰেছেন? আমি চতুর্দিকে যখন দৃষ্টিপাত কৰি তখন শুধু অগণ্য ক্ষুধায় থিল্লি নৱকঙ্কাল দেখতে পাই। …বুটেনেৰ প্রত্যেকটি অধিবাসী নিজেদেৰ দেশবক্ষিৰ জন্য নিপুণভাৱে অন্তৰ্শল্পে সজ্জিত। কিন্তু, ভাৰতে একটি লাঠি রাখাও অবৈধ। একটা জাতিকে এভাৱে ক্লীৰ কৰে রাখা হয়েছে…কুমারী রাথবোন কী আশা কৰেন যে, যেহেতু ইংরেজ আমাদেৰ আচ্ছেপণে শৃঙ্খলিত কৰে রেখেছে সেই উপকাৰেৰ কুতুজ্জ্বালপ আমৰা চিৰকাল ইংৰেজেৰ পদচুম্বন কৰব? ”

“সত্যতাৰ সংকট” অগ্নায়েৰ বিৰুদ্ধে রবীন্দ্রনাথেৰ শেষ প্রতিবাদ।

আজ ভাৰতবৰ্ষ থেকে ইংৰেজ বিদায় নিয়েছে। কিন্তু সত্যিকাৰ স্বাধীনতা কি আমৰা পেয়েছি? এই প্ৰশ্ন লক্ষ লোকেৰ মনে উকি দিচ্ছে। রবীন্দ্রনাথ স্বাধীনতাৰ স্থপন দেখেছিলেন—

“অন্ন চাই, প্ৰাণ চাই, আলোচাই, চাই মুক্তি বায়ু,  
চাই বল, চাই স্বাস্থ্য, আনন্দ উজ্জ্বল পৱনমায়ু।”

রবীন্দ্রনাথেৰ বচনাকে তাই জীবনেৰ নানাদিকেৰ মন্তব্যপে গ্ৰহণ কৰা যায়।

রবীন্দ্রনাথেৰ কাছে আমাদেৰ ঋণ অপৰিশোধ্য। তাৰ কাছে ঋণ আমাদেৰ, তবে তিনি আমাদেৰ কাছে ঋণ স্বীকাৰ কৰছেন কেন—

“গ্ৰহণ কৰেছ যত ঋণী তত কৰেছ আমায়,  
হে বন্ধু, বিদায়।”

দাতা ঋণী কিংবা গ্ৰহীতা ঋণী এই প্ৰশ্ন। বিদঞ্চ সমাজেৰ প্ৰতি এই কি তাৰ কুতুজ্জ্বালাপন?

## ‘কথার ফড়িং বাঁপায়’

হরপ্রসাদ গিত্র

কথার গুণেই বসিকের মন-কে বৰীজ্জনাথ কথার পৰপারে,—অথবা কথার গভীর তলে পৌছুতে সাহায্য করেছেন। আবার, এক সময়ে সেই কথাকেই তিনি বলেছেন ‘কথার ফড়িং’। তাঁর এ-উক্তি একেবারে শেষ বয়সের ঘটনা। ১৯৪১ সালের হই জানুয়ারি তারিখে তিনি লিখেছিলেন যে, প্রদোষের লগ্নে অলস মনের আকাশেতে এলোমেলো ছিঙচেতন টুকরো কথার বাঁক মেমে আসে। সেইসব কথার মধ্যে—‘কারো আছে ভাবের আভাস কারো বা নেই অর্থ’। যখন কর্মরথে ঘড়ঘড়ানি থেমে যায়,—সেই অলস মনের অবকাশে তাঁকে যেন বিশেষ এক রুক্ম অনুভূতি এসে আছে করে! এই ছিল তাঁর নিজের স্বীকৃতি। তিনি বলে গেছেন যে টিক তখনই—টিক সেই অনুভূতির লগ্নেই তাঁর কলমে ‘কথার ফড়িং’ এসে দেখা দেয়।

ঘোলা মনের এই যে স্পষ্ট

আপন অনিয়মে

ঝিঁঝির ডাকে অকারণের

আসুর তাহার জমে।

একটুখানি দীপের আলো

শিখা যখন কাঁপায়

চাবদিকে তার হঠাত এসে

কথার ফড়িং বাঁপায়।

তখন নানা স্তরের নানা স্মৃতি এসে একযোগে উচ্চারিত হতে চায়। তাদের পরম্পরার মধ্যে অন্যয়ের রহস্য যে কী রুক্ম, সেই কথাই ভাবতে বসেছিলেন কবি। ১৯৪০ সালের লেখা তাঁর এগারোটি ছড়ার সংগ্রহ ‘ছড়া’ বইখনির আদিতে এই যে কবিতাটি তিনি যোগ করেছিলেন, এরই শেষের কয়েক ছত্রে তাঁকে সেই ব্যাখ্যাতে উত্তৃত হ’তে দেখা গেছে:

আছে ওরা এই তো জানি,

বাকিটা সব আঁধার,

চলছে খেলা একের সঙ্গে

আর-একটাকে বাঁধার।

বাঁধনটাকেই অর্থ বলি,

বাঁধন ছিঁড়লে তার।

কেবল পাঁগল বস্তুর দল

শুণ্ঠেতে দিক্ষারা ॥

এখামে বিশেষ ভাবে ছড়ার প্রাণধর্মের কথাই তাঁর মনের দৃশ্যক্ষেত্রে ঘোরাফেরা করেছিল বটে, কিন্তু ব্যাপকভাবে ভেবে দেখলে শুধু ছড়া কেন, সকল কালের কাব্যস্থিতির সকল সার্থকতার কথাই তাঁর ঐ ‘বাধনটাকেই অর্থ বলি’ উক্তির মধ্য দিয়ে বলা হয়ে গেছে।

এই লেখাটির প্রায় বারো বছর আগে তাঁর কাব্যগ্রন্থ ‘বিচিত্রিতা’র ‘স্তাকরা’ কবিতাটি জন্মলাভ করে। তাতে শিল্পীর উদ্দেশে একটি গ্রন্থ ছিল :

কার লাগি এই গয়না গড়াও

যতমন্ত্বে ।

স্তাকরা বলে, একা আমার

প্রিয়ার তরে ।

অতঃপর দ্বিতীয় গ্রন্থ—

শুধাই তাঁরে প্রিয়া তোমার

কোথায় আছে ।

স্তাকরা বলে, মনের ভিতর

বুকের কাছে ।

তাঁরপর তৃতীয় গ্রন্থ—

আমি বলি কিমে তো লয়

মহারাজাই

স্তাকরা বলে, প্রেয়সীরে

আগে মাজাই ।

এবং পরবর্তী গ্রন্থ—

আমি শুধাই, সোনা তোমার

ছোয় কবে সে

স্তাকরা বলে, অলস ছোয়ায়

ক্রপ লভে সে ।

পরিশেষে এই প্রশ্নোত্তরমালার ছড়ান্ত নির্দেশটুকুও অনুচ্ছারিত থাকে নি—

শুধাই, একি একলা তাঁরি

চরণতলে ।

স্নাকরা বলে, তারে দিলেই  
পায় সকলে ।

এই স্নাকরার কথায় আকষ্ট হ'য়ে শিল্পস্থির গভীর কথাটি কে না অহুমান করতে চান? আর, রবীন্দ্রনাথের ক্ষেত্রে সে-কথা যে নিঃসন্দেহে আধ্যাত্মিক—তা কি দু'বার বলতে হয়?

‘বিচিত্রিতা’র স্থচনায় নন্দলাল বস্ত্র উদ্দেশে তাঁর যে ‘আশীর্বাদ’ ছাপা হয়েছে, তাতে আচার্য নন্দলালের সমন্বে ‘পঞ্চাশ বছরের কিশোর গুণী’ কথাটি আছে,—আর, সে আশীর্বাদ হোলো ‘সত্ত্ব বছরের প্রীণ যুবা রবীন্দ্রনাথের আশীর্ভাবণ’! শিল্পস্থির কাজে মাঝুরের মন যথন মগ্ন থাকে, তখন সে যে তথ্যাকথিত সাংসারিক প্রবীণতার ভার থেকে মুক্ত হয়,—সেই ইশারা এবং সেই সঙ্গে সময়োচিত কিঞ্চিৎ কৌতুক পরিবেশিত হয়েছিল এই সব সমাদৰভাষণে। এবং নন্দলালকে রবীন্দ্রনাথ বলেছিলেন :

বিশ্ব সদা তোমার কাছে ইশারা করে কর  
তুমিও তারে ইশারা দাও আপন মনোমত ।  
বিধির সাথে কেমন ছলে  
নীরবে তব আলাপ চলে,  
স্থষ্টি বুঝি এমনিতরো ইশারা অবিরত ।

শেষ বয়সে রবীন্দ্রনাথ নিজেও যে তাঁর কাব্য-সাধনার পাশাপাশি অন্য এক শিল্পে—অর্থাৎ চিত্র-সাধনায় রত হয়েছিলেন, তাঁরও উল্লেখ আছে সেই আশীর্ভাবণের শেষ স্তবকে, যেখানে তিনি বলে গেছেন :

তোমারি খেলা খেলিতে আজি উঠেছে কবি মেতে,  
নববালক জন্ম নেবে নৃতন আলোকেতে ।  
ভাবনা তার ভাষায় ডোবা,—  
মুক্ত চোখে বিশ্বশোভা  
দেখাও তারে ছুটেছে মন তোমার পথে যেতে ।

ছবির রাজ্যে যেমন মুক্ত চোখে বিশ্বশোভা দেখবার সামর্থ্য দরকার, কথার রাজ্যেও তেমনি কেবল নির্দিষ্ট অর্থবাহী শব্দের অর্থসংস্কারনীমাত্রেই আবক্ষ থাকা চলে না।

শেষ পর্বের মানা কবিতায় রবীন্দ্রনাথ সে কথা বলে গেছেন। ‘নবজাতক’, ‘সানাই’, ‘আকাশপ্রদীপ’ ইত্যাদি মানা কবিতাসংগ্রহের কথা মনে পড়ে। শুধু ‘আপন অনিয়মে’ ‘খেলা মনের’ স্থষ্টি—ছড়ার কথাই নয়;—শুধু কথার ফড়িং বাঁপিয়ে চলবার কাহিমী নয়;—সোনা মানিকের জাঁক-জোলুষও নয়;—জগতে জগতে অস্তবিহীন ইতিহাসের পথে

বিশ্বচর্চারের মর্মকথা যে বাণীয়ঙ্গনায় কেবলই রূপ নিছে, তিনি সেই অনন্তকালের পরমবাণীর কথাই বলে গেছেন। সর্বসাধারণের পায়ে-চলা পথ ধরেই এগিয়েছিলেন তিনি। কবি হিসেবে সে-কথা তিনি বিশেষভাবে বাবুর অনুভব করে গেছেন! চলতে চলতে তাঁর পায়ে কাঁটা বিঁধেছে, গায়ে ধুলো লেগেছে,—তাঁর নিজের কথায়—‘চৰামনাৰ এলোমেলো হাঁওয়া, তাৰই মধ্যে কতই চাঁওয়া পাঁওয়া, কতই বা হাঁৱানো’—সেই বোধের পথে,—‘কাৰো চেয়ে নইকো আমি বড়ো’ৰ বিশেষ অনুভূতি-তাঁড়নায় তাঁকে বলতে শোনা গেছে :

এমনি করে দিন কেটেছে, হবে সে-দিন সাবা।  
বেয়ে সর্বসাধারণের ধারা।  
শুধুও যদি সবশেষে তাৰ রাইল কী ধম বাকি,  
স্পষ্ট ভাষায় বলতে পাৰি তা কি।  
জানি, এমন নাই কিছু যা পড়বে কাৰো চোখে,  
স্মাৰণ-বিশ্বরণের দোলায় তুলবে বিশ্লোকে  
নয় সে মানিক, নয় সে সোনা,—  
যায় না তাৰে যাচাই কৰা, যায় না তাৰে গোনা।

এটি তাঁর ‘শেষ সপ্তক’-এর ছত্রিশ সংখ্যক কবিতার সঙ্গে তুলনীয়—এই নির্দেশ দেওয়া হয়েছে রবীন্দ্রচনাবলীৰ অন্তভুৰ্ত ‘সংযোজনী’ অংশে। হাঁ, তুলনীয় দুদিক থেকেই,—ব্যাপকভাৱে জীবনবোধেৰ দিক থেকে,—এবং বিশেষভাৱে কথাৰ শিল্প-প্রযুক্তিৰ দিক থেকেও। এই ব্রহ্ম গভীৰ উক্তি তাঁৰ পঢ়েও আছে,—গত্তেও বিৱল নয়। মনে পড়ে অনেকদিন আগেকাৰ কথা। সেই সুন্দৰ অতীতে,—‘থেয়া’ৰ পৱে এবং ‘নোবেল’ পুৰস্কাৰ পাবাৰ আগে রবীন্দ্রমাথ আমাদেৱ অন্তৱতৰ ইন্ডিয়েৰ কথা বলেছিলেন। তথম ‘কথাৰ ফড়িং’-এৰ প্রসঙ্গ নয়,—অগোচৰেৰ সঙ্গে যোগসাধনেৰ ভাবনাই প্ৰধান ছিল বলে অনুভব কৰা যায়।

১৩১৬ সালেৰ চৈত্ৰ মাসে ‘শাস্তিনিকেতন’-এৰ অন্তভুৰ্ত তাঁৰ ‘গুহাহিত’ রচনাটি জন্মলাভ কৰে। তাতে তিনি অগোচৰেৰ সঙ্গে যোগসাধনেৰ জন্যে নিযুক্ত আমাদেৱ বিশেষ অন্তৱিন্ডিয়েৰ কথা উল্লেখ কৰেছিলেন। উপনিষৎ যাকে বলেছেন ‘গুহাহিতং গহৰৱেষ্টং’—সেই অগোচৰেৰ উল্লেখ কৰে তিনি জানিয়েছিলেন—‘এই অগোচৰেৰ সঙ্গে যোগেৰ জন্যে আমাদেৱ বিশেষ অন্তৱিন্ডিয় আছে বলেই মানুষ এই জগতে জন্মলাভ কৰে কেবল বাইৱেৰ জিনিমে সন্তুষ্ট থাকে নি।’ এবং—‘মানুষেৰ একটি অন্তৱতৰ ইন্ডিয় আছে—তাৰ শুধুও অন্তৱতৰ, তাৰ খাত্তও অন্তৱতৰ, তাৰ তৃষ্ণও অন্তৱতৰ।’

## ‘গগন নহিলে তোমারে ধরিবে কেবা’

জগৎ জুড়ে আঁজ রবীন্দ্রনাথের জয়শতবার্ষিকী উদ্ঘাপিত হচ্ছে। তাঁর খ্যাতির শঙ্খ আঁজ দিকে দিগন্তে, সমুদ্রের একুলে ওঠুলে। যিনি নিজেকে ছড়িয়ে দিয়েছেন অজ্ঞবিধি স্ফটির মাঝে—সাহিত্যের আঁসরে যিনি ক্রপদের চর্চা করেছেন—তাঁর পূজা আমরা করব না! তিনি ত বাঙালীর একমাত্র গৌরবের বস্ত, পরম আদরের ধন। বাংলা ভাষার দৈন্যদশা যুচিয়ে যিনি তাকে অপূর্ব লক্ষ্মীশ্রী দান ক’রে জগৎসমক্ষে স্থায়ী আসন দিয়েছেন, তিনি যে বাঙালীর কি মহৎ উপকার করেছেন তা যদি কাউকে বুঝিয়ে বলতে হয় তবে তার চেয়ে লজ্জার আর কি থাকতে পারে! পাঞ্চাত্যের কাছে শেক্ষণীয়র যা, বাঙালীর কাছে রবীন্দ্রনাথ তাঁর চেয়ে অনেক বেশী।

এমন যে রবীন্দ্রনাথ, তুষারমোগী হিমাচলের মত ধাঁর গৌরবোজ্জ্বল উচ্চতা, তাঁকে কথার বাঁধনে কে বাঁধবে! যা সুন্দর তা মনকে স্বতঃই আকর্ষণ করে—অনাবিল আনন্দে, সুগভীর প্রশান্তিতে ভরিয়ে দেয়। বুদ্ধি দিয়ে তাঁর ব্যাখ্যা চলে না, অশুভূতি দিয়ে তাঁর বহস্ত উয়োচন করতে হয়। রবীন্দ্রনাথকে বোঝাবার ও বোঝাবার ক্ষমতা আমার নেই। তাঁকে কেন ভালবাসি, এ অংশের উত্তরে দার্শনিক রয়েস-এর মতে বলতে ইচ্ছে করে, ভালবাসি বলেই ভালবাসি—*I love because I love.* ‘তুমি কেমন করে গান কর হে শুনী, আমি অবাক হয়ে শুনি কেবল শুনি।’ সম্পাদকীয় কলমে অবাক হয়ে শুনতে চেষ্টা করছি তাঁর বহু বিচিত্র গানের ছায়েকটি স্বর।

গণসাহিত্য বচনার প্রয়াস একান্তভাবে আধুনিক ঘটনা, এ-ধাৰণা সম্পূর্ণ সত্য নয়। চাঁয়ী মজুরকে উপজীব্য ক’রে যে সাহিত্যস্ফটি সন্তুষ্ট, তাঁর স্বাক্ষর দৈনবন্ধু যিত্তের ‘নীলদর্পণে’ সুস্পষ্ট। সুন্দীর্ঘকাল ধরে মাছুষের অধিকারে যাদের বঞ্চিত ক’রে রাখা হয়েছিল, তাদের পুরোভাগে রেখে সাহিত্য স্ফটি করেছেন বিদ্রোহী কবি নজুল। তিনি আমাদের শুনিয়েছেন ‘ভাঙ্গ’র গান’, বাজিয়েছেন ‘অগ্নিবীণা’, ‘বিমের বাঁশী’। সমাজের উচ্চমঞ্চে আসীন হ’লেও ‘পৃথিবীৰ কবি’ রবীন্দ্রনাথের দৃষ্টি এইসব মন্ত্রবর্জিত, অস্ত্রজড়ের প্রতি যে না পড়েছে তা নয়। তাঁর বৈচিত্র্যময় স্ফটির স্তরে ‘এই-সব মৃঢ় ম্লান মৃক’দের প্রতি তাঁর আন্তরিক সহানুভূতি, গভীর মমত্ববোধের ইঙ্গিত ছড়িয়ে আছে। এদের মুখে ভাষা দেওয়ার অঙ্গীকার কৰিকণ্ঠে উচ্চারিত হয়েছিল প্রদীপ্ত ঘোবনে (cf. ‘এবাৰ ফিৰাও মোৱে’); ‘এই-সব শ্রান্ত শুক ভগ্ন বুকে’ আশা ধৰিয়া তুলতে চেয়েছেন কবি আজীবন নানা প্রবক্ষে, চিঠিতে, গল্পে, মাটিকে। দেবতার পূজার জন্য শান্ত মিলিয়ে বাছা বাছা ফুল যাওয়া তোলে,

মাঝুমের পরশেরে প্রতিদিন দুরে ঠেকিয়ে মাঝুমের প্রাণের ঠাকুরকে যারা অবজ্ঞা করে তাদের বিকল্পে রবীন্দ্রনাথের শান্তি কৃপাণ বাক বাক ক'রে উঠেছ বার বার। 'অপমানিত' কবিতায় দরিদ্র-দরদী কবির অঞ্চিগর্ত বাণী তার পরিচয় দেয়। উপনিষদের ভাবধারায় পৃষ্ঠ রবীন্দ্রনাথ মনেপ্রাণে উপলক্ষি করেছিলেন—মাঝুমের উপর অগ্নায় অত্যাচার ক'রে তাকে মঞ্চয়স্থের অধিকার হতে বক্ষিত ক'রে দীর্ঘ উপাসনা অসম্ভব। তাঁর দ্বিবোধামন্ত্রের মূল উৎস মাঝুম। তাই ত 'ভজন পূজন সাধন আরাধনা' সমস্ত ফেলে রেখে রবীন্দ্রনাথ 'কন্দুমারের দেবালয়ের' অন্ধকার কোণ থেকে বেরিয়ে এসেছেন দেবতাকে পেতে 'যেথায় মাটি ভেঙে করছে চাব চাম, পাঁখের ভেঙে কাটছে যেখায় পথ, খাটছে বাবো মাস', যেখানে 'শত শত সাম্রাজ্যের ভগ্নশেষ-'পরে ওরা কাজ করে।' ধ্লায় ধূমরিত দীনদুঃখীর মধ্যেও যে নরকপী নারায়ণ মৃত্ত হয়ে আছেন রবীন্দ্রনাথ তা বিশেষভাবে উপলক্ষি করতে পেরেই বলেছেন—

"যেথায় থাকে সবার অধম দীনের হতে দীন

সেইখানে যে চৱণ তোমার বাঁজে

সবার পিছে, সবার নীচে, সবহারাদের মাঝে।"

( গীতাঞ্জলি : ১০৭ সংখ্যক )

'শুচি' কবিতার মধ্যেও এই একই স্বর। গুরু রামানন্দ শুচি হলেন তখনই যখন সমাজে যাদের ছেটিলোক বলে সেই অস্ত্যজশ্নীর চঙ্গাল নাভাকে দুই হাত বাড়িয়ে বুকে তুলে নিলেন, জোলা কবীরের গলা জড়িয়ে ধরে বসলেন তার পাশে। এতদিন বামানন্দ তাঁর ঠাকুরকে যেখানে হারিয়েছিলেন, আজ তাঁকে সেখানে পেলেন খুঁজে। এই রবীন্দ্রনাথই জয়ত ভর্তৃহীন জবালার পুত্র সত্যকামকে 'ভ্রান্ত' স্বীকৃতি দিয়েছেন; বাইজুশ্বরমন্দগবিতা বিলাসিনী রানী ( cf. 'সামান্য ক্ষতি' ) তাঁর সহারুভূতি লাভ করতে পারে নি; অজাত-শক্তির প্রহরীর হাতে জীবন বিসর্জন দিয়েও বুদ্ধের পূজার অনিবাগ দীপশিখা যে জালিয়ে গেল, সে একজন সামান্য দাসী—স্ত্রীমতি ( cf. 'পূজারিনী' ); 'অগরলক্ষ্মী'তে দুর্ভিক্ষকাত্তর জনসাধারণের দুঃখলাঘব করবার ভাব গ্রহণ করতে পেরেছে একজন অগণ্য ভিক্ষুনী, অধম সুপ্রিয়া। জীবনের শেষ অধ্যায়ে এই অসুস্থ জনসাধারণই লাভ করেছে কবির অকৃত স্বীকৃতি। 'মাথায় ভিজে চাদর জড়ানো গা-খোলা মোটা মাঝুষটি', বালক তিরু, ছেলেটা, সহযাত্রী, হিরণ মাসির মা-মরা বোনপো, 'ক্যামেলিয়া'র সাঁওতাল যেয়ে, শালিখটা, সাধারণ যেয়ে, আধবুড়ো একজন হিন্দুহানী, 'কিছু গোয়ালার গলি'র সেই বাঁশিওয়ালা, মাসিক পচিশ টাকা মাইনের সওদাগরি অফিসের কমিষ্ট কেরানি, 'ফাঁকি'র বুমর কুলির বো—সকলেই কবির রসদৃষ্টিতে ধরা পড়েছে। বলা চলে, "শুভ পরিণত বার্ধক্যের মৃত্যুপ্রত জীবনের স্বচ্ছ শুভ জ্যোতির মধ্যে শেষ কয়েকটি মাসে কবি যে চারিটি কাব্য রচনা করিয়াছেন সমস্ত মানব সংসার সেই কাব্যের আশ্রয়।" 'কলরবমুখরিত খ্যাতির প্রাঙ্গণ'

থেকে বিদ্যায় নিয়ে মধুময় পৃথিবীর মধুময় ধূলিকণাকে পর্যন্ত অন্তরে স্থান দিয়েছেন রবীন্দ্রনাথ। যাচ্ছা করেছেন—‘মোর নাম এই বলে খ্যাত হোক, আমি তোমাদেরই লোক।’

অবরণ রাখতে হবে যে, রবীন্দ্রনাথের মানবিকতা কখনো সংকীর্ণ জাতীয়তায় পর্যবসিত হয় নি। জীবের মধ্যে যিনি শিব খোজেন তাঁর কাছে আপনই বা কে, পরই বা কোথায়! ‘মহামানবের সাগরতীরে’ দাঢ়িয়ে তিনিই কেবল জাতিধর্মনির্বিশেষে নরদেবতার বন্দনা করতে পারেন—আর্ধ-অনার্ধ, দ্বাবিড়-চীন, শক-হন, পাঠান-মোগল সব এক দেহে এসে লীন হয়েছে যেখানে। এই সর্বমানবিক অহুভবের ক্ষেত্র থেকেই-ন। তিনি সবার পরশে মাতৃমঙ্গলঘট পবিত্র করার কথা ভাবতে পারেন। বিশ্বজনের পায়ের তলায় ধূলিময় ভূমিই ত তখন তাঁর কাছে স্বর্গভূমি। যিনি নিজের অস্তর্যামী পরমপুরুষকে জানতে পেরেছেন, তাঁর তো ঘর-পর ভেদাভেদ থাকতে পারে না। তখন সব ঠাই তাঁর ঘর, ঘরে ঘরে পরমাত্মীয়। তাঁর কি তখন কোনো জাত থাকতে পারে? তিনিই ত কেবল উপলক্ষি করতে পারেন—‘জগৎ জুড়িয়া একজাতি আছে, মে জাতির নাম মাহুষজাতি।’ তাঁকে তখন বলতে শুনি—

“কবি আমি ওদের দলে—

আমি ব্রাত্য, আমি মন্ত্রহীন,

পুজারি...প্রশং করে, “কোনো জাত নেই বুঝি তোমার?”

আমি বলি “না।”

\*

দলের উপোক্ষিত আমি  
মানুষের মিলনক্ষুধায় ফিরেছি,  
যে মানুষের অতিথিশালায়  
প্রাচীর নেই, পাহারা নেই।

\*

আমি ব্রাত্য, আমি মন্ত্রহীন  
সকল মন্দিরের বাহিরে  
আমার পূজা আজ সমাপ্ত হোলো।  
দেবলোক থেকে  
মানবলোকে,  
আকাশে জ্যোতির্ময় পুরুষে,  
আর মনের মাঝে আমার অন্তর্ভুক্ত আনন্দে।” (পত্রপুট : ১৫ সংখ্যক)

শেষজীবনে এই “সর্বমানবিক চেতনাই প্রবল হয়ে উঠে তাঁর গানকে করে তুলেছে সকল মানুষের গান এবং করে তা আরো বাস্তব-ঘেঁষা হ’য়ে হাটিবাটের দীনদিনিদ্র সাধারণের অভিমুখী হয়ে পড়েছে ; এমন কি তাদের জীবনে মিলিয়ে তাদের গান গাইতে কবি ব্যগ্র হয়ে উঠেছেন ।”

রবীন্দ্রনাথের মধ্যে ঔপনিষদিক মোহের বিস্তার নিশ্চয়ই আছে ; কিন্তু তাই বলে লোকজীবনের ব্যবহারিক বাণীকে তিনি উপেক্ষা করেন নি । তাঁর কাব্যের সামগ্রিক আলোচনা করলে এ-কথার সত্যতা বোঝা যাবে । তাঁকে গণসাহিত্যের অগ্রদূত আখ্যা দিলে অত্যন্তি করা হবে কি ?

কবি রবীন্দ্রনাথের আরেক পরিচয় একজন যথার্থ দার্শনিক হিসেবে । কবিতা নিঃসন্দেহে ভাবের অভিযোগি । আজ্ঞানীন ভাবকল্পনার মাঝামাঝুরীর জগতের প্রতি কবিদের দৃষ্টিতন্ত্রী মুখ্যত রোম্যান্টিক, রসাবেশে বিহুল, স্মৃদেরের উপাসনায় বিভোর । প্রতীচোর কবি কীটস্ম তাই ত বলেছিলেন, বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিক বিশ্লেষণের ফলে ইন্দ্রধনুর বর্ণচূটাও তাঁর মাধুর্য হারাবে । কাব্য ও দর্শন এক বস্তু নয়, একথ অবশ্যই কার্য । একের মধ্যে ভাবাবেগের প্রাধান্ত, অপরাটিতে সুসংবন্ধ, স্ববিশ্লেষণ চিন্তাধারার বিস্তার । কিন্তু তাই বলে কাব্য ও দর্শনের মধ্যে সম্পর্কও যে খুব নিবিড় তা অস্বীকার করা যায় না । ‘ভাব পেতে চায় রূপের মাঝারে অঙ্গ, রূপ পেতে চায় ভাবের মাঝারে ছাড়া ।’

‘একমেবাদ্বিতীয়ম্’ মন্ত্রে বিশ্বাসী কবি কিন্তু কখনো বৈচিত্র্যময় বহুকে অস্বীকার করেন নি । তবে এই বহুর মধ্যে তিনি এককে দেখেছেন, বিচিত্রের মধ্যে এককে পেয়েছেন । কখনো বা সীমার মাঝে অসীমের বিচিত্র লীলা প্রত্যক্ষ করেছেন ; আবার কখনো বা উপলক্ষি করেছেন—‘অসীম সে চায় সীমার নিবিড় সঙ্গ ।’ বস্তুত এই সীমাও অসীমকে এক নিবিড় ঐক্যসূত্রে গ্রথিত করার সাধনাই রবীন্দ্রনাথের কবিজীবনের সাধনা । আর এর মধ্যেই লুকিয়ে আছে—রবীন্দ্রনাথ অর্হতবাদী, না, বিশিষ্টাদ্বিতীয়বাদী ?—তার উত্তর । সত্য কথা বলতে কি, রবীন্দ্রনাথের বহু কবিতার মধ্যে একটা তত্ত্বকথা নিহিত রয়েছে । লক্ষ্য করবার বিষয়, তত্ত্বকে আশ্রয় ক’রে কবিতা রচিত হলেও, তত্ত্ব কিন্তু কবিতার ভাব হয়ে দেখা দেয় নি, বরং কর্তৃতা হ’য়ে শোভা বর্ধন করেছে । তত্ত্বটি ছন্দের নিগড়ে এমনভাবে বীধা পড়েছে যে, কবিতার সুবস্তা ও মাধুর্য কোথাও ক্ষুণ্ণ হয় নি । এখানেই রবীন্দ্রনাথের অভিনবত্ব ও মৌলিকতা ।

রবীন্দ্র-দর্শনের অন্তম বৈশিষ্ট্য মানুষের জয়ঘোষণায় । শঙ্করাচার্যের মত তিনি দৃষ্ট বস্তুগুলকে মাঝাময় অজ্ঞানতা বলে অস্বীকার করেন নি । জীবের মধ্যেই যথন শিবের অধিবাস, তখন জীব কি কখনো মিথ্যে হতে পারে ? অন্তরমাঝে তিনি অহরহ বসে মুখের

ভাষা কেড়ে নিচেছে। তাই আমরা যা বলি তা তো তিনিই বলান। শুধু কি তাই? মাঝুষ আছে বলেই না ভগবানের অস্তিত্ব? ‘আমি এলেম তাই তো তুমি এলে’। মাঝুষকে দেখবার জন্যই তো সেই পরমপুরুষের অসীম কৌতুহল; ‘নহিলে যে এই সূর্য তারা সকলই নিষ্ফল।’ রবীন্দ্রনাথ বিশ্বাস করতেন ‘মাঝুষই দেবতা গড়ে, তাহারই কৃপার ‘পরে করে দেব-মহিমা নির্ভর।’ তাই উদ্বাস্ত কঠো তিনি বলেন—

“আমারই চেতনার রঙে পান্না হল সবুজ,

চুনি উঠল রাঙা হয়ে।

আমি চোখ মেললুম আকাশে—

জলে উঠল আলো।

পুবে পশ্চিমে।

গোলাপের দিকে চেয়ে বললুম, সুন্দর—

সুন্দর হল সে।

তুঁমি বলবে, এ যে তত্ত্বকথা,

এ কবির বাণী নয়।

আমি বলব, এ সত্য,

তাই এ কাব্য।” ( আমি : শ্রামলী )

যা’ সত্য তা’ তত্ত্বকথা বলে কি কাব্য হতে পারবে না! এই সত্য তত্ত্বকথাকে আশ্রয় করে কবিতা কল্পনালতার জ্বাল বুনেছেন রবীন্দ্রনাথ। এই দুর্বল প্রজ্ঞাবোধ তাঁকে মৃত্যুর অস্তরে বসে অমৃত অর্ঘেগে নিযুক্ত করেছে, দুঃখের সাথে যুরো স্বর্থের আংস্বাদন করতে প্রেরণা যুগিয়েছে। মৃত্যুকে পরম স্বহৃংকৃপে দেখতে পেয়েছেন—পুরোনো, জীর্ণ, ক্লাস্ত, অচলকে পিছনে রেখে যে স্বষ্টিকে এগিয়ে নিয়ে চলেছে রাখালের মত নব নব চারণক্ষেত্রে। মৃত্যু তাঁর কাছে ‘শ্রাম-সমান’। কোন দৃঢ়ত্ব তো তাঁর কাছে দৃঢ় নয়; কেমন। ‘দুঃখের বেশে’ ভগবান তো আমাদের কাছে ধরা দেন। তাই ‘বিপদে মোরে বক্ষ কর, এ নহে মোর প্রার্থনা।’

প্রশ্ন জাগতে পারে, রবীন্দ্র-দর্শনের অহুপ্রেরণাস্থল কি? এক কথায় বলা যেতে পারে—প্রাচীন ভারতবর্ষের ঐতিহ, সংস্কৃতি ও কৃষ্ণ গৃতি কবির গভীর আসঙ্গি-লক্ষ স্বদূরপ্রসারী অন্তর্ভৌম দৃষ্টিভঙ্গী। স্বধী সম্পদায় ডঃ সরোজকুমার দাসের ‘Philosophic Legacy of Rabindranath Tagore’ এবক্টি থেকে এ সম্বন্ধে বহু জ্ঞাতব্য বিষয় জানতে পারবেন।

দার্শনিক ও কবি রবীন্দ্রনাথের শ্রেষ্ঠত্ব তাঁর উপন্যাস ও নাটক রচনাতেও ধরা পড়েছে। প্রথমবন্ধ রীতির অহুশাসন মেনে চলা তাঁর অভাববিকল্প। কাব্যের ছন্দ নিয়ে

তিনি যেমন দুঃমাহসিক এক্সপ্রিয়েমেন্ট করেছেন, উপন্যাস ও নাটকের মধ্য দিয়েও তেমনি। বস্তুত বৰীকুন্নাথের পর বৰীকুন্ন-উপন্যাস ও নাটকের যোগ্য অনুসরণ হয় নি, হওয়া সম্ভবও নয়। কেননা তাঁর সুহৃল্বত প্রতিভা অন্যসাধারণ যেমন অনুকরণশীলও তেমনি। অধ্যাপক অকৃণকুমার মুখোপাধ্যায় ও অধ্যাপক ভোলানাথ ঘোষের প্রবক্ষ দুটি এ বিষয়ে যথেষ্ট আলোকপাত করবে।

বৈজ্ঞানিক বৰীকুন্নাথের পরিচয় আমাদের অনেকের কাছেই অজ্ঞাত। বিজ্ঞান বিষয়ে তিনি যে শুধু বই লিখে গেছেন তা নয়, বিজ্ঞান নিয়ে দিক্পোল বিজ্ঞানীদের সাথে আলোচনা করবার স্পর্ধাও রাখতেন তিনি। ডঃ ডি. এম. বোসের 'Some Contacts with Rabindranath' এ প্রসঙ্গে স্মরণীয়। বিজ্ঞানকে উন্নত করতে তিনি প্রাণপণ চেষ্টা করেছেন। জগদীশচন্দ্রকে আনন্দভাবে উৎসাহ দিয়েছেন, বাঙালী বিজ্ঞানসাধকের সাধনালক্ষ ফলকে বিশ্বের দরবারে পৌছে দেওয়ার জন্য তিনি অপরের কাছে হাত পাততে পর্যন্ত কুর্তাবোধ করেন নি। শুন্দেয় চাকচন্দ্র ভট্টাচার্যের 'জগদীশচন্দ্র ও বৰীকুন্নাথ'-এ এ উক্তির সত্যতা যাচাই করুন।

বিপুল কিরণে যে বৰীকুন্নাথ ভূবন আলোকিত করেছেন, তিনি কিন্তু কখনো স্কুল-কলেজের প্রাচীর-ঘেরা অচলায়তনের মধ্যে ভালো ছেলে সেজে লেখাপড়া করেন নি। যেখানে চিত্রের ঐশ্বর্যকে অবজ্ঞা ক'রে জীবনযাত্রার সিদ্ধিলাভকেই একমাত্র প্রাধান্য দেওয়া হয়, সেখানে প্রাকৃত শিক্ষালাভের স্থূলগ কোথায়। বৰীকুন্নাথ শিক্ষাকে কখনো জীবন থেকে বিছির ক'রে দেখেন নি। (cf. 'আমি ব্যাবহার ব'লে এসেছি শিক্ষাকে জীবনযাত্রার সংগে মিলিয়ে চালানো। উচিত') কেননা 'শিক্ষার সহিত জীবনের সামঞ্জস্যসাধনই' যে শিক্ষার লক্ষ্য। 'Education is preparation for complete living.' বৰীকুন্নাথ ব্যাবহার বলেছেন, স্কুল-কলেজের পরীক্ষায় পাস করলেই যথার্থ শিক্ষিত হওয়া যায় না। শিক্ষার উদ্দেশ্য শুধুমাত্র মন্তিক্ষের বিকাশসাধন নয়, আত্মিক শক্তির বিকাশসাধনও বটে। আমাদের শিক্ষাব্যবস্থায় এর অভাব অত্যন্ত প্রকট। কবি তাই দুঃ ক'রে বলেছেন—'যুচুল না আমাদের নোট বইয়ের শাসন।' আর 'মেইজগোই আমরা অনেকেই যে পরিমাণে শিক্ষা পাই, সে পরিমাণে বিদ্যা পাই নে।' পুঁথিকে আমরা কত বড়ই-না মনে করি এবং পুঁথি যার প্রতিবিম্ব তাকে কত তুচ্ছ বলেই-না জানি। তাই আজ আমরা 'মনকে পুঁথির রাজা' না ক'রে 'পুঁথিকে মনের রাজা' করতে ব্যস্ত। কিন্তু আমরা যেন ভুলে না যাই—'পুঁথি ছাড়িয়া সঙ্গীব মানুষকে প্রত্যক্ষ পড়িবার চেষ্টা করাতেই একটা শিক্ষা আছে; তাহাতে শুধু জানা নয়, কিন্তু জানিবার শক্তির এমন একটা বিকাশ হয় যে, কোমে ক্লাসের পড়ায় তাহা হইতেই পারে না।' বৰীকুন্নাথ গভীরভাবে উপনুর্কি করেছেন 'আমাদের ঘর

আর ইস্তের মধ্যে ট্রাম চলে, মন চলে না।’ শিক্ষার্থীর ব্যক্তিত্ব বিকাশের পক্ষে তপোবনের পরিবেশকে তিনি বিশেষ উপযোগী ও অনুকূল বলে মনে করতেন। প্রকৃত শিক্ষা প্রকৃতির সাথে মিলিত হয়ে, তার সাথে নিবিড় একাত্মতা স্থাপন ক’রে। তিনি বলেছেন—‘মাঝমের লোকালয় যদি কেবলই একান্ত মানবময় হয়ে ওঠে, এর ফাঁকে ফাঁকে যদি প্রকৃতি কোনোতে প্রবেশাধিকার না পায়, তাহলে আমাদের চিন্তা ও কর্ম ক্রমশ কল্পিত ব্যাধিগ্রস্ত হয়ে নিজের অতগ্রস্থ আবর্জনার মধ্যে আত্মহত্যা ক’রে মরবে।’ তাই ত ব্যাকুলকঠো তাঁকে বলতে শুনি—‘দাও ফিরে সে অরণ্য লও এ নগর।’ গ্রামছাড়া রাঙামাটির পথ তাই তাঁর মন ভুলিয়েছিল। মাঝকে যথার্থ মাঝম ক’রে তোলবার জন্যই বোলপুরের উদার উন্মুক্ত প্রকৃতির অঙ্গনে তিনি তাঁর বড় সাধের শাস্তিনিকেতনের প্রতিষ্ঠা করলেন। বিশের শিক্ষা ও সংস্কৃতির পীঠস্থান এই শাস্তিনিকেতনের জীবনযাত্রা ও শিক্ষাব্যবস্থার সাথে পরিচয় লাভ করতে আহুম আমরা শ্রদ্ধেয় অধ্যাপক প্রবাসজীবন চৌধুরীর সাথে ‘শাস্তিনিকেতন’ পরিকল্পনা করে আসি।

সবার উপরে কিন্তু মাঝম রবীন্দ্রনাথ। তিনি নাছোড়বান্দা অটোগ্রাফ-শিকারীকে কেবল একপাতা কবিতা লিখে দিয়েই নিশ্চেষ্ট হন না, তাকে প্রচুর পরিমাণে খাইয়ে, তাঁর সাথে গল্প করে তবেই তাঁর তৃপ্তি। (cf. ‘আমার দেখা রবীন্দ্রনাথ’—হীরেন্দ্রনাথ মুখোপাধ্যায়)। এ সেই রবীন্দ্রনাথ যিনি নিজের মেয়ের বিয়েত বন্ধুবান্দবদের আরুপস্থিতিতে আর পাঁচজন মাঝমের মতই নিরামন্দ বোধ করেন। (cf. জগদীশচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথ—চাঁকচন্দ্র ভট্টাচার্য।) এ রবীন্দ্রনাথ হলেন মাঝম; মস্ত বড় মাঝম, তবু মাঝম। আহুম, আপনারা গল্প-বলিয়ে চাঁকচন্দ্র দত্তের কাছে বসে পড়ুন। মাঝম রবীন্দ্রনাথের গল্প বলে তিনি নিশ্চয়ই আপনাদের মনোহরণ করতে সক্ষম হবেন।

# আমাদের রবীন্দ্রশতবর্ষপূর্তি উৎসব

## ॥ রবীন্দ্রপরিষদের কর্মসূচী ॥

প্রেসিডেন্সি কলেজের রবীন্দ্রপরিষদকে আজ চেমেন অনেকেই। আজ থেকে তিনদশক আগে রবীন্দ্রনাথের সম্মতিতম জনজয়স্তৌকে কেন্দ্র ক'রে এর পত্তন। সেদিনের পর কবির জীবনের অবশিষ্ট দিনগুলিতে এই পরিষদ তাঁর ঘনিষ্ঠ সামিধ্য ও স্নেহস্পর্শে ধন্ত হয়েছিল। এই পরিষদের আলোচনাসভায়, নাট্যাভূষ্ঠানে উপস্থিত থেকে তিনি প্রেরণা দিয়েছেন এবং রসগ্রহণ করেছেন সেদিন। পরিষদের সেই জয়গৌরবকে শ্রদ্ধার সঙ্গে স্মরণ ক'রে কবির জন্মশতবর্ষে তাঁর চিন্তাদর্শের প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন আমাদের পবিত্র কর্তব্য মনে করেছি। তাই এ বছর রবীন্দ্রপরিষদকে প্রথাগুরুত্বিক মনীষী-তর্পণ, সাহিত্য ও সঙ্গীত-সভা ছাড়াও দুই পর্যায়ে একটি বিশেষ অর্হানন্দচূটি গ্রহণ করতে হয়েছে। প্রথম পর্বের যে অর্হানন্দ গত ২৪ থেকে ২৭ এ এপ্রিল কলেজের ফিজিক্স থিয়েটারে সম্পন্ন হয়েছে, তাঁর বিবরণ দেওয়া গেল। এই প্রসঙ্গে শ্রদ্ধেয় অধ্যাপক শ্রীতারকনাথ সেনের নাম উল্লেখযোগ্য। তিনি আমাদের এই কর্তব্যে সম্মেহ উপদেশ ও অকৃত্ব সাহায্য করে আসছেন।

**২৪-এ এপ্রিল :**—‘রবীন্দ্রশতবায়িকী অর্হানন্দের উদ্বোধন করেন পশ্চিমবঙ্গের শিক্ষামন্ত্রী রায় হরেন্দ্রনাথ চৌধুরী। ‘রবীন্দ্রনাথ ও জগদীশচন্দ্র’ বিষয়ে আলোচনা করেন আমাদের প্রাক্তন অধ্যাপক, কবির স্নেহভাজন প্রবীণ সাহিত্য ও বিজ্ঞানসেবক চারুচন্দ্র ভট্টাচার্য। পরিষদের সভাপতি ডক্টর হরপ্রসাদ মিত্র পরিষদের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস বিবৃত করেন এবং শ্রীঅপূর্বকুমার চন্দ ( আমাদের প্রাক্তন অধ্যক্ষ ) ভাষণ দেন। ছাত্রছাত্রীরা আবৃত্তি ও রবীন্দ্রসংগীতে অংশ গ্রহণ করেন।

**২৫-এ এপ্রিল :**—‘রবীন্দ্রনাথের জীবনদর্শন’ ও ‘রবীন্দ্রনাট্যের প্রয়োগবিধি’ বিষয়ে বক্তৃতা করেন যথাক্রমে অধ্যাপক শ্রীত্রিপুরার্চি চক্রবর্তী ও নটসূর্য অহীন্দ্র চৌধুরী। ছাত্রছাত্রীদের গীতি-আন্দেখ্য পরিবেশিত হয়।

**২৬-এ এপ্রিল :**—ডক্টর মুকুমার সেন ( কলিঃ বিশ্ববিদ্যালয়ের তুলনামূলক ভাষাতত্ত্বের প্রধান অধ্যাপক ) এবং ডক্টর কালিদাস নাগ যথাক্রমে ‘রবীন্দ্রনাথ মাল্লিটি কেমন ছিলেন’ ও ‘রবীন্দ্রনাথ ও বহির্বিদ্য’ বিষয়ে আলোচনা করেন। রবীন্দ্রসংগীত পরিবেশন করেন শ্রীপ্রসাদ সেন, শ্রীমতী সুমিত্রা সেন ও অন্যান্য শিল্পীরা।

**২৭-এ এপ্রিল :**—কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের ফ্যাকার্ট অব আর্টসের ডীন, রবীন্দ্র-পুরক্ষারজয়ী লেখক ডক্টর নীহাররঞ্জন রায় ‘রবীন্দ্রনাথ ও ভারতবর্ষের ঐতিহ্য’ বিষয়ে দীর্ঘ আলোচনা করেন। রবীন্দ্রসংগীত পরিবেশন করেন শ্রীচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় ও শ্রীদেবোত্ত বিশ্বাস।

ଏହି ସମୟେ ଆର୍ଟ୍ସ ଲାଇବ୍ରେରିତେ କବିର ପୂର୍ଣ୍ଣବସବ ପ୍ରତିକ୍ରିତିଟି ପୁସ୍ତକଜ୍ଞିତ ରାଖା ହୟ ।

୭ୱି ଆଗଣ୍ଠା :—ଶ୍ରୀପ୍ରସିଦ୍ଧ ବଙ୍ଗା ଶ୍ରୀମୋମ୍ୟେନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର 'ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଓ ଆଧୁନିକ କାଳ' ପର୍ଯ୍ୟାଯେ ଏକ ମନୋଜ୍ ଆଲୋଚନା କରେନ ।

ଆମାଦେର ଦିତୀୟ ପର୍ବେର ଅଞ୍ଚଳୀନନ୍ଦୀ ମେଲେ ଉପଥାପିତ କରିବାର ପରିକଳ୍ପନା ଆଛେ । ଧାରାବାହିକ ଆଲୋଚନା, କବି ମେଲନ, ଉପଥାମିକ ମେଲନ, ସଂଗୀତାଞ୍ଚଳୀନ, ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀଦେର କବିତା ଓ ପ୍ରବନ୍ଧକେ ଅଞ୍ଚଳୀନଙ୍କ ଦାନ ଇତ୍ୟାଦି ନାନା ଧରନେର କାଜେର ମଧ୍ୟେ ଆମରା କବିକେ ଅଞ୍ଜଳି ଦେବାର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରେଛି । ଜାନି ନା ଆମାଦେର ସମ୍ପଦ କତ୍ତର ମଫଲ ହବେ । ତବେ ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀବନ୍ଦୁଦେର ଶ୍ରବଣ ବାଖତେ ଅଭ୍ୟବ୍ରତ୍ତ କରି ଯେ, କେବଳମାତ୍ର ସଂଗୀତାଞ୍ଚଳୀନ ବା ନାଟ୍ୟାଞ୍ଚଳୀନ କରେଇ ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥକେ ଜାନା ଯାଯା ନା । କବିର ଜୀବନଦର୍ଶନ, ତା'ର ଶିକ୍ଷାଦର୍ଶ, ତା'ର ପରିଶୀଳିତ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟକ୍ରଚି, ତା'ର ମାନବପ୍ରେମ, ତା'ର ନିର୍ଭୟ ପୌର୍ଣ୍ଣ—ଏହି ସବ ନିଯେ ଯେ ବ୍ୟାପ୍ତି, ତା'ରଇ ଆକର୍ଷଣେ ଆମରା ଜେଗେ ଉଠିତେ ଚାଇ । ଆମାଦେର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହୋକ ତା'ର ଧ୍ୟାନକେ ସତ୍ୟକୁଳପଦାନ, ତା'ର ଗାନକେ ପ୍ରାଣ ଦିଯେ ଉପଲକ୍ଷ, ତା'ର ପ୍ରେରଣାର ମାନବ-ସମାଜକେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରା ।

ଶକ୍ତିପ୍ରସାଦ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାଯ  
ମୃଦୁକ, ରବୀନ୍ଦ୍ରପରିଯଦ୍ ଓ  
ରବୀନ୍ଦ୍ରଶତବାର୍ଷିକୀ ସମିତି ।



**THE  
PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE**

VOL. 43

SEPTEMBER, 1961

Prantik : Poem No. 14

RABINDRANATH TAGORE

*It's time for the bird to go.*

Presently the nest will be empty.

*The hushed song, the crumbling nest, will be shaken*

by the forest to dust.

*With the withered leaf and the faded flower I too*

*shall be wafted at break of day into the trackless void  
beyond the sunset sea.*

*Long have I enjoyed the hospitality of this earth:*

*Sometimes I have received her invitation laden with the scent of mango-blossoms and sweet with the suavity of Phālgun:*

*The asoka sprigs have hinted their desire for my song, which I have given full of love:*

*Sometimes the blasts of Vaisākh have choked my throat with  
scorching dust and disabled my wings:*

*With all these I have been blessed with the honour of living.*

*When the weary journey on this shore has ended, I shall turn back  
for a moment in humble homage to the Genius that  
presides over this life.*

—tr. T. N. S.

# The Philosophic Legacy of Rabindranath Tagore

DR. SAROJ KUMAR DAS

It is in the fitness of things to refresh our memory of what Dr. S. Radhakrishnan placed on record,<sup>1</sup> more than four decades ago, in appraisement of Tagore's literary contributions to India and the world at large. "In interpreting the philosophy and message," so he wrote in that context, "of (Dr.) Rabindranath Tagore, we are interpreting the Indian ideal of philosophy, religion, and art, of which his work is the outcome and expression. We do not know whether it is Rabindranath's own heart or the heart of India that is beating here. In his work India finds the lost word she was seeking". Attuned hereto is the testimony of another kindred soul, the poet-seer, Sri Aurobindo, who characterised Tagore's work as a "chant-filled realm in which the subtle sounds and lights of the truth of the spirit give new meanings to the finer subtleties of life", and thus serving to "create a new and deeper manner of seeing life, to build bridges of visioned light and rhythm between the infinite and eternal and the mind and soul and life of man". Such a sense of life must, and does in fact, "reveal itself to the greatening mind of humanity now that mind is growing in world-knowledge and towards self-knowledge."<sup>2</sup>

Instructive and informative as these appraisements are, they are not to be regarded as typical of the reception accorded to Tagore as a poet-philosopher and teacher. It passes almost for a truism that to be great is to be misunderstood; and Tagore has not escaped the traditional penalty of greatness. But it is a strange dispensation of Providence that great men are more honoured by divergence than by obedience. It is a happy augury that there has been of late a turn in the tide of age-long misunderstanding and misrepresentation, sometimes wilful, more often foolish and fitful. Any way to the ends of a correct assessment of his greatness as a thinker, if not as a teacher as well, what is of fundamental importance is the proper appreciation of the spiritual background and mental climate of his parental home and his ancient homeland. This mental climate was further precipitated by the currents of three movements: "the religious, introduced by Raja Rammohan Roy; the second, literary in character, inaugurated by Sri Bankim Chandra Chatterji; and the third, started contemporaneously, and called National".<sup>3</sup> By virtue of the inherited genius for what Dr. S.

<sup>1</sup> Preface to *The Philosophy of Rabindranath Tagore*.

<sup>2</sup> *Golden Book of Tagore*, p. 92.

<sup>3</sup> Tagore, *The Religion of an Artist*, pp. 1-2.

Radhakrishnan has happily termed “the constructive conservatism of Indian thought”, Tagore turned to best accounts the three-fold revolutionary movement, without cutting himself adrift from the traditional moorings of thought and culture, of Upanishadic thought in particular. It is known, far and wide, from the testimony of the poet himself that the earliest inspiration of his spiritual life—in all its lineaments, ethical, æsthetic and religious or devotional—was derived from the texts of the Upanishads in the context, and with the commentary,<sup>4</sup> of the saintly life of his father, Maharshi Devendranath Tagore. While Raja Rammohan Roy preached and propagated the religion of the Upanishads to the world at large, Maharshi Devendranath Tagore exemplified, for the first time in recent history, the religion of the Upanishads in his own life, with a singleness of devotion. But, as the late Dean of St. Paul’s would say, religion cannot be taught, it is always caught; and providentially enough, the building poet-seer Tagore had caught this contagion early in life. The seminal influence thus implanted in the seed-plot of a poetic genius did fully fructify in the way in which it was destined to do, serving both as the law and impulse of its prolific creations.

Leaving the doctors and the doctrinaires to dispute and differ among themselves, we should be well advised to accept *in toto* the poet’s own *apologia*, framed on the basis of what Edward Caird, the reputed British neo-Hegelian writer, formulated as the law and order of all mental development on the part of creative minds. As early as in March 1893, a letter<sup>5</sup> written from *Teran* reveals that during his itinerary in the romantic surroundings of Puri and Khandagiri, he had in his book-case, “not *Meghadūta* but Caird’s *philosophical essays*<sup>6</sup> instead.” Now, to a book on “Bengali Writers” (“*Bangabhāshār Lekhak*” published 14th Sept. 1904, B.S. 1311), Rabindranath had contributed an article, delineating the order and stages of development of what he considered to be the *élan vital*, the vital impulse, of his poetic career and creations. His expressions, transparently sincere as they were, still appear to be the *magna carta* of all creative poesy, although they were adjudged by contemporary critics, notably by the late Dwijendralal Roy, to be smacking of “vanity and egotism”. As called upon by the editor of *Banga-darshan*, all that the poet pleaded in self-defence is that “the Idea about which we were first unconscious, impels us to speak and do as we did all through and even the words and actions of our immature state are unconsciously induced by the power of that Idea—it is this realisation of the idea that I endeavoured to express in my short auto-biographical account in a rather halting manner.” The defence was further

<sup>4</sup> Vide Tagore’s *Preface* to the *Sādhanā*.

<sup>5</sup> Reproduced in *Chhinnapatra*, p. 128.

<sup>6</sup> Probably E. Caird’s *Essays in Literature and Philosophy* is meant here.

fortified by a relevant quotation from Caird's writings<sup>7</sup> which runs to this effect: "Though man is essentially self-conscious, he always *is* more than he *thinks* or *knows*; and his thinking and knowing are ruled by ideas of which he is at first unaware, but which, nevertheless affect everything he says or does. Of these ideas we may, therefore, expect to find some indication even in the earliest stage of his development; but we cannot expect that in that stage they will appear in their proper form or be known for what they really are."

Confessedly, all his writings and discourses—notably from the "Awakening of the Waterfall" (*nirjharer swapnabhanga*) right upto the last poem composed by him just a week before his demise—have proved to be a long-drawn attestation of the power of the Idea acknowledged by him. From a slightly different angle of vision but in doctrinal sympathy herewith, Ernest Rhys, to whom the poet had dedicated his *Sādhanā*, recorded<sup>8</sup> his enlightened testimony that "in Tagore you feel the humanity that was in the son of Man, comforting the children of light in their awe of the Eternal. In him the spirits of the Upanishads reach the same threshold. It was natural that out of a living belief in the beauty of the earth, in sun and stars, and in the waters below, there should grow a living faith such as Rabindranath Tagore has expounded in the *Sādhanā*. The test of its truth for him is that by living by it, and dowered by Nature to enjoy life to the full, he has found the medicine to heal the troubles of his own day." The felicitous expression of the 'test of truth' in 'living by it' makes its ready appeal to the Eastern mind; but, strictly speaking, in the Republic of Letters, there is no point in the distinction we so often make between the East and the West; for, Truth, after all, has no geography of its own. As a case in point, reference may be made to a kindred soul, the late Dr. L. P. Jacks (of 'Hibbert Journal' Editorship fame) who has to his credit a much-prized gift of philosophic discernment that the end of all wisdom envisaged by philosophy is 'not to know, nor to think, nor even to mean Reality but to live our way into Reality'.

When all is said and done, the fact remains that it is unflinching loyalty to the 'power of the Idea' in Tagore, which has invested all his expressions with an authority and dignity all their own. It has served to exalt his knowledge into vision, his thought matured to inspiration. It is, for aught we know, a species of thinking which has a family resemblance with what Hegel, the champion of high-level philosophical thinking, gave utterance to on a famous occasion—"Thinking is also Divine Service" (*Denken ist auch Gottesdienst*); as also with what Bradley, the neo-Heelian British thinker, sought to suggest by characterising metaphysical thinking "as a principal way of experiencing the Deity". On such heights alone

<sup>7</sup> Presumably from the book referred to under f.n. (6).

<sup>8</sup> *Golden Book of Tagore*, p. 212.

can Poetry and Philosophy come together to celebrate "the wedding of the intellect to this goodly universe in love and holy passion", with the high-priest of Imagination, officiating as "Reason in its most exalted mood", in tune with the liturgy of poetry as "the breath and finer spirit of all knowledge".

Along this line of approach, we are persuaded to believe with the Irish poet (the introducer of *Gitānjali* to the Western World) that "whatever of philosophy has been made permanent is alone poetry." As a matter of fact, a philosophic doctrine, worth the name, must be the outcome of a 'vision' or a synoptic view of the world as a whole; for a philosophy is nothing but a persistent effort "to see life steadily and see it 'whole'". It is the 'vision', the whole view of things (as William James, the pragmatist philosopher of America has said) that counts with every philosopher, be he a pluralist or a monist, an empiricist or a rationalist. However paradoxical it may sound, in the face of Plato's banishment of the poets from the Ideal Republic, it is nonetheless true that Plato was primarily and temperamentally a poet, but a philosopher by profession and practice. When, therefore, he was ordaining the exile of the poets from the Ideal Republic, he did not know—such was the irony of the situation—that he was signing the warrant of his own extradition from the Ideal State. Truly, it was Plato the poet that conceived or had the vision of a world of Ideas or archetypes: it is Plato, the philosopher that strove to justify the vision with reference to the things of sensible experience. That is exactly the reason why the Platonic vision of a world of Ideas has come to be reckoned as a classical inheritance for the whole of mankind, while his teachings about 'fixed stars' or 'future retribution' have become matters of antiquarian research. Suffice it to round off the discussion with Dr. Radhakrishnan's concluding reflection in reference to the 'Philosophy of Rabindranath Tagore' that "a true poet is nothing if he is not a philosopher. A true poet will be a philosopher and a true philosopher a poet." All the same it is true that "if Rabindranath has touched Indian hearts, it is because he is first and foremost a poet and not a philosopher".<sup>9</sup>

In keeping with this line of thought appeared the obituary notice from the pen of the Editor of *Modern Review* (who happened to be the Editor also of the *Golden Book of Tagore*), in words that deserve quotation here: "In philosophy he is not a system-builder. He has been acclaimed as a Vedantist. He is of the line of our ancient religio-philosophical teachers whose religion and philosophy are fused components of one whole. His position as a philosophical thinker was recognised by his selection to preside and deliver the presidential address at the First Indian Philosophical Congress in 1925 and also when he was asked to deliver the Hibbert Lectures

---

<sup>9</sup> The *Philosophy of Rabindranath Tagore*, Chap. III, Sec. 8.

which appeared subsequently as the *Religion of Man*". Having had a first-hand experience of what transpired behind the screen in the matter of 'selection' of the poet for the Presidentship in question, I should like to reproduce a brief account here.<sup>10</sup> For this purpose, I had the privilege of conducting Prof. S. Radhakrishnan (then) George V Professor of Philosophy in Calcutta University and the Chairman of the Working Committee for the inaugural session of the Philosophical Congress to the poet's residence at *Jorāsānko*. On the procurement of the poet's assent to this offer of Presidentship, Prof. Radhakrishnan utilised the occasion for a heart-to-heart talk on the course of Indian Philosophical thought down the corridor of time. The trend of the dialogue (which, for obvious reasons, cannot be reproduced here in full but should be followed up closely from the article just referred to), came in for confirmation in the historic address by Dr. Tagore on the "Philosophy of our People", from which a relevant portion is quoted herein below:

"Plato as a philosopher decreed the banishment of poets from his Ideal Republic. But, in India, philosophy ever sought alliance with poetry, because its mission was to occupy the people's life and not merely the learned seclusion of scholarship," and on intimate contact with people at large, we do "realise how philosophy has permeated the life of the people in India, how it has sunk deep into the sub-conscious mind of the country." This line of argument recalls its parallel, employed by Max Müller in his characterisation of Vedānta as the native philosophy of India, and backed by the statement "that, with the Hindus, the fundamental ideas of the Vedānta have pervaded the whole of their literature, have leavened the whole of their language and form to the present day the common property of the people at large".<sup>11</sup> As a matter of fact, the literature of a people is just the medium for the democratisation of the aristocratic achievements of its representative men. And in the selection of the word 'people' in this context, Rabindranath may have been drawn by an elective affinity towards Browning's usage of the term in *Luria*:

"A people is but the attempt of many  
To rise to the completer life of one."

Whatever the construction we now put upon it, there is no denying the fact that the pledge of the title 'Philosophy of our People' stood fully redeemed—with a fulness of meaning and wealth of soulful utterances and songs that could have emanated only from a poet-seer of Tagore's eminence. Although the address is superb in conception and superb in diction, it is too apt to fall flat on academic philosophy-mongers who always go sniffing

<sup>10</sup> Reproduced from the present writer's article "Rabindranath and 'the Philosophy of our People'" in *Modern Review*, Jan. 1942.

<sup>11</sup> *The Six Systems of Indian Philosophy*, p. 151.

for 'systems', homegrown or imported, in a performance of this kind. If, as Whitehead puts it, all systems must be regarded as transitory, true intuitions serving as a treasure for ever, Tagore's address on 'the Philosophy of our People' has unquestionably achieved the high-water mark in the artistry of truth.

The address naturally gravitates towards the "idea of *mukti* based upon metaphysics which has affected our life in India, touched the springs of our emotions, and supplications for it soar heavenward on the wings of poesy." It behoves us to know "that there is no external means of taking freedom by the throat. It is the inward process of losing ourselves that leads us to it. Bondage in all its forms has its stronghold in the inner self and not in the outside world; it is in the dimming of our consciousness, in the narrowing of our perspective, in the wrong valuation of things." As in the material world, even so in the social or political field, the lack of freedom is based upon the spirit of alienation, on the imperfect realisation of *Advaitam*. There our bondage is in the tortured link of union. Nevertheless, we should know "that, though it may sound paradoxical, it is true that in the human world only a perfect arrangement of interdependence gives rise to freedom," and in this wise the "history of the growth of freedom is the history of the perfection of human relationship." The poet-philosopher proceeds, then, to close finally with a *Baül* song, over a century old, in which the poet sings of the eternal bond of Union between the infinite and the finite soul, from which there can be no *mukti*, because it is an interrelation which makes truth complete, because love is ultimate, because absolute independence is the blankness of utter sterility. The song runs thus:

"It goes on blossoming for ages, the soul-lotus, in which I am bound as well as thou, without escape. There is no end to the opening of its petals, and the honey in it has so much sweetness that thou, like an enchanted bee, can never desert it, and therefore thou art bound, and I am, and *mukti* is nowhere."<sup>12</sup>

In the context of his idea of *mukti* or Spiritual Freedom is best understood Tagore's idea of creation which, in ultimate analysis, means "the World of Personality". In the characteristic language of the master-musician that he is, the poet inculcates the basic truth in this regard thus:—"The infinite and the finite are one as song and singing are one. The singing is incomplete; by a continuous process of death, it gives up the song which is complete. The absolute infinite is like a music which is devoid of all definite tunes and therefore meaningless."<sup>13</sup> "What I mean by personality", says Tagore, "is a self-conscious principle of transcendental

<sup>12</sup> Reproduced with editions from the publication of the address in the Silver Jubilee Session of the Proceedings of the Indian Philosophical Congress, 1950,

<sup>13</sup> *Personality*, p. 57.

unity within man which comprehends all the details of facts that are individually his in knowledge and feeling, wish and will and work. In its negative aspect it is limited to the individual separateness, while in its positive aspect it ever extends itself in the infinite through the increase of its knowledge, love and activities".<sup>14</sup> Thus is it that we can make truth ours by actively modulating its inter-relations. This is the work of art; for reality is not based in the substance of things but in the principle of relationship. "Truth is the infinite pursued by metaphysics; fact is the infinite pursued by science while reality is the definition of the infinite which relates truth to the person. Reality is human; it is what we are conscious of, by which we are affected, that which we express."<sup>15</sup> Nevertheless "the relational world of ours is not arbitrary. It is individual, yet it is universal. My world is mine, its element is my mind, yet it is not wholly unlike your world, Therefore it is not in my own individual personality that this reality is contained, but in an infinite personality."<sup>16</sup> It is readily perceived, then, that "the realization of our soul has its moral and its spiritual side. The moral side represents training of unselfishness, control of desire; the spiritual side represents sympathy and love."<sup>17</sup> Thus the whole cluster of the major problems of Philosophy find their answer, fair and square, from the poet-philosopher—in metaphysics, the World of Personality; in morals, the Ethics of Personality; in religion, an 'aesthetic theism', to use the significant expression coined by Dr. Hjarne, the erstwhile President of the Nobel Peace Prize Committee—following, perhaps, the drift of the poet's characteristic usage of the æsthetico-teleological concept of *Lilā*, centred in *Brahman* as *Ānanda*.

An expository account of the central theme of Creation has been furnished by the poet in his *Broken Ties*: "If I keep going in the same direction along which He comes to me, then I shall be going further and further away from Him. If I proceed in the opposite direction, then only can we meet. He loves form, so He is continually descending towards form. We cannot live by form alone, so we must ascend towards His formlessness. He is free, so His play is within bonds. We are bound, so we find our joy in freedom. All our sorrow is because we cannot understand this. He who sings, proceeds from his joy to the tune; he who hears, from the tune to joy. One comes from freedom into bondage, the other goes from bondage into freedom; only thus can they have their communion. He sings and we hear. He ties the bonds as He sings to us. We untie them as we listen to Him."

Reference is to be made finally to the finishing touch the poet has

<sup>14</sup> *The Religion of Man*, p. 119.

<sup>15</sup> *Op. cit.*, p. 134.

<sup>16</sup> *Personality*, p. 58.

<sup>17</sup> *Op. cit.*, p. 68.

imparted to the theme of Creation in its ever-recurring rhythm of music. For him " it is almost a truism to say that the world is what we perceive it to be . . . the world, while I am perceiving it is being incessantly created for myself in time and space."<sup>18</sup> As a counterpoise to the cheap and easy suggestion of an unphilosophical Egotism, concealed herein, reference is to be made to the much-needed corrective, offered by the poet himself in the comparatively late poem "Ego" (*Ämi*),<sup>19</sup> where we are treated to a fine explanation in the finality of its persuasive appeal:

What is needed here is the redemptive grace of the poet's vision to see right across—

“Man, proud man, drest in a little brief authority—  
Most ignorant of what he’s most assured,  
His glassy essence”<sup>20</sup>—

the "Supreme Person" whom to know has been the "One cry of the personal man".<sup>21</sup> Truly speaking, the "Great Master plays; the breath is his own, but the instrument is our mind through which he brings out his songs of creation, and therefore I know that I am not a mere stranger resting in the wayside inn of this earth on my voyage of existence, but I live in a world whose life is bound up with mine"<sup>22</sup> to that world which is only the trysting-place for the love-lorn soul of mine. With his characteristic sweet reasonableness, he calls the world-music, the music of a 'counter-creation' (*pratisrishti*), which bursts forth in mellifluous notes—

"What divine drink wouldst thou have, my God, from this overflowing cup of my life?

My poet, is it thy delight to see thy creation through my eyes  
and to stand at the portals of my ears silently to listen to  
thine own eternal harmony?"

"Thy world is weaving words in my mind and thy joy is adding music to them. Thou givest thyself to me in love and then feelest thine own entire sweetness in me."<sup>23</sup>

<sup>18</sup> Personality, p. 47.

<sup>19</sup> Dated, Santiniketan, 15th Jyaistha, 1343 B.S.

<sup>20</sup> Shakespeare.

<sup>21</sup> *Personality*, p. 69.

<sup>22</sup> *Op. cit.*, p. 74.

<sup>23</sup> *Gitanjali*, No. 65 (p. 61).

In sober prose, Creation is, assuredly, no more and no less!

On this high-pitched key, we close with the fervent desire of the poet for a 'Return once more' (*punarāvartan*) to that very world which in fact and in truth is interwoven with fibres of his heart and soul:

*"Ābār jadi ichhā kara ābār āshi phirey!"*

[If you will me to return, surely return I will]

## Tajmahal

*Rabindranath Tagore's poem done into English prose*

SOMENATH MAITRA

O Emperor Shah Jahan, you knew that life and youth, and wealth and fame drift away in the current of Time; and it was your ceaseless endeavour that only the sorrow of your heart should be enshrined for eternity. Let kingly power, thunder-hard, be absorbed if it will into the Eternal Slumber as the purple colours of sunset fade away into the darkness of night; but let this one sigh from the depths of the heart rise up for ever and make the sky above it tender with regret—this was the longing of your soul. Let the pomp of diamonds and pearls and rubies be lost if it will, as the play of colours of the magic rainbow suddenly vanishes and leaves the sky bare; but let this one tear-drop on the cheek of Time, spotlessly bright, this Tajmahal, remain for ever.

Alas, O human heart, thou hast no time to look back again and again on anyone here, ah me, no time at all. Life's swift-flowing stream carries thee from one landing-place to another in the World; the burden in thine arbours at the South Wind's magic chant, Spring's *madhavi* buds fill the fluttering robe of the garden, even at the moment comes the twilight of parting and strews the dust with the withered petals. There is no time here for lament; and so thou makest the *kunda* to blossom in the dewy nights to adorn Autumn's bowl of tear-washed joys. Alas, O heart, at the end of thy day and thy night thou hast to leave all thy little hoard behind thee on the road side.

There is no time here, none at all, O king. That is why you were anxious to beguile Time's heart with beauty. What a garland you have

hung on her neck by arraying formless Death in deathless Beauty!

There is no time here for grieving evermore, and so you have bound fast your unquiet tears in the coils of everlasting silence. The name by which on moonlit nights in silent halls you softly called your beloved, that whispered call you have left here in the ears of eternity. All the sorrows and tenderness of love has blossomed on silent stone in endless flowers of beauty. O Emperor poet, this is the picture of your heart, this is the new *Meghaduta* that rises up in unique song and rhythm towards the Unseen where your sorrowing Beloved is one with the first glimmer of light at Morn, and the tender sigh of earth and sky at the tired end of Day; and with all the ethereal wealth of loveliness of the jessamines on the night of the full moon—on the shores beyond speech from the gates of which the eye comes back again and again like a beggar turned away. Your messenger of beauty eluding all Time's watchers has run on for ages carrying this wordless message: "I have not forgotten, I have not forgotten thee, O my Beloved."

O great king, you are gone for ever, your kingdom has passed like a dream, your throne is in fragments; and of your armies under whose tread the earth used to tremble the memory is blown about in the wind with the dust of *Delhi* streets. The minstrels sing in your praise no more, and the melody of the *Nahabat* mingles no longer with the murmur of the *Jamuna*. The music of the anklets on the feet of fair women has died away in the drone of the cicala in lone corners of your ruined palace and fills with weeping the sky at night.

Yet your messenger, undimmed and unwearied, untouched by the rise and fall of kingdoms and the swell and cease of birth and death, cries out in unvarying tones the words of eternal longing, "I have not forgotten, I have not forgotten thee, O my Beloved."

False words! Who says you have not forgotten, who says you have not opened the door of Memory's cage, that your heart even today is pent up in the eternal night of the Past, that it has not escaped through Oblivion's path of freedom? This tomb stands for ever motionless here in the dust of the world and keeps death tenderly covered in the cloak of Memory. But who can keep Life so? Each star in the sky calls to it, its invitation is to the worlds beyond, to ever new spheres of light. It cuts the knots of Memory and runs out unshackled into the roads of the Universe. O Mighty Emperor, no empire ever could hold you, nor all the lands and seas be spacious enough for you. So at the end of life's festival you have spurned the Earth with your feet as if it were an earthen pot. The chariot of your life ever moves forward while your handiwork lags behind, because you are greater far than your own creation.

However far I cast my eye I can see no sign of that traveller. His dearest beloved could not hold him back, his kingdom moved aside to let

him pass, neither sea nor mountain could block his way. His chariot runs on today at the call of the Night to the song of the stars towards the gates of Dawn. It is you who lie here bearing the burden of memory while he, untrammelled, is here no more.

---

## Some Contacts with Rabindranath

DEBENDRA MOHAN BOSE

I had the privilege of seeing Rabindranath at fairly close quarters on many occasions since 1897 when his friendship with my uncle Jagadis Chandra Bose commenced. The exchange of letters which took place between them gives an interesting picture of the many-sided support which Rabindranath gave to Jagadis Chandra, specially during the critical period of the latter's visit to Europe from 1900-1902, when Jagadis Chandra had to struggle hard against adverse conditions to establish his claim as discoverer of a new generalisation in science.

The first occasion when as a grown up student studying in England, I had the opportunity of meeting Rabindranath and having some very stimulating discussions, occurred during his visit to England in 1912. I was present at the dinner arranged by the India Society of London, for introducing Rabindranath to the literary circle of Britain. The Irish poet Yeats presided over the dinner; the address he gave on that occasion appeared later as introduction to the English version of Rabindranath's *Gitanjali*, which the India Society later brought out. This was the first of many such talks I had with him. Like many other persons I can recall with gratitude his kindness and accessibility to all and sundry, and his readiness to discuss with each his own particular problem. On such occasions he did not talk to us as a *Guru*, a role he always disclaimed, but as a wayfarer happy to share the fruits of his enlightenment with others.

During the last period of his life Rabindranath became interested in the development of the new theory of matter as being made up of protons and electrons. Reading the books in which Jeans and Eddington popularised the conclusions of this new physics, had led Rabindranath to some original conclusions. These he first gave expression to in his Hibbert Lectures of 1930, delivered in Oxford with the title "Religion of Man". In an appendix to these lectures, the substance is given of a very interesting discussion he had with Einstein. The conclusions which Rabindranath

had arrived at from his readings of the new physics was, that since matter is made up of protons and electrons the scientific picture of matter had no relation with matter as it appears to human perception. Science therefore did not, concluded Rabindranath, deal with absolute truth but with a world of appearance only.

Einstein during his discussion did not agree with this view of Rabindranath. He remarked, "I cannot prove scientifically that truth must be conceived as a truth that is independent of humanity, but I believe in it firmly".

Continuing his study of this new physics, Rabindranath became enamoured with what he calls the new scientific doctrine of illusion or appearance (*Baijnānik Māyāvada*). After a long and sustained study during which many vocational scientists were consulted, Rabindranath published in 1937 his popular scientific essay "Viswa Parichaya". In course of two years five editions of this book were published, showing the wide appeal which it had made to the reading public of Bengal.

Today I shall confine myself to recounting some of the contacts I had with Rabindranath during 1928-40, the period during which many of the scientists who had contributed to the development of this new physics stayed for some time in Calcutta, and of our attempts, not always successful, to arrange meetings between them and Rabindranath, and of the discussions which these contacts gave rise to.

Many of the physicists about whom I shall have occasion to speak, I met in 1927 during the International Congress of Physics organized on the occasion of the Birth Centenary of the Italian physicist, Volta at Como (Italy). Mussolini was responsible for this large-scale celebration; Einstein alone amongst the leading physicists did not attend the Congress. Amongst those whom I met and who later visited or planned to visit India, I can recall the names of Lord Rutherford, Bohr, Eddington, Jeans, Heisenberg, Sommerfeld and Millikan. The conference was held at the turning point in the development of quantum theory, for whose modern formulation amongst others Bohr, Heisenberg, Sommerfeld were prominent.

Of these the first two to visit India (September 1928) were Heisenberg and Sommerfeld, both of whom stopped a few days in Calcutta on their way to attend another international conference in Physics in Japan. Heisenberg appeared one day without any previous intimation in the University College of Science. Some of us including so far I remember S. K. Mitra, P. N. Ghosh, B. B. Ray and myself arranged a lunch at Firpo's for Heisenberg. Rabindranath was in Calcutta at that time. Heisenberg having expressed a desire to see him, it was arranged that we were to take him the same afternoon to Jorasanko at 4 p.m. As there was some time between the end of the lunch and the time fixed for the visit to Rabindranath, we strolled along the footpaths of the Chowinghee and Chitpore Road, stopping on the way to peep into some interesting places including the

Indian Museum. On arriving at Jorasanko we found that Rathi Babu had arranged a fine tea for us. We left Heisenberg to have him talk with the poet. I do not remember what was the substance of his talk, but Heisenberg was very much impressed by the poet's illuminating personality, which reminded him of a prophet of the old days. Heisenberg then only about 28, was a tall handsome young man of the Nordic type. He belonged to the idealistic youth movement of the first post-war Germany.

After the Como Congress, I met Prof. Sommerfeld again in Munich in the summer of 1928 and arranged his tour programme in India. Acharya Jagadis Chandra with his wife later visited Munich, and came to know Sommerfeld rather closely. It was arranged that after completing his tour programme which included a visit to Megnad Saha at Allahabad, Sommerfeld would spend a few days in Darjeeling with the Boses before starting for Japan. While on his way to Darjeeling, Sommerfeld was telegraphically advised to return to Calcutta by an Indian colleague, as a heavy rainstorm was brewing in the Darjeeling area. When I went to receive Sommerfeld at the Darjeeling station he had not arrived. Later I received a letter from him giving the reason for his cancelling his journey. We in Darjeeling were not aware of and did not experience any rainstorm during this period.

As Prof. Sommerfeld had a few days to spare in Calcutta, Prof. P. C. Mahalanobis arranged for his visit to Santiniketan where he spent a whole day with Rabindranath.

In 1930, the poet was starting on his last visit to Europe, which included his engagement at Oxford to deliver his long promised Hibbert Lectures. Subsequently he also met Einstein. While hearing him discuss plans of the coming European tour, I could not help asking him "Sir, why are you anxious to go so often abroad to see new countries and meet new people? One of your great creative periods coincided with your stay in a houseboat on the *Padma*; you did not feel then the need for meeting new people in strange countries?" The poet replied that at that period he was immersed in a world created out of his imagination, and he did not feel the need for the stimulus which contact with the outside world brings. Now he had arrived at a stage of maturity, and his writings had acquired a wider intellectual outlook, he felt the need for meeting people of other mature civilizations. Agreeing with his views I could point to instances of similar transition in the creative efforts of some of the great artists of Europe, like Shakespeare, Goethe, Beethoven, in whom from a lyrical sensuous outpouring of youth a transition took place to a mature balanced intellectual production.

In January 1938, the Silver Jubilee session of the Indian Science Congress took place in Calcutta. The British Association was to be represented by a representative group of Scientists including Lord Rutherford who

was elected to preside over the Silver Jubilee session. At the last moment following the unexpected death of Rutherford on an operating table, Sir James Jeans was elected to replace him. With Jeans came Eddington.

Rabindranath on hearing of their coming was very anxious to meet them. It was their popular exposition of the new physics which had prompted him to write his *Viswa Parichaya*. He had already a discussion in 1930 with Einstein on his interpretation of the scientific doctrines of the world as appearance and now he wanted to meet Eddington and Jeans. It was arranged by the Science Congress authorities that a party of scientists would visit Santiniketan; the party which went did not include Eddington and Jeans—it was a very unfortunate misunderstanding. Later Rabindranath spoke very feelingly of his intense disappointment; he said that he was preparing to come to Calcutta but he stayed back when he heard of the proposed visit of a party of Science Congress delegates. I have been informed that Rabindranath wrote a letter to Eddington and received a reply from him. It would be interesting to read Eddington's reply if it had been preserved.

Another world famous physicist passed through Calcutta in November 1938, Professor Millikan, whose popular exposition on Cosmic Rays Rabindranath had also read. Millikan with his wife and two assistants landed in Calcutta to make some upper air measurements of Cosmic Ray intensity at three localities in India—Agra, Peshwar and Bangalore. Prof. and Mrs. Millikan were our guests in a Calcutta for a short time. Knowing Rabindranath's interest in cosmic rays I had suggested a visit to Santiniketan. Prof. Millikan regretted very much that his tightly scheduled programme did not permit his breaking the journey at Santiniketan; I learnt later that it was a disappointment to the poet that Millikan could not come to Santiniketan.

On August 7, 1940, a delegation representing the Oxford University visited Santiniketan to confer on Rabindranath the L.L.D. degree (*honoris causa*). Sir Maurice Gwyer, the then Chief Justice of India and Vice-Chancellor of the Delhi University, presided over the ceremony. Dr. S. Radhakrishnan was a member of the delegation. The whole ceremony was very impressive; only two classical languages, Latin and Sanskrit, were used. Mr. Justice Henderson of the Calcutta High Court gave an oration in Latin as a Public Orator; Rabindranath replied in Sanskrit.

On the evening of August 9, after the invited guests had departed, Rabindranath took his seat on the eastern verandah of Uttarayan. Many people including some guests and senior members of the Visva Bharati sat round him. The talk ranged over various topics, which included a discussion on modern English poetry. Rabindranath turned round to me and enquired about Professor Millikan's visit, and how the Cosmic Ray investigations in the Bose Institute were progressing. After making a suitable

reply I broached before him a subject which since the outbreak of the Second World War had been troubling me for some time; it referred to Hitler's first overwhelming success and the apparently hopeless fight which some of his opponents were putting up. It appeared to me, I said to Rabindranath, that like the Zoroastrians we have to accept the view that in this world Good and Evil represent two opposing principles between whom an eternal conflict was going on. I felt then, and do so even now, that the world would have been a much more degrading place to live in, if in every age there were not some people to take up such apparently hopeless fight for what they believed to be the good. The Victorian doctrine of progress did not represent the real world situation.

Rabindranath in his gentle voice differed from my view. He pointed out how at one time the earth was covered by a mantle of asphyxating vapour including carbon dioxide; gradually part of this gas mantle was replaced by oxygen which made it possible for life to appear. There has been since then, in spite of many set backs, a gradual evolutionary upward development, which for the present has ended with the appearance of man, with his power of speech, capacity for intellectual and artistic creation, and the development of moral and religious ideas.

In September soon after the August 1940 Convocation, Rabindranath came to Calcutta and stayed for a few days in the western room of the Vichitra Bhavan, Jorasanko. He was on his way to Kalimpong to stay with Pratima Devi; Rathi Babu was touring his zemindaries in Rajshahi. On several occasions my wife and myself visited the poet. One day our talk touched on the subject of death and immortality. Rabindranath expressed the view that he could not conceive how his personality which had been so enriched by his varied experience throughout life would be snuffed out with death, and there would be no continuity. I remember reading in Goethe's *Conversations*, that towards the end of his long and fruitful life he gave expression to a very similar view. These views can occur only to very gifted people looking back in their old age to all the rich experiences which they had garnered in their life's journey.

---

# Wild Swans

(From Rabindranath Tagore's poem 'Balaka')

LALITMOHAN CHATTER JEE

Gleaming in lights of eve the winding *Jhelum* stray'd,  
— Then dusked like a curv'd sword-blade  
    That in the sheath you hide;  
    Day ebb'd: with night's black tide  
The stars, like offer'd flowers, floated down the stream :  
    The dark hill-foot did seem,  
    With rows of *deodars* pale  
Like the slumber-stifl'd speech of the dreaming vale !

Then suddenly heard I  
    The evening sky  
Was swept with flash of sound that pass'd away  
Farther and farther off upon its endless way !  
— O wild swans !  
Drunk with the tempest's madness those your vans  
    With sound of laughter went  
Awakening all the sleeping sky to wonderment !  
    The sound of your wings' stroke  
    Like *apsar* maidens broke  
The holy meditation of the Brooding Quiet :  
    A-shiver set  
The mountains in the dark that stood :  
    Shiver'd the *deodar* wood ....

O swans in flight !  
To me you've opened what the silence hid to-night :  
    Under it all I hear,  
    Far and near,  
Sound of quick and quivering wings !  
    The grass that springs  
Flaps its wings in the sod, its sky :  
    Deep and all unseen where they lie  
    In sprouts their wings have spread  
    The seeds in their dark bed :

The earth beneath me reels,  
 The very woods and hills  
 Are in flight, passing on and on  
 From isle to isle, from th' Unknown to the More Unknown! ....

In my heart I seem'd to hear,  
 With myriad birds in flight  
 By day and night,  
 From its nest another Bird had flown  
 On some quest from shore to shore unknown !  
 From countless wings this music thrill'd the sphere—  
 "Not here, not here, elsewhere, some other where !" ....

---

## Urvashi

[*From the original version of Rabindranath Tagore's famous poem* ]

LALITMOHAN CHATTERJEE

Nor mother thou, nor daughter, nor art new-wed bride,  
 O Urvashi, O Nandan's pride !  
 When tired eve came down in golden garments' fold  
 Not thou to light the cottage lamp wert ever told ;  
 Nor — while breast heav'd and lower'd eyes a smile suppress'd —  
 Were to a bridal bed thy timid steps address'd  
 At midnight's hush'd rest.  
 Nay, like the dawn art thou reveal'd  
 Unshrinking and unveil'd !

O uncaused loveliness, O sweet rootless flower,  
 When began thy perfect power ?  
 On what primeval morn didst rise from churn'd main —  
 Thy right hand nectar held, thy left hand deadly bane ?  
 The charm'd sea before thee softly broke and fell :  
 His million-hooded wrath thy loveliness did quell  
 And bowed to its spell !

Desired of Heaven, flawless fair —  
All in thy beauty bare !

Wert thou never bud, a sweet maiden fair and free,  
O ever-youthful Urvasi ?  
Sole darling of thy dark-roof'd house, didst thou never play  
With pearls for toys and with jewels in bright array ?  
In what gem-lit chamber, by whose mothering side  
Didst sleep on coral bed, lullabied by the tide,  
Thy face smile-glorified ?  
Nay, to the world thou camest full-grown  
In youth and beauty's crown.

From age to age the world's belovèd thou hast been  
O Urvasi, O beauty's queen !  
For thee the holy saints the fruits of penance yield ;  
And at thy glance's urge the worlds with youth are thrill'd ;  
Thy maddening fragrance far the blinded winds do spread ;  
Like bees by honey drawn, poets to thee are led  
In singing entrancèd ;  
While, with anklets' jingle, skirts' sway, —  
Flashing dost turn away !

Before th' assembled gods dancest in ecstasy  
O swaying wave, O Urvasi !  
In rhythmic swell the deep-sea waters follow thee ;  
Earth's golden scarf of corn-crests waving flutters free ;  
The falling stars are jewels from thy necklace shed :  
In self-forgetful dream the hearts of men are led —  
The dancing blood is sped ;  
Lo, in the offing bursts thy zone —  
Ah, wild in abandon !

Like Dawn on Sunrise Mount all fresh and fair to see,  
O world-chanting Urvasi,  
The tears of men do wash thy body's comeliness ;  
Their red heart-blood doth dye thy twin feet's loveliness ;  
Behold those shining limbs thy loosen'd tresses greet ;  
The world's impassion'd soul blossoms to hold thy feet —  
So light, so flower-sweet !  
In ceaseless revels dost thou move  
O nymph, O world's dream-love !

Hark, on every side they weep, they weep for thee,  
    O cruel heedless Urvasi !  
Will that primeval age visit the world again ?  
    With dripping hair wilt thou arise from out the main —  
That primal form that rose the primal dawn to greet  
To bear the eyes of men alas! too tender-sweet  
    Weeping them to meet —  
While Ocean heaves in music deep  
    And waves do toss and sweep ?

No more ! O never more ! Thy orb we shall not see  
    O sunken star, O Urvasi !  
So still on earth, e'en on the glad spring breeze's borne,  
Whose sigh comes floating, as if lonely Love did mourn ?  
When the moon's bright laughter fills north, south, east and west  
A strain of memory comes with a strange unrest,  
    A strain that tears doth wrest.  
And still the heart hopes on and sighs  
    For thee that knowest no ties !

---

# Rabindranath's Mysticism

PARESNATH BHATTACHARYYA

The epithet "mystic" as applied to Rabindranath may be a misnomer. He is, indeed, not a mystic par excellence. The ceaseless flame of mysticism does not consume him as does the mystic. It does not exact Rabindranath's life-long labour like a stern task-master. Yet an under-current of mysticism often breaks out in him into sparks of blinding radiance. Much of his writings is pregnant with a mystical meaning profound enough to find him a place among the first-rate mystic poets of the world. The problem, however, to which of their categories he belongs, is a hard nut to crack. Yet Rabindranath's balance seems to be on the side of a love, beauty and devotional mystic.

Mysticism does not absorb Rabindranath. It does not span the measure of his life. It is not, again, the force motivating all his aspirations and endeavours. The transcendent impulse, which over-reaches the world and seethes the mystic mind with a divine discontent setting at naught the claims of the senses seems to jar upon him. Absorption into an unbroken union with Reality divorced from heart to heart love, sundered from beauty personified or embodied, is alien to the genius of Rabindranath. Not that no transcendent urge surges in him. Nor, again, that our poet does not dwell in the more real world of the mystic. But it is in the fitness of things that he should not. To be lost or merged in the "Ocean Pacific of God", as Sri Ramakrishna's salt-doll was, is not consonant with the naure of a poet or an artist, for he is the medium through which super-sensuous reality seeks sensuous or imaginal representation. "God with us is not a distant God; He belongs to our homes, as well as to our temples" (Personality).

"Beauty", says Hegel, "is merely the spiritual making itself known sensuously." In 'Pratisrsti' the poet's vision of the universe is God's through the poet's eyes, and the poet's audition of his songs is God's through the mediation of the poet's ears. Divine creation finds an echo in the poet and this, transfused with divine love, stirs up the poet's songs. The poet's enjoyment of beauty is God's or the King-poet's enjoyment of his own work, focalised through the poet's personality. The poet, therefore, is more conversant with imitations or ectypes than with reality or the eternal archetypes. The Platonic theory tends to degrade art to the fantastic copying of copies. Rabindranath, however, regards artistic creation as real and not as bubbles bereft of content. Art, though a step removed from Reality, is real, for without being diversified into the manifold process of artistic creation, Reality fails to realise itself and becomes an abstract unity

divested of diversity. As Rabindranath says, "And this is Reality, which is truth made our own—truth that has its eternal relation with the Supreme Person" (What is Art?). In one of his exquisite songs the poet chants, "Thus it is that thy joy in me is so full. Thus it is that thou hast come down to me. O thou lord of all heavens, where would be thy love if I were not? Thou hast taken me as thy partner of all this wealth. In my heart is the endless play of thy delight. In my life thy will is ever taking shape. And for this, thou who art the King of kings hast bedecked thyself in beauty to captivate my heart. And for this thy love loses itself in the love of thy lover, and there art thou seen in the perfect union of two" (Gitanjali). "Art", as he further says, "is the response of man's creative soul to the call of the Real" (The Religion of Man). "In Art the person in us is sending its answers to the Supreme Person" (Personality).

To add to the controversy already raised, what is an abiding passion or temperament with the mystic is, with an artist, a passing emotion or more or less a momentary emotional mood. To the extent that this transient state of mind is fashioned into a durable disposition, it exceeds the boundary of poetry or art and culminates into religion or mysticism. The artist may at times cross the boundaries of the "more real world of essential life" in which the "free soul" of the mystic dwells. But this transition occurs in the artist's brief moments of creation. He cannot stay in this transcendent region. The light wings of fancy fail to beat in this immortal sphere. Soon do they droop down palsied to this mortal earth bearing the higher world's tidings. "Visitations from above" are not in the case of the artist the culmination of treading the arduous path of the mystic. Moreover, the artist's scaling of the mystical heights does not revolutionise his life. The mystic's experience brings about a total resetting of his life or a new orientation to Reality. This experience comes as a "figure" focussed on the "ground" of his entire life-history and necessarily fits in with his character. The artist's creative experience, on the other hand, may leave him the ordinary man that he was before. It may fail to effect a redistribution of his life-processes, for it remains more or less a "visitation from above", which, on expiry, leaves behind "a finite clod untroubled by a spark", till another moment of inspiration arrives.

Yet in spite of all that is said against the mystical denomination of Rabindranath, his poetic mysticism defies denial. As Conventry Patmore defines it, "Mysticism is the science of the ultimates, . . . . the science of self-evident Reality, which cannot be reasoned about." Knight Dunlap describes it as "the belief in a third kind of knowledge other than sensuous perception and intellectual inference." Mystical knowledge, which is the Idea of the Holy, according to Rudolph Otto, is "mysterium tremendum et fascinans". The consensus of psychological opinion holds a belief in the Ultimate Reality and its knowability through some non-rational or supra-

rational faculty to be the two main theses of mysticism. Rabindranath's faith in the Ultimate Reality is, in the first place, unshakeable. Like Otto's "numinous experience" Rabindranath's mystical consciousness is, on the subjective side, "creature feeling"—the emotion of a creature submerged in and overwhelmed by its own nothingness in contrast to that which is supreme above all creatures. On the objective side, this experience relates to the mysterious Reality which is both tremendous and fascinating at the same time. It is not, however, absolutely beyond our apprehension and comprehension, as claimed by Otto. The poet regards it not as something inherently "wholly other", whose kind and character are incommensurable with our own. It is apprehended, though not comprehended. Not reason, but intuition is the faculty adequate to this knowledge. Mysticism as "experience of an immediate or intuitive contact or union of the self with a larger-than-self, be it called the World-Spirit, God, the Absolute or otherwise", finds in Rabindranath an eminent champion. The mystic's "inner light of intuition brings its own certitude and self-sufficiency" needing no rational support whatsoever. "Discursive reason raises the dust of arguments by the storm of words and blinds the investigating intellect", says the poet (Karhi O Komal). "All charms fly at the cold looks of philosophy", as Keats says. The consciousness of Reality is its own evidence. It is self-luminous in character. To stand face to face and commune with Reality, to apprehend it by a decisive glance of intuition without the insertion of logical steps separating the knower from the known, is the modus operandi of Rabindranath as of other great mystics all over the world. "The eyes fail to behold thee, though thou liest in every eye. The heart fails to grasp thee, though thou hidest thyself in every heart", sings the poet. It requires two to allow of the relation between the seer and the seen or the knower and the known. But One and Secondless as Reality is, who would see whom and who would know whom?

Rabindranath's intuition is motivated by love. He regards man as essentially a lover. Love is the faculty of true knowledge, for it feels itself at one with the beloved and overcomes the barriers that separate him from the lover. To put the point in the poet's own language, "His freedom and fulfilment is in love, which is another name for perfect comprehension. By this power of comprehension, this permeation of his being, he is united with the all-pervading Spirit, who is the breath of his soul" (Sādhanā). Our poet does not argue out any philosophy. As a matter of fact, he harbours a strong dislike for speculative philosophy which deals with abstractions and takes us away from concrete reality. This aversion to reason is well expressed in one of his poems where he describes the baby's mind which holds converse with the stars, "a sky, the silly clouds and rainbows" and in which "Reason makes kites of her laws and flies them, and Truth sets Fact free from its fetters" (Crescent Moon). Understanding covers only

a fragment of our soul, while love exhausts it. Thus not understanding but love makes Reality accessible to us. "To understand anything", he says, "is to find something which is our own, and it is the discovery of ourselves outside us which makes us glad". In other words, to understand is to love, which is the highest bliss man can attain to. In the beloved only "we find our own soul in the highest sense" (Sādhanā). Again, "Love carries its own explanation", says Rabindranath (The Religion of An Artist).

In spite of himself the poet tends towards a mystical and for the matter of that an idealistic philosophy. The Reality which haunts and prompts him in his Pilgrim's Progress is the Spirit or Consciousness. He has been "content to discover the soul and surrender himself to its spontaneity", says W. B. Yeats in his introduction to Rabindranath's English version of Gitanjali. Consciousness lends its hue to emerald and makes it green. It tinges ruby with red. "In his creative activities man makes Nature instinct with his own life and love". (The Religion Of An Artist). Beauty is the lover poet's gift to Nature. Sense-objects serve only to conceal her true character. "Our true habitation and name" are in the more essential world which is above sense. We are no mere playthings of Nature but are the rightful owners of life immortal and bliss ambrosial, for we are the children of God. This subordination of things mundane to the perennial realm of the spirit is the very nerve of idealism. It is not, however, mentalism or subjective idealism that Rabindranath suggests. His idealism is not destructive but affirmative of the finite world of matter, life and mind. This world in its totality is the tabernacle of the living God, severed from which He becomes an empty shadow of Himself. "The Infinite of India", which he calls the Soul of his soul, "was not a thin non-entity devoid of all content" (Sādhanā). The individual is a finite centre of divine manifestation devoid of which God lacks the concrete wealth of His infinitude. God's infinitude lies in His manifestations into the manifold rhythm of matter, life, mind and spirit. He is revealed in Nature appareled in the golden beauty of the sun, the silvery rays of the moon, the blue firmament bedecked with the stars, the wonderful realm of sound, touch, colour, smell and taste. Everything is the true objectification of the Ideal which is the most real among reals breaking into the perpetual ripples of ever-new creations through the mediation of the recipient poet. Everything is the outflow of divine love which pulsates, throbs and thrills the universe. Reality as apprehended by Rabindranath's intuition of mystical love is a concrete individual, a unity in and through multiplicity, who is inclusive of everything transmuted into a mode of its self-manifestation. It is the *ens realissimum*, the *summum bonum* and the conservation of all values. The soul is immortal and it undergoes a cycle of endless birth as a sharer of the joy eternal of the Divine Creator. Suffering is crowned with bliss. "Life is probation and the earth no goal", Rabindranath would say with Browning. Every

stumbling-block is made a stepping-stone to success. Nothing that exists passes out of existence from the ultimate point of view. Whatever vanishes and whatever remains is unchanged, if it is dedicated to God. The poet, for example, prays to God that all the treasures accumulated and yet given up for lost by him may remain conserved at His feet (Naivedya).

Rabindranath views the universe sub specie aeterni or sub specie ideali. Yet he is not a mere idealist. He does not rear an intellectual edifice on speculative or theoretical grounds. His is rather a philosophy of life to mould it therewith. It is not "a diagram of heavens" but "a ladder to the stars" that inspires him. Idealism is a thinking consideration of Reality, while mysticism is a practical orientation to it. Idealism seeks to understand Reality, while mysticism strives to commune with it. The former locates the soul of man in the head, while the latter assigns it to the heart. Idealism leaves its votary cold, mysticism warms him up involving him in its processes. It is not a conceptual construction or an intellectual synthesis that the mystic poet aims at. He inhabits a world of concrete Reality animated by divine contact which transmutes a "finite clod untroubled by a spark" into a participant of divine bliss by whom "God is seen in the star, in the stone, in the flesh, in the soul and clod". This "practising the presence of God" and bringing it to bear upon practical life differentiates Rabindranath from the speculative idealist and aligns his philosophy of life with mysticism.

Rabindranath believes that everything around us beats with the same life as pulsates in us. Yet life is not, according to him, an ultimate reality. He rises above the category of life to that of self-conscious spirit or personality or God from whose point of view death is no less real than life. Vitalism does not satisfy him, for it is like idealism a way of thinking rather than of life. Our poet is smitten with a divine discontent which refuses to be allayed by anything short of the Infinite, for the Infinite alone is bliss. He visualises the universal vital energy that courses in man and the lower animals. But this knowledge is more than theoretical in his case and the vital principle, according to him, though real, is less than Reality. Reality must not be anthropocentric, or judging God from the point of view of man. Mysticism, on the other hand, is the immediate apprehension of God from His point of view. From the finite standpoint diverse phenomena are perceived piecemeal missing the link which enlivens them and renders them intelligible. Rabindranath's world of art, on the other hand, centres round God or the same Reality denominated by him in different ways. "Man is true", he says, "where he feels his infinity, where he is divine, and the divine is the creator in him. Therefore with the attainment of his truth he creates. For he can truly live in his own creation and make out of God's world his own world" (*What Is Art?*). Thus does the poet proclaim his faith in the ever-lasting yes. He says, "I believe that there is an ideal

hovering over and permeating the earth, an ideal of that Paradise which is not the mere outcome of fancy, but the ultimate reality in which all things dwell and move" (*The Religion Of An Artist*).

Rabindranath ascends the steep heights of mystical experience and often transports his reader to an ethereal plane "whence speech recoils, as does the intellect, its close associate". The mystic "ineffability" of a tremendous presence which is terrific and fascinating at once maddens him with the melodious music that rings and rolls in the universe. A kingdom of rhythm, all symmetry and resonance, vibrates with joy which is beauty eternal and truth triumphant. The vision of truth, beauty and goodness as the core of Reality welds bewildering diversity into architectonic unity. From the choir of heaven to the furniture of the earth, everything in the mighty frame of the universe pulsates with one "panoramic" music. The poet firmly grasps it through intuitive vision which is as vivid as tactal contact. The greatest leveller of differences, the mightiest dialectic leading to synthesis, is the golden link of love which transmutes everything into a mode of divinity and beautifies even the ugliest object. Love divine destroys even the pangs of death. It is the centre present everywhere radiating into infinite eddies of individuals and particulars. Through it the individual discovers himself in everything and everything in himself. The music of love mellows the world with honey-sweetness. Light, air, the rivulet, all brim with joy. A mellifluous strain wells up from the fount of divine music.

The poet's mystical experience takes the form of melody, rhythm and harmony. He is acutely aware of the music of the soul like Richard Rolle, the father of English Mysticism. For him, as for St. Francis of Assissi, Reality is a "heavenly melody intolerably sweet". Like these mystics, Rabindranath not merely "sees" but also "hears" Reality. In "Dhvani" the poet says, "Born was I with a mind attuned to delicate strings. Sounds from all sides in various vibrations and tunes revolved round the network of my nerves. Messengers of speechless sounds coming from an unknown world surrounded me hour by hour". Reality breathes into his ears "the music of silence" which bursts into the rhythmic utterance of the poet's soul. He listens to the footsteps of his master and hears his speechless music. "Have you not heard his silent steps? He comes, comes, ever comes", sings the poet. His mystical experience takes the form more of voices or auditions than of visions. He cannot, however, for this reason be classed as an "audile", for he is also equally rich in visual and tactal imagery.

That mysticism as ascribed to Rabindranath is not a gratuitous assumption needs more justification. As a matter of fact, the poet himself confesses to a direct contact with Reality which to him is not a speculative abstraction, but a living fact of actual experience. "The Religion of Man has been growing within my mind as a religious experience and not merely as a philosophical subject," says he in his preface to "The Religion Of

Man", which, as he continues in the body of the book, "suddenly flashed into my consciousness with a direct vision". A face-to-face acquaintance with Reality is the true touch-stone of a mystic, who abhors learning second-hand. The mystic learns and talks from his own experience with the personal warmth of feeling and emotion. Such is the case with Rabindranath also. All that he speaks about religion as a poet is from vision and not from reason. He cannot philosophically answer ultimate questions relating to evil, death and the like. Yet Reality to him is a fact beyond dispute. As he says, "Yet I am sure that there have come moments when my soul has touched the infinite and has become intensely conscious of it through the illumination of joy" (*The Religion Of An Artist*). Or, as he puts it in one of his great songs, "My songs touch his feet whom my mind cannot reach". An element of agnosticism seems to lurk in Rabindranath. It is rather realism conscious of the vastness of the infinite as against the smallness of the finite. Reality is apprehended only but not comprehended exhaustively. "We can never be sure," says Rabindranath, "that we have come to know the final character of anything that there is" (*The Religion Of An Artist*).

"Conversion" or the process of "unselfing" is a stage through which a mystic must pass. This process has been called "an adolescent phenomenon" by Sir Stanley Hall and E. D. Starbuck among others. "The first birth of the individual is into his own little world. Conversion is the individual's Second Birth or spiritual regeneration in which the larger world-consciousness presses in on his consciousness and he emerges from a smaller world of existence into a greater world of being". Rabindranath's "Conversion" or initiation into the mysteries of a larger world-consciousness takes place between the later teens and the early twenties of his adolescent life. This definite turning-point in his life finds expression in several of his adolescent poems. In one of these poems he expresses his refusal to remain confined in the prison of his narrow self, but broadens out to the world outside. This tumultuous self-assertion is not, however, so sudden and unexpected as due to a long process of unconscious incubation. The new view breaks forth into great emotion when the preparation is complete and Rabindranath is ready to be converted. His conversion comes as the climax of a long experience of conflict.

This adolescent crisis is, however, hastened by self-imposed confinement which debars him even from social life at school or college. The intensity of "storm and stress" one day let loose Rabindranath's store of pent-up energy confronting the vast universe. The awakening of his slumbering self occurs after a long spell of torpor. The poet's choked-up spring of personality rises intoxicated with volcanic energy and gushes out to shatter all shackles of restraint. A new world breaks in upon his vision. His inherent largeness is driven home to his consciousness. The call of the

“Ocean Pacific Of God” beckons him to melt his finite being into the Infinite. He must break the fetters of his narrow personality and open it out to the universe. The poet says that he does not know how one day his heart opens in a close embrace with the whole world. All human relations, nay all the links that bind things together, are responded to by his receptive heart which thrills in the fullness of joy. Love’s call elicits response in his breast. The sun, the moon, the stars and even the gross elements join in the chorus of love. Everything appears as sweet as honey. An inexhaustible spring of life over-brims him. An emotional expansion and even levitation transmit him to the sky which he animates with his exuberant spirit. He loses the sense of body-weight and is lifted to the sun who garlands him by his rays. Now, again, the poet returns to his physical consciousness and knowing that he is no better than a particle of dust, he pledges fraternity to the universe as a whole.

The mystic’s faith in the transcendent Reality is also Rabindranath’s. Reality does not exhaust itself in appearance. It is the inexhaustible Infinite which encompasses the universe and yet leaves a remainder like the thousand-headed, thousand-eyed and thousand-legged Purusa of the Purusa-Sukta. Rabindranath is a great contemplative who freely dwells in the realm of Reality breaking all barriers of finitude. Yet static or passive contemplation ill becomes the temperament of the poet. He does not revel in absorbed meditation of the transcendent Reality. As he says in Naivedya, his is not the sitting posture of the yogin with the gate ways of the senses locked up. His is rather the enjoyment of the infinite bliss of emancipation amidst a thousand and one limitations. The mundane life of relativities is not brushed aside by him through the negative or ascetic path of elimination. Purification or consecration in his case consists in a perfect or blessed life in this earthly existence. The “healthy-minded” facing of reality as against escaping it like a “sick-soul” is his mission. His is the path of constant affirmation, the ready acceptance of everything as the gift of divine love turning humiliation to triumph and suffering to happiness.

Mystical experience is “ineffable”, for it beggars description. Awe-struck silence, admiration, reverence, love, submission and union compelled by its stupendous vastness and grandeur characterise Rabindranath’s experience of transcendent Reality. The poet knows not how his master sings but vainly strives to imitate his music. He is enmeshed in the delicate network of his song the light of which floods the world. As Rabindranath chants, “I know not how thou singest, my master! I ever listen in silent amazement. The light of thy music illuminates the world. The life-breath of thy music runs from sky to sky. The holy stream of thy music breaks through all stony obstacles and rushes on. My heart longs to join in thy song, but vainly struggles for a voice. I would speak, but speech breaks not into song, and I cry out baffled. Ah, thou hast made my heart captive

in the endless meshes of thy music, my master!" The poet apprehends but does not comprehend the master and is aware of him in the inmost core of his heart where speechless silence prevails.

Thus the poet's mystical experience is also attended with the "noetic quality". He is cognisant of his object as a positive datum of consciousness and as exceeding the bounds of his knowledge at the same time. The certainty of the transcendent presence is bound up with the intuitive certainty of his own self. Amidst all-engulfing darkness it is the self-luminous light, the only indubitable truth. It is the cynosure to guide his voyage in the billowy ocean of life. But it is not wholly known. The King of kings in His court of justice, the Creator in His ceaseless self-creation, are beyond the mystic's natural light of intuition. But even a morsel known is a thing of perfect beauty, truth and goodness and is "a joy for ever". Rabindranath's Lord of the universe is not the quantitative but the qualitative Infinite. He is not the indefinite or a mere summation of finite magnitudes. There is no hiatus dividing Him against Himself. He is a seamless unity each moment of which is qualitatively the same as every other. His manifestations are as much perfect as He is Himself. No addition to or subtraction from Him makes Him more or less than what He is. "All unfinished worship, all unbloomed flowers dropped on the earth, the stream's course choked in desert-beds, things buried in the past or lying ahead in future, are only seemingly lost. Everything remains conserved, ringing silently in the lute-strings of the Musician Divine".

"Transiency", another character of mysticism as pointed out by Prof. William James, also belongs to Rabindranath's mystical experience. It is attended with rhythm, alternation or oscillation between the introvert process of contemplation and extrovert practices like prayer and worship. It suffers from the constant ebb and flow of separation and union, despair and hope, depression and exaltation, darkness and illumination, among other states. Rabindranath's mysticism is no exception to the universal law of terrestrial gravitation. Elevation is only a phase of the rhythmic order of rise and fall. Not unoften does the poet lament that he catches only occasional glimpses and not an unbroken or ever-lasting vision of God. Union is shot through with the pangs of separation. Blessedness and peace immortal are intermittently marred by many a triviality of the mortal clay. The lucid moments of tranquility are interspersed with intervals of chaos and confusion. But this is only one side of the picture, for notwithstanding the transient nature of the poet's mystical experience, the constancy of divine presence runs as its under-current. It strikes a common note amidst the jarring elements of the mystical note. The pervading harmony amidst all discordant states is Rabindranath's still lurking belief in the transcendent presence.

"Passivity", again, characterises the poet's mystical experience. He let

himself go by “keeping silence and letting God work and speak”. “Let thy will be done in my life”, says he in one of his famous songs. Poetry is not his choice but a necessity laid on him by the master. From the first moment of his conscious life, says the poet, he was given, by which mother he knows not, a toy-flute to play with, harping on which he strayed far away from the work-a-day world. Again, he tells us, he does not know when he set out humming the song of his master, nor does he know when he went out in search of him. A spontaneous urge impelled him, he continues, to tread on the course of life like a stream or fountain. The sentiments of submission or surrender which are primarily a passive response of the mystic soul to the overpowering presence of the Divine, are also eloquently expressed by Rabindranath. “Bend my head low to the dust of thy feet”, and the like, are the common refrains of many of the poet’s songs. God is the poet of all poets who sings through our poet as His medium. He is the passive recipient and transmitter of the silent music that vibrates in the universe. The songs sung by him, the poet tells us, may be forgotten by the Master, but how can He forget those sung by Him to the poet? Again, he marvels at the wonderful music of the Master whom he listens to with stupefaction. The Divine Musician takes the forcible possession of the poet who suffers himself to be used by Him as His tool or instrument. Like Thompson’s Hound Of Heaven, God tracks the poet, who vainly strives to elude Him, but is found out. Rabindranath, as he says, does not seek Him, rather it is He who pursues him and comes uncalled. Again, the poet implores the Master to play upon him the tune which he plays on the morning light and the delightful dialect of the infant. He prays to be made the lyre of God.

Yet “passivity” or “quietude” is only one side of the shield of mystic experience. An over-emphasis laid on this point led James to distort the true meaning of mysticism. The mystic’s receptive attitude is passive only from the external point of view. On the other hand, the internal core of this passive state is active in character. Quietism has been violently denounced by Ruysbroeck, for true quiet is essentially active in character. It is a “rest most busy”, says Hilton. Von Hugel defines Quiet as the “One Act”—obviously the act of turning the soul towards Reality and the merging of the individual’s will in God’s, which is immensely active. Rabindranath is not an arm-chair mystic. He not merely professes mysticism in cold blood. He regards the heart or core of personality as the meeting point of God and man. God, according to him, is not a static but a dynamic Being. Meister Ekhert, the dynamic mystic, says, “That must be a vigorous life in which dead things revive, in which even death itself is changed to life. To God naught dies: all things are living in him”. Rabindranath’s Reality is also dynamic and ceaselessly self-creative. An experience of such Reality, therefore, cannot be purely passive,

"Disinterestedness" is yet another main mark of mystical experience. It arises out of extreme detachment from everything mundane and indifference to the fruits of all actions, or what is called *Niskāma Karmayoga*. Disinterestedness does not mean lack of all interests, which is another name of passivity or inertia. On the other hand, it means the withdrawal of all interests from finite objects and their concentration or focussing on Reality. Interest divided among many things means the frittering away of energy. Perfection, on the other hand, consists in converting the centrifugal forces into centripetal ones, rather than destroying them. Rabindranath prays to God for strength of mind so that he can hear divine music in happiness and misery or profit and loss. Equanimity in the face of joy and sorrow or victory and defeat is the touchstone of true mysticism. This balance of mind calls forth all the strength of mind and vigour at the disposal of the mystic. So it ill deserves the epithet 'passive' and 'inert'.

The states of "Purgation", "Self-abnegation", "Purification", "Surrender", "The Dark Night Of The Soul", "Illumination" and "Unitive Vision", among others, mark the mystical experience of Rabindranath. In one of his famous prayer songs he appeals to the Soul of his soul to unfold, cleanse and illumine his heart, to awaken and prompt him to activity, to free him from inertia and doubt, to unite him with his fellow beings and liberate his soul from bondage, to make his mind fixed at the Lord's lotus-feet and crown his life with blessedness. In another, he prays that his egotism may be drowned in tears of devotion, that he may cease advertising himself and remain hidden behind the petals of the Lord's lotus-feet. In still another, he implores that all his love may be diverted to God, all his hopes may reach his ears, his heart may always respond to His call, all ties may be torn by the power of His pull, his beggar's bowl may be emptied of all contents, his heart may be filled with God's gifts in secret and that whatever is beautiful in life may ring in the tune of divine music. "Self-abnegation" or "Surrender", again, is eloquently expressed in many other songs of the poet with similar force. He lays down the burden of his anxious heart at His feet and makes God's will supreme. He beseeches the Poet of poets to strike his garrulosity dumb, to lay hold of his heart-flute and play upon it in high pitch Himself, to make the moon and the planets mute with His tune, to combine at His feet all that lie scattered by the force of His music, so that his life-long expressions may be silent at an instant and he may listen to His flute in endless darkness. Again, the poet wants to efface his mind and the dark shadow of his body, so that God may stand manifest with nothing to hinder His perfection.

Self-mortification of the ascetic mystic seems not to be congenial to the spirit and temper of Rabindranath. Yet the healthy-minded acceptance of evil and suffering as necessary for perfection is characteristic of him. Submission to hardships and trials of life as essential to self-discipline rather

than persecution and torture of the self together with the denial of the common pleasures of life is what the poet cultivates. Periods of doubt, sense of guilt and repentance often make the travails of his mystic path severe. These, undoubtedly, are unconscious processes of mortification though not the deliberately conscious states of a voluntary nature. "My Lord", cries the poet, "my eyes are wide open for thee! I do not see thee and yet do I search thy path with pleasure. Like a beggar do I seek thy mercy seated on the dust of thy door. Not getting mercy, even praying for it feels pleasant! .... Companionless do I want thee .... The earth overbrims with nectarous love moving me to tears. Thy absence causes me pain and yet does it give me delight!" This virile facing of stern reality softens and sweetens it and saves Rabindranath from the pathological masochism of the 'sick soul'.

"The Dark Night Of The Soul", as a precursor of effacement of the self leading to union, also overtakes Rabindranath. "Again do they surround me and veil my eyes", laments the poet. "Various thoughts crowd in me over again and make me wander hither and thither. Burning waxes by degrees and once more do I miss thy feet". Darkness enveloping the soul of the poet is brought out in the song, "Light, oh where is the light? Kindle it with the burning fire of desire! There is the lamp but never a flicker of a flame—is such thy fate, my heart! Ah. death were better by far for thee .... A moment's flash of lightning drags down a deeper gloom on my sight, and my heart gropes for the path to where the music of the night calls me". The same gloomy darkness finds expression in the song, "Clouds heap upon clouds and it darkens. Ah, love, why dost thou let me wait outside at the door all alone?.... On this lonely day it is only for thee that I hope. If thou shonest me not thy face, if thou leavest me wholly aside, I know not how I am to pass these long rainy hours". But states like these seem to be less agonizing than the Dark Night of the mystic's soul. In the case of the poet these states of disharmony and imperfect adaptation to environment do not subdue and demoralise his spirit as they do in the case of many "ship-wrecked souls". These, rather, cause "naughting" of his individual soul leading to his "utter surrender to the great movement of the Absolute Life". The Dark Night is the gateway to a higher state.

"The Dark Night Of The Soul" is preceded by the states of "Illumination", "Rapture", and "Ecstasy". The Beautiful, says the poet, came in the morning with a red parijata in hand. His dream was redolent with its flavour. His gloomy house trembled with joy and his silent lute lying on dust rang unstruck. In one among the poet's innumerable great songs, he wonders as to who graces the temple of his heart with His presence. The night coils her curtain. All gates are flung open, all candles are illumined and all lutes ring their new and ever-new notes. Everything is spontaneity

itself. The poet, in another of his superb songs, marvels at the wonderful mirth of God who, being transfused with the poet's body, mind and heart, bursts into all-illuminating lustre and who, through the magic of the poet's sense-organs, conjures up the macrocosm in the microcosm. "Ecstasy", "Rapture" and "Trance" also find magnificent expression through the poet. He sings how he has just enjoyed his union with the Beautiful. His physical frame feels gratified and his heart over-brims with fullness. His fascinated eyes dilate and his breath slows down with divine flavour. His mind is tinged with the hue of divine contact and the nectar of union accumulates in his heart. The poet's self is born anew in the Beautiful even here and now.

"Unitive Vision" in which the finite individual realises himself as at one with the Infinite is eloquently expressed by Rabindranath. In the state of union all is unravelled and the vast ocean of the universe breaks into waves and rocks in joy. Ruysbroeck calls this state the "Ocean Pacific Of God". Our poet, however, does not aspire after liberation from bondage away from this world and so tends to disfavour absorption into the Infinite. "Deliverance is not for me in renunciation", as he sings. He likes to remain a distinct individual holding constant union with the God-head and to taste divine bliss. Proximity to or co-existence, rather than identity with the Infinite, is the poet's aspiration and endeavour. Liberation in the sense of escape from life is discarded by the poet, who as a love and beauty mystic relishes the enjoyment of the infinite manifestations of God split up into thousand rays and colours through the spectral analysis of his senses. So the unitive vision of mystics like Sankara and Spinoza is legitimately outside the purview of Rabindranath's mystical experience. Unity, in his case, leaves room for multiplicity. He does not want to be merged or lost in God. Rather, he strives to maintain some distance from Him, so that he may pray to and worship and commune with Him or stand every day face to face with God with folded hands. "Day after day, Oh Lord of my life, shall I stand before thee face to face", sings the poet. Again, he sings, "I know thee as my God and stand apart". Deification and not identification is Rabindranath's cherished goal of life. God with him is not a lion's den whence travellers never return, but the positively perfect being in whom nothing is lost but everything is conserved in its proper place and function. The finite individual stripped off of all personal distinctions becomes the instrument of divine manifestation. It is transfused with and transmuted by God. In this state "we behold that which we are, and are that which we behold". A duality as distinguished from dualism of the finite soul of the poet and the Infinite Being remains unresolved in Rabindranath. To him "truth is beauty and beauty truth" and "a thing of beauty is a joy for ever". But it takes two to appreciate beauty. As the poet sings, "I have had my invitation to this world's festival, and thus my life has been blessed.

My eyes have seen and my ears have heard". The poet's eyes wander about with content, in the abode of beauty and his ears are merged into the depths of music, as he says. The Lord has placed him in charge of playing the flute in His festival and so does the poet link his weal and woe in songs. If the time is ripe now, he asks his Lord, when he may go in and see His face and offer his silent salutations to Him.

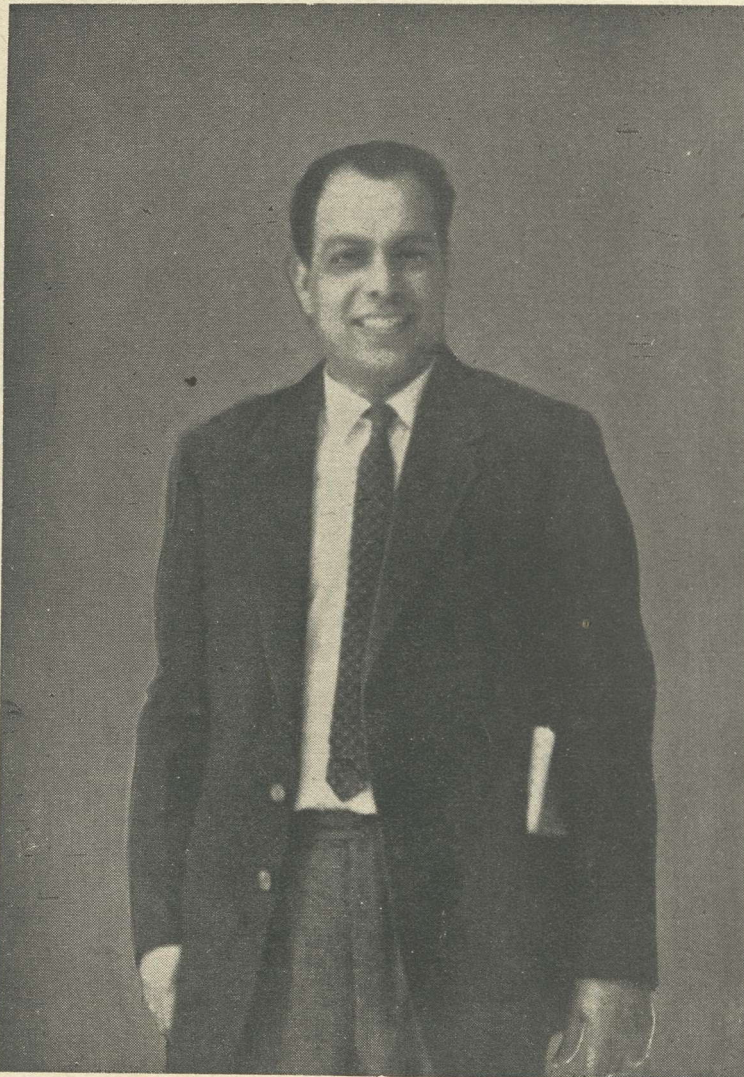
---

---

## **OBITUARY**

This year we lost some of our distinguished professors and ex-students. A few pages are offered here to express our heart-felt reverence and gratitude to them all. May their souls rest in peace.

---



প্রবাসজীবন চৌধুরী

জন্ম—৩ৱা আগস্ট, ১৯১৭

মৃত্যু—৪ঠা মে, ১৯৬১

## Prabasjiban Chaudhury

It was some twenty years ago that I first came to know Prabasjiban Chaudhury as a pupil in the Post-Graduate English classes at the University (he had a triple Master's degree: in Physics, English, and Philosophy—an enviable equipment). I soon sensed his brilliance, and there was something about him that drew me to him. This was the start of a close association unbroken till his death. The last I saw of him was a couple of days or so before the College closed for the summer vacation. We talked for quite some time, and his looks and talk were as radiant as ever. Who could have imagined then that Death was stalking him at that very hour? A week or so later I had been running my eyes one evening over a Bengali newspaper when they came to rest on a sentence that spoke of the University Senate having passed a resolution of condolence on the death of Dr. Prabasjiban Chaudhury, Head of the Department of Philosophy, Presidency College ... After a sleepless night, I picked up that paper over again the next morning to make sure that I had read aright; the grim news was still there in cold, unrelenting print. Few deaths have shocked me more. I was totally unprepared for this sudden extinction of brilliant promise. It was with intense interest that I had been watching his career all these twenty years—his rise to fame as a teacher and philosopher. It seems to be only the other day that he got a first in Philosophy, with specialization in Aesthetics, followed by the Griffith Prize, the Premchand Roychand Studentship, and the D.Phil.; only the other day, too, that he came to see me on the eve of his departure for Shillong to hold his first teaching appointment. From Shillong he went to Mogha; from Mogha to Santiniketan; from Santiniketan he came finally to Presidency College. The day he came to see me after joining his appointment here, eight years back from now, was one of the happiest in my life just as the one I read of his death was one of the darkest. Not even a year is gone since he came back from the U.S.A. where Cornell had invited him as a Visiting Fellow and where he had taken part in undergraduate and post-graduate teaching at the University of Southern California; on his way back he had taken part as a Sectional Vice-President in the International Congress of Aesthetics at Athens. Only a couple of years ago I had the pleasure of reading in an American journal of philosophy an account of contemporary Indian philosophy, in which his work had been especially mentioned and in detail. Not to speak of his books, the tally of his papers alone, published in foreign journals, would constitute a fine record for a young man of 44. No praise could be too high for the pains he

took, which I witnessed with my own eyes, to keep abreast of recent developments in western philosophy, of the study of one of which, the Philosophy of Science, he was a pioneer in this country. Most of the time when he was not teaching he was reading or writing, and in a way he martyred himself to his passion for knowledge. The present year has been a bad year for me so far as my old pupils are concerned. It started with the sudden death of Pratapchandra Sen; then it was Bimalchandra Sinha's turn; and now Prabasjiban Chaudhury; all brilliant young men with whom it had been my good fortune to have come into close contact at one time or another, though the subjects of their specialization were different from mine. And they have all passed away long before their time at the height of their powers. Prabasjiban's sudden and unexpected death, in particular, is an unspeakable tragedy. I do not know what consolation I could give myself or to those more immediately concerned in his death—his aged parents, his wife, his young children.

T. N. S.

## অতুলচন্দ্র গুপ্ত

অতুলচন্দ্র জন্মগ্রহণ করেছিলেন বংপুরে। তাঁদের আদিবাস ছিল ময়মনসিংহ জেলার টাঙ্গাইলের অস্তর্গত ছোটবিশ্বার্ফৈর গ্রামে। স্বদেশী আন্দোলনে, শিক্ষাসংস্কারে, সাহিত্য-পর্যালোচনায় তাঁর উৎসাহের কথা ভোলবার নয়। ১৯০৫-এর দেশব্যাপী উদ্দীপনার প্রহরেই তাঁর ছাত্রজীবনের শেষ পর্ব উদ্ধাপিত হয়েছে। প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে এফ-এ এবং বি-এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে এম-এ পরীক্ষায় তিনি দর্শনশাস্ত্রে প্রথম শ্রেণীতে প্রথম হন। অতঃপর আইন পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে কিছুদিন জাতীয় বিদ্যালয়ের শিক্ষকতা করেছিলেন অতুলচন্দ্র। প্রথমে বংপুর আদালতে তাঁরপর ১৯১৪ থেকে কলকাতা হাইকোর্টে তাঁর ওকালতি শুরু হয়। ১৯১৭-১৮ শ্রীষ্টাব্দে কলকাতা বিশ্ববিদ্যালয় আইন কলেজে তিনি অধ্যাপনা আরম্ভ করেন এবং বছর দশেক সে-কাজেও নিযুক্ত ছিলেন। এদিকে ১৯১৪-তে প্রথম চৌধুরীর সম্পাদনায় ‘সবুজপত্র’ প্রকাশিত হয়। অতুলচন্দ্রের শালক স্বর্গত কিরণশঙ্কর রায় ছিলেন চৌধুরী মহাশয়ের বন্ধু। সেই স্থিতে অতুলচন্দ্রের সঙ্গে প্রথমবারুর সোহান্দ্য ঘটে। ১৩৩৩ সালের ‘সবুজপত্রে’ তাঁর গ্রন্থিদ্বয় বই ‘কাব্যজিজ্ঞাসা’র প্রবন্ধগুলি প্রথম ছাপা হয়। সবুজপত্রে তাঁর আগেই তাঁর অন্য লেখা বেরিয়ে গেছে। সে-পত্রিকায় তাঁর প্রথম প্রবন্ধের নাম ‘অন্ধচিন্তা’। তাঁর প্রথম গ্রন্থ—‘শিক্ষা ও সভ্যতা’। অতুলচন্দ্রের অগ্রাঞ্চ গ্রন্থ যথাক্রমে—‘কাব্যজিজ্ঞাসা’ ( ১৩৩৫ ), ‘নদীপথে’ ( ১৩৪৪ ), ‘জমির মালিক’ ( ১৩৫০ ) ; ‘সমাজ ও বিবাহ’ ( ১৩৫৩ ), ‘ইতিহাসের মুক্তি’ ( ১৩৬৪ )।

প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাক্তন ছাত্রসভার তিনি ছিলেন সভাপতি। তাছাড়া এই কলেজের সঙ্গে তাঁর অস্তরিক ব্যাপক যোগের কথা ভোলবার নয়।

## চারুচন্দ্র ভট্টাচার্য

চরিশ পরগনার অস্তর্গত গ্রামে চারুচন্দ্রের জন্ম হয়। যখন তাঁর বছর দশক বয়স, সেই সময়ে তাঁকে কলকাতার মেট্রোপলিটন ইস্কুলে ভর্তি করে দেওয়া হয়। সেই বছরেই বঙ্গীয়চন্দ্রের মৃত্যু ঘটে। ১৮৯৯ খ্রীষ্টাব্দে পরীক্ষায় পাস হয়ে ১৯০১-এ তিনি মেট্রোপলিটন কলেজ থেকে এফ-এ এবং তারপর ১৯০৩-এ প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে বি-এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। সে-সময়ে প্রেসিডেন্সি কলেজে চারুচন্দ্রের শিক্ষকদের মধ্যে ছিলেন জগদীশচন্দ্র বসু, প্রফুল্লচন্দ্র রায়, পার্সিভ্যাল প্রভৃতি। ১৯০৪ খ্রীষ্টাব্দে পদ্মাৰ্থবিদ্যালয় প্রথম শ্রেণীতে প্রথম স্থান অধিকার করে এম-এ হ্বার পরে প্রেসিডেন্সি কলেজেই চারুচন্দ্র তাঁর গবেষণা এবং অধ্যাপনা আৱস্থা করেন। ১৯৪০ পৰ্যন্ত স্নাত্ককাল তিনি সেই তপস্থাতেই ব্রতী ছিলেন।

বিজ্ঞানচার সঙ্গে সাহিত্যের অঙ্গপথ অঙ্গীকৃত হলে তাঁর ক্লান্তি ছিল না। ১৯১৭ খ্রীষ্টাব্দে যখন বিশ্বভারতী সশ্বিলমী প্রতিষ্ঠিত হয়, তখন চারুচন্দ্রই তাঁর সম্পাদক নিযুক্ত হন। সে-সশ্বিলমীতে রবীন্দ্রনাথ নিজে তাঁর বচনা পড়ে শুনিয়েছেন। তখন থেকেই রবীন্দ্রনাথের সঙ্গে তাঁর যোগ ঘনিষ্ঠ হয়। ১৯২২-এ যখন বিশ্বভারতী প্রতিষ্ঠিত হয় তখন তাঁরই হাতে বিশ্বভারতীর প্রকাশন-বিভাগের ভার অর্পিত হয়। ৩৯৫১ পৰ্যন্ত তিনি সে দায়িত্ব পালন করেছেন। পরে সে-বিভাগের উপদেষ্টা ছিলেন তিনি। শেষ বয়সে তিনি 'বসুধারা' মাসিক পত্রিকা সম্পাদনা করেছেন। চারুচন্দ্রের কয়েকখানি বইঃ নব্যবিজ্ঞান (১৩২৫), বাঙালীর খণ্ড (১৩২৬), আচার্য জগদীশচন্দ্র বসু (১৩৪৫), জগদীশচন্দ্রের আবিষ্কার (১৩৫০), বিশ্বের উপাদান (১৩৫০), তড়িতের অভ্যুত্থান (১৩৫৫), ব্যাধির নিরাময় (১৩৫৬), বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার কাহিনী (১৩৫৬), পদ্মাৰ্থবিদ্যার নবযুগ (১৩৫৬) ইত্যাদি।

## বিমলচন্দ্র সিংহ

প্রকৃতির অমোঘ দুর্জ্য্য বিধামে মাটির বুকে বারে পড়ে ফুল, রেখে যায় মন-মাতামো সৌরভ। মৃত্যু এসে তেমনি জীবনের রেখা দিয়ে যায় টেনে, পিছনে পড়ে-থাকা কৌতু মাঝুষকে রাখে বাঁচিয়ে।

বিমলচন্দ্র সিংহ সম্মুক্ষে এ-কথা অবগুহীকার্য। মেধাবী ছাত্র হিসেবে তিনি কেবল পরিচিত মন, কর্মজীবনে তাঁর অসাধারণ দক্ষতা অস্বীকার করবার নয়। মাঝুষের কথা তিনি ত্বেবেছেন, মাঝুষের মঙ্গলসাধনের চেষ্টা করেছেন। মাঝুষ কি কখনো তাঁর খণ্ড অস্বীকার করতে পারে!

জ্ঞানাহুশীলনে ছিল বিমলচন্দ্রের প্রগাঢ় অনুরাগ, স্ফূর্তীত্ব আগ্রহ। এমন আকর্ষ তৃষ্ণা, এমন গভীর অনুসন্ধিসন্দৰ্ভ না হ'লে কি জ্ঞান আহরণ সন্তুষ্টি! আজীবন জ্ঞানচর্চা করবার স্থপ্ত দেখেছিলেন বিমলচন্দ্র। চেয়েছিলেন, ‘To follow knowledge like a sinking star beyond the utmost bound of human thought’. অকস্মাত মৃত্যু এসে তাঁর স্থপ্ত-সৌধকে চূর্ণবিচূর্ণ ক'বে দিয়ে গেল।

দুশ্চর জ্ঞানতপস্নায় কৃতকার্য্যতা লাভ করলেও বিমলচন্দ্র কিন্তু কেবলমাত্র শুক্ষ অধ্যয়নের মধ্যে আস্তসমাহিত করেন নি। রাজনৈতিক আন্দোলনের মধ্যে বাঁপিয়ে পড়ে তাঁর কর্মজীবনের শুরু। আর মেখানেও তাঁর অনন্যসাধারণ পারদর্শিতা সর্ব-জনবিদিত। দায়িত্বপূর্ণ মন্ত্রিত্বের কাজ তিনি যোগ্য হাতেই পরিচালনা করেছেন। কিন্তু লক্ষণীয় যে, তাঁর রাজনীতি-গ্রীতি জ্ঞানাবেষণের অন্তরায় হ'তে পারে নি। সাহিত্যের ক্ষেত্রে তাঁর মুন্দীয়ানা কোন অংশে ন্যূন নয়। ১৯৩৭-৩৮ সালে প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা সম্পাদনার মধ্যে এর প্রথম স্থচনা।

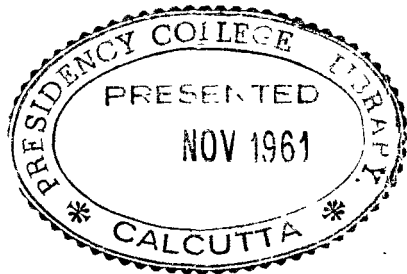
বিমলচন্দ্রের বড় পরিচয় কিন্তু একজন একনিষ্ঠ বৰীজ্জনক হিসেবে—আঠারো বছর বয়সে লেখা ‘সমাজ ও সাহিত্যে’র মধ্যে এর নিভুল নির্দশন। তিনি মনেপ্রাণে বিশ্বাস করতেন, বৰীজ্জনাধের মত মহৎ প্রতিভা আমাদের জাতীয় ইতিহাসে দিতীয়বাহিত। “স্ফুরাং সেই প্রতিভার প্রতি সম্মান দেখাতে হ'লে শুধু মৃত্যুমাট্য নয়, শুধু স্তুতি নয়, বৰীজ্জনেখনী হতে যে ভাবধারা কখনও স্থৰ্মুক্ত বারনাৰ মত বাবে পড়েছে, কখনও অগ্নিজ্ঞানাৰ মত আমাদেৱ অগ্নায় আৰ্জনাকে ভৱ্যভূত কৰতে চেয়েছে, কখনও দুর্বলেৱ প্রতি সবলেৱ অত্যাচাৰকে তৌক্ষ ভাষায় নিন্দিত কৰেছে, আমাদেৱ মৌলিক সমস্তাগুলিকে সামনে এনে দিয়েছে, কোনও প্রচলিত ভেটে তেমে যায় নি—আবাৰ সেই সঙ্গে ঝৰে গানে কবিতায় মনকে মাতিয়ে রেখেছে—সেই ভাবধারাৰ সম্পূৰ্ণ স্বান্ধীকৰণ ও কাজে প্রতিফলনই হল বৰীজ্জনত্বাবিকীৰ মহাত্ম উদ্ঘাপন।” সৱকাৰী দপ্তৰেৱ প্ৰযোজনায় এ ধৰণেৱ উৎসব যে সম্পূৰ্ণ সাৰ্থক কৃপ পৰিগ্ৰহ কৰতে পাবে মাতা উপলক্ষি কৰতে পেৱে

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা।

বিমলচন্দ্র জনসাধারণকে তাদের কর্তব্য সংস্কে সচেতন করবার উদ্দেশ্যে 'রবীন্দ্রশতবার্ষিকী প্রসঙ্গে জনসাধারণের কর্তব্য' নামে 'আনন্দবাজার পত্রিকা'য় যে প্রবন্ধ লেখেন তা বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। একজন মন্ত্রীর নিকট হ'তে এ ধরণের সংশয়মুক্ত স্পষ্ট অভিমত শুধু অপ্রত্যাশিতই নয়, অবিশ্বাস্তও।

বিমলচন্দ্র যা চেয়েছিলেন তাকে কাজে পরিণত করতে পারেন নি, কাল তাঁকে সে স্বয়েগ দেয়নি। কিন্তু তাই বলে তাঁর গৌরব ক্ষুঁষ্ট হয়নি এতটুকুও। কারণ, কবির কথায় বলি—

‘জীবনে যত পূজা হল না সারা।  
জানি হে জানি তাও হয় নি হারা।’



## PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

### Editors :

|         |                                                           |
|---------|-----------------------------------------------------------|
| 1914-15 | PRAMATHA NATH BANERJEE, B.A.                              |
| 1915-17 | MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B.A.                               |
| 1917-18 | SAROJ KUMAR DAS, B.A.                                     |
| 1918-19 | AMIYA KUMAR SEN, B.A.                                     |
| 1919-20 | MAHMOOD HASAN, B.A.                                       |
| 1920-21 | PHIROZE E. DASTOOR, B.A.                                  |
| 1921-22 | SYAMA PRASAD MOOKERJEE, B.A.                              |
| 1921-22 | BRAJAKANTA GUHA, B.A.                                     |
| 1922-23 | UMA PRASAD MOOKERJEE                                      |
| 1923-25 | SUBODH CHANDRA SEN GUPTA, B.A.                            |
| 1925-26 | ASIT KRISHNA MUKHERJEE, B.A.                              |
| 1926-27 | HUMAYUN Z. A. KABIR, B.A.                                 |
| 1927-28 | HIRENDRA NATH MUKHERJEE, B.A.                             |
| 1928-29 | SUNIT KUMAR INDRA, B.A.                                   |
| 1929-30 | TARAKNATH SEN, B.A.                                       |
| 1930-31 | BHABATOSH DATTA, B.A.                                     |
| 1931-32 | AJIT NATH ROY, B.A.                                       |
| 1932-33 | SACHINDRA KUMAR MAJUMDAR, B.A.                            |
| 1933-34 | NIKHILNATH CHAKRAVARTY, B.A.                              |
| 1934-35 | ARDHENDU BAKSI, B.A.                                      |
| 1935-36 | KALIDAS LAHIRI, B.A.                                      |
| 1936-37 | ASOK MITRA, B.A.                                          |
| 1937-38 | BIMAL CHANDRA SINHA, B.A.                                 |
| 1938-39 | PRATAP CHANDRA SEN, B.A.                                  |
| 1938-39 | NIRMAL CHANDRA SEN GUPTA, B.A.                            |
| 1939-40 | A. Q. M. MAHIUDDIN, B.A.                                  |
| 1940-41 | MANILAL BANERJEE, B.A.                                    |
| 1941-42 | ARUN BANERJEE, B.A.                                       |
| 1942-46 | No publication due to Govt. Circular<br>Re. Paper Economy |
| 1947-48 | SUDHINDRANATH GUPTA, B.A.                                 |
| 1948-49 | SUBIR KUMAR SEN, B.A.                                     |
| 1949-50 | DILIP KUMAR KAR, B.A.                                     |
| 1950-51 | KAMAL KUMAR GHATAK, B.A.                                  |
| 1951-52 | SIPRA SARKAR, B.A.                                        |
| 1952-53 | ARUN KUMAR DAS GUPTA, B.A.                                |
| 1953-54 | ASHIN RANJAN DAS GUPTA, B.A.                              |
| 1954-55 | SUKHAMOY CHAKRAVARTY, B.A.                                |
| 1955-56 | AMIYA KUMAR SEN, B.A.                                     |
| 1956-57 | ASOKE KUMAR CHATTERJEE, B.A.                              |
| 1957-58 | ASOKE SANJAY GUHA, B.A.                                   |
| 1958-59 | KETAKI KUSHARI, B.A.                                      |
| 1959-60 | GAYATRI CHAKRAVORTY, B.A.                                 |
| 1960-61 | TAPAN KUMAR CHAKRABARTI, B.A.                             |

## PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

---

### Secretaries :

|         |                                                           |
|---------|-----------------------------------------------------------|
| 1914-15 | JOGESH CHANDRA CHAKRAVARTI, B.A.                          |
| 1915-17 | PRAFULLA KUMAR SIRCAR, B.A.                               |
| 1917-18 | RAMA PRASAD MUKHOPADHYAY, B.A.                            |
| 1918-19 | MAHMOOD HASAN, B.A.                                       |
| 1919-20 | PARAN CHANDRA GANGOOЛИ, B.A.                              |
| 1920-21 | SYAMA PRASAD MOOKERJEE                                    |
| 1921-22 | BIMAL KUMAR BHATTACHARYYA                                 |
| 1921-22 | UMA PRASAD MOOKERJEE                                      |
| 1922-23 | AKSHAY KUMAR SIRCAR                                       |
| 1923-24 | BIMALA PRASAD MUKHERJEE                                   |
| 1924-25 | BIJOY LAL LAHIRI                                          |
| 1926-27 | LOKES CHANDRA GUHA ROY                                    |
| 1927-28 | SUNIT KUMAR INDRA                                         |
| 1928-29 | SYED MAHBUB MURSHED                                       |
| 1929-31 | AJIT NATH ROY                                             |
| 1931-33 | NIRMAL KUMAR BHATTACHARJEE                                |
| 1933-34 | GIRINDRA NATH CHAKRAVARTI                                 |
| 1934-35 | SUDHIR KUMAR GHOSH                                        |
| 1935-36 | PROVAT KUMAR SIRCAR                                       |
| 1936-37 | ARUN KUMAR CHANDRA                                        |
| 1937-38 | RAM CHANDRA MUKHERJEE                                     |
| 1938-39 | ABU SAYEED CHOWDHURY                                      |
| 1939-40 | BIMAL CHANDRA DATTA, B.A.                                 |
| 1940-41 | PRABHAT PRASUN MODAK, B.A.                                |
| 1941-42 | GOLAM KARIM                                               |
| 1942-46 | No publication due to Govt. Circular<br>Re. Paper Economy |
| 1946-47 | JIBANLAL DEV                                              |
| 1947-48 | NIRMAL KUMAR SARKAR                                       |
| 1948-49 | BANGENDU GANGOPADHYAY                                     |
| 1949-50 | SOURINDRAMOHAN CHAKRAVARTY                                |
| 1950-51 | MANAS MUKUTMANI                                           |
| 1951-52 | KALYAN KUMAR DAS GUPTA                                    |
| 1952-53 | JYOTIRMOY PAL CHAUDHURY                                   |
| 1953-54 | PRADIP KUMAR DAS                                          |
| 1954-55 | PRADIP RANJAN SARBADHIKARI                                |
| 1955-56 | DEVENDRA NATH BANNERJEE                                   |
| 1956-57 | SUBAL DAS GUPTA                                           |
| 1957-58 | DEBAKI NANDAN MONDAL                                      |
| 1958-59 | TAPAN KUMAR LAHIRI                                        |
| 1959-60 | RUPENDU MAJUMDAR                                          |
| 1960-61 | ASHIM CHATTERJEE                                          |

---

