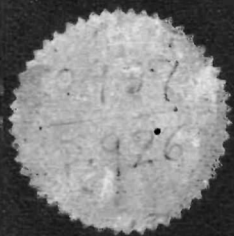
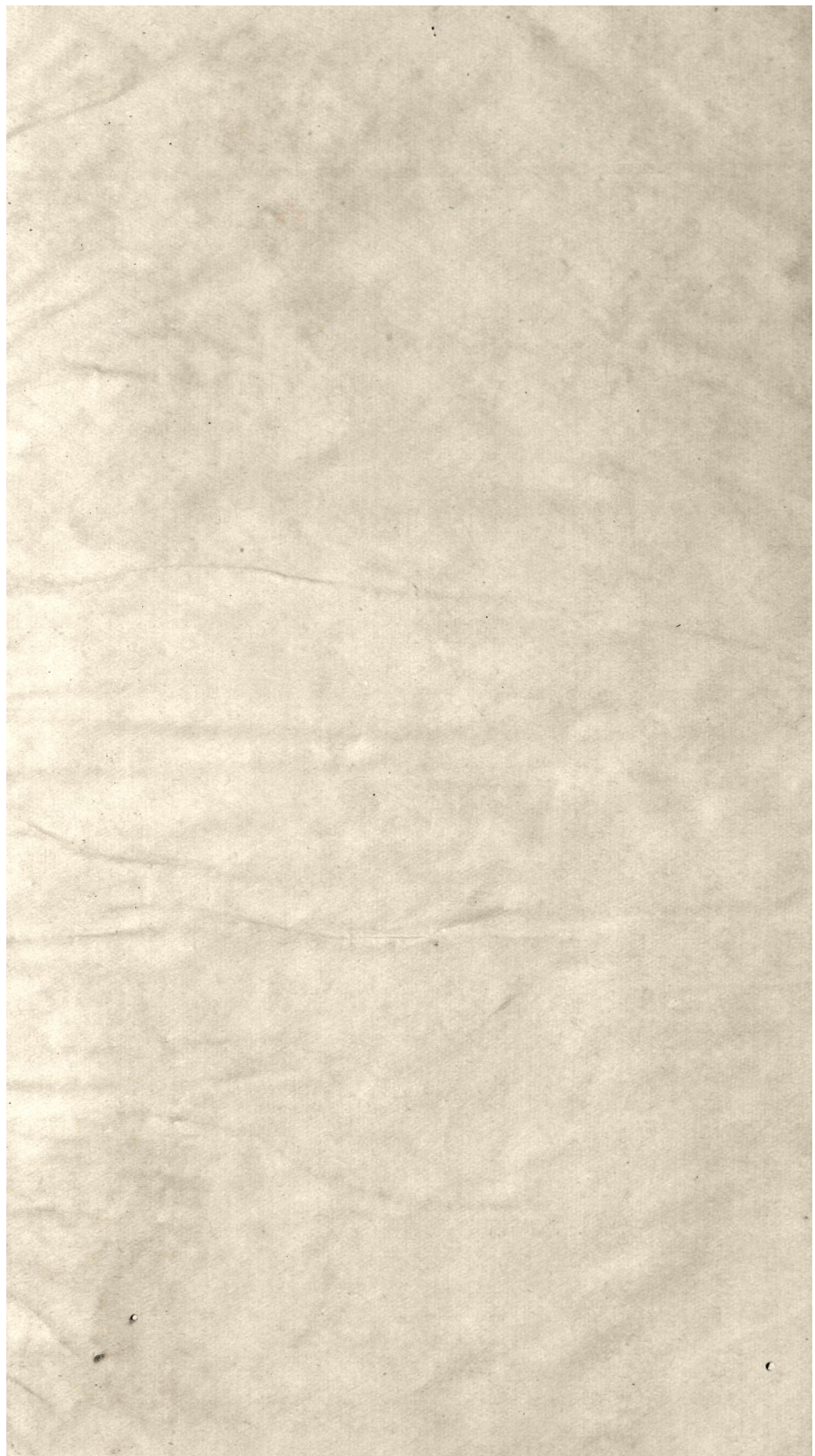


1950



0937

P.926









# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা



সংস্কৰণ

প্রেসিডেন্সি কলেজ

# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

## একত্রিংশ বর্ষ

—এই সংখ্যার সম্পাদনী সভা—

অধ্যাপক শ্রীমুবোধচন্দ্র সেনগুপ্ত ( সভাপতি )

অধ্যাপক শ্রীজনার্দন চক্রবর্তী

অধ্যাপক শ্রীমুনীতকুমার ইল্ল

শ্রীদিলীপকুমার কর ( সম্পাদক )

শ্রীজয়ন্ত্রপ্রসাদ মেত্র

শ্রীবংগেন্দু গংগোপাধ্যায়

---

ছবিব রুক ও মুদ্রণ — রিপ্রিডাকশন সিন্ডিকেট

অঙ্গাঙ্গ মুদ্রণ — দি মডার্ণ আর্ট প্রেস

কাগজ সরবরাহ — স্টোরানাথ পেপার ইউনিলিঃ

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

মার্চ, ১৩৫৬ :: একত্রিংশ বর্ষ :: ফেব্রুয়ারি, ১৯৫০  
 শ্রীদিলীপকুমার কর কর্তৃক সম্পাদিত

| শৃঙ্খলা                                         | পৃষ্ঠা |
|-------------------------------------------------|--------|
| প্রচ্ছদকথন                                      | ১      |
| কলেজ অসংগ                                       | ২      |
| ভারতের মুক্তি-সাধনায় প্রেসিডেন্সি কলেজের অবদান | ৩      |
| বাঙালি কবিতা সমূহে কয়েকটি কথা                  | ১৫     |
| আধুনিক বাঙালি কবিতার সম্ভাবনা                   | ২০     |
| রবীন্দ্রনাথের "বলাকা"                           | ২৪     |
| সাম্প্রতিক ইংরেজি কবিতা                         | ২৯     |
| হ'ল্ডিন [ গল্প ]                                | ৩১     |
| প্রকৃতির নির্বাসন                               | ৩৬     |
| সামাজিক একটি মুরিচ [ গল্প ]                     | ৪১     |
| আধুনিক ভারতীয় দর্শন ও কৃষ্ণচন্দ্র              | ৪৪     |
| আজ্ঞাধারী স্বরূপ                                | ৪৯     |
| ইন্ট্রোডাক্ট [ কবিতা ]                          | ৫১     |
| বৃগজয়ী [ কবিতা ]                               | ৫৯     |
| গৃহ সমালোচনা                                    | ৬১     |
| আমাদের কথা                                      | ৬৪     |
| সম্পাদকীয়                                      | ৬৮     |
| THE EDITOR'S GREETINGS                          | ১      |
| THE LIBERAL IDEAL                               | ২      |
| COSMIC RAYS                                     | ৭      |
| SIR JEHANGIR COYAJEE                            | ১১     |
| BENOY SARKAR AS AN EXPONENT OF YOUNG INDIA      | ১৪     |
| OIL AND THE MIDDLE EAST                         | ২৪     |
| "THE WASTE LAND"                                | ২৮     |
| CULTURAL FELLOWSHIP-BRAJABULI                   | ২৯     |
| ECONOMICS—OLD AND NEW                           | ৩২     |
| ASOKA AND THE DOWNFALL OF MAURVYA EMPIRE        | ৩৯     |
| IN SUPPORT OF THE UNITED NATIONS                | ৪৫     |
| THE METAPHYSICAL SCHOOL OF ENGLISH POETRY       | ৪৯     |
| A WEEK OF HISTORICAL CONFERENCES AT DELHI       | ৫২     |
| ADDRESS                                         | ৫৭     |
| ENGLISH SEMINAR                                 | ৫৮     |
| BOOK REVIEWS                                    | ৫৯     |

## চিত্র-সূচী

“ওরা কাজ করে.....”, “..... প্রতিদিন মোর দেহলিতে.....”,  
অধ্যাপক নৃপেন্দ্রচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়, ছাত্রাবস্থার শ্রীযুক্ত রাজেন্দ্রপ্রসাদ, “.....উত্তর-  
জোড়া তুষার চূড়া.....”, “সমাধি-মন্দির এক ঠাই বহে চিরস্থির.....”।

College Union Council (1948-49)  
Social Service League (1948-49)  
They met the British Debating Team  
Presidency College Athletic Committee (1948-49)  
Presidency College Hockey Team—1949  
Sir Jehangir Coyajee  
Professor Benoy Kumar Sarkar  
Farewell Gathering

## বিত্তাপন

প্রতি সংখ্যার জন্য টাকার হার :—

|                                          |          |
|------------------------------------------|----------|
| তারতের মধ্যে ( ডাকমাশুল নিরে )           | ২১০ টাকা |
| প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রছাত্রীদের জন্য— | ১১০ "    |
| তারতের ধাইরে                             | ৮ শিলিং  |

প্রেসিডেন্সি কলেজের বর্তমান ও প্রাক্তন ছাত্র, অধ্যাপক বা কলেজ-সংশ্লিষ্ট বাস্তিবর্গের  
কাছ থেকে রচনা আহ্বান করা হচ্ছে সামনে। সাধারণের কৌতুহলোদীপক হৃদয়গাহী রচনাবলী  
এবং এই কলেজ ও বিশ্বালয় সম্পর্কিত পত্রালি এই পত্রিকায় প্রকাশিত হবে। উপর্যুক্ত ডাক-  
টিকিট-যুক্ত শিরোনাম-লিখিত লেপাফন সংগে না পাঠালে অসনোনীত রচনা ফেরৎ দেওয়া হয় না।

রচনা কাগজের একপিটে লিখে “সম্পাদক, প্র. ক প” এর নামে পাঠাতে হবে। রচনা  
সংগে লেখকের পুরো নাম ও ট্রিকানা পাঠাতে হবে।

পত্রিকা-সংক্রান্ত অস্থান বিষয়ে প্রকাশনা যিভাগের সম্পাদকের সংগে পত্রালাপ চলবে।



ওৰা কাজ কৰে

দেশে দেশান্তরে

অঙ্গ বঞ্চ কলিঙ্গের সমৃষ্ট-নদীৰ ধাটে ঘাটে ।

(বৰীন্দৱনাথ)

অংকনবালঃ—দেড় মিনিট  
স্থানঃ—সমৃষ্টীৰ গোপালপুর

শিল্পী—শ্রীনন্দলাল বস্তু

( শ্রীত্রিদিবসৰ কবেৰ মৌজহো )



“.....প্রতিদিন মোর দেহলিতে  
 আকিছাহে আলিপনা। প্রতিসক্ষা বরণডালিতে  
 গৰ্ক-তৈলে জালায়েছি দীপ।.....”

( রবীন্দ্রনাথ )

শিল্পী—শ্রীঅশোক কৃষ্ণ দত্ত  
 ষষ্ঠ বর্ষ, আর্টস।

# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

মাস, ১৩৫৬ ৪৪ একত্রিংশ বর্ষ ৪৪ ফেব্রুয়ারি, ১৯৫০

## শুভকামনা

অধিক্ষ শ্রীজ্যোতিমুখ ঘোষ

এই পত্রিকার একত্রিংশ বর্ষ পূর্ণ হইল। যে ঐতিহ্য, যে সাধনা ও যে আদর্শবাদ এই পত্রিকাখানিকে এতদিন সমুজ্জ্বল করিয়া রাখিয়াছে, তাহা চিরদিন অক্ষুণ্ণ রহুক।

এই প্রাচীন প্রতিষ্ঠানের অধ্যাপক ও ছাত্রবৃন্দ যুগ্মগ ধরিয়া যে জ্ঞান ও মনীষার বর্তিকা জালিয়া বাংলাদেশ, ভারতবর্ষ ও সমগ্র বিশ্ব আলোকিত করিয়াছেন, তাহার মহিমা ও মর্যাদা আমরা যেন কখনো বিস্মিত না হই।

সমাজে, রাষ্ট্রে ও জগতে বিভিন্ন চিন্তার ধারা, বিভিন্ন আদর্শবাদের সংঘাত, বিভিন্ন কর্মপ্রবাহ যতই আলোড়ন বহিয়া আনুক, বহুবৈচিত্রময়, বহুকল্পনাময় তারণ্যের চাঞ্চল্য যতই প্রবল হউক, জ্ঞান ও বিজ্ঞানের সাধনায় রূত অধ্যাপক ও ছাত্রবৃন্দের সমগ্র শক্তি সর্বদা ও সর্বতোভাবে একাগ্র ও একনিষ্ঠ রহিবে, ইহাই আমদের একান্ত কামনা।

স্মল্ল অপেক্ষা ভূমাকে, কল্পনা অপেক্ষা বাস্তবকে, ক্ষনিক অপেক্ষা চিরস্মকে, মোহ অপেক্ষা সত্যকে, কৌতুক অপেক্ষা জীবনকে বেন আমরা চিরদিন গ্রহণীয় ও বরণীয় মনে করি।

## কলেজ প্রসংগ

( রচনা ও নির্বাচন : সম্পাদক, প্রে. ক. প. )

### কলেজ পত্রিকা

সরকারী দপ্তরে প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকার নাম আছে ব্রৈমাসিক হিসাবে কিন্তু গত কয়েক বৎসর ধরেই পত্রিকার পর পর দুটি সংখ্যার প্রকাশের মধ্যে কালগত ব্যবধান এক বৎসরে এসে দাঁড়িয়েছে। যুক্তিগীণ সরকারী ব্যবসংকোচ নীতির বাধা-নিষেধ অতিক্রম করে স্বীর্ধ পাঁচ বৎসর পর ১৯৪৮ সালের জানুয়ারী মাসে কলেজ পত্রিকা যখন নব কলেবর নিম্নে আবার আস্ত্রপ্রকাশ করল, তখন সকলেই আশা করেছিলেন যে পত্রিকা-প্রকাশনার কাজ হ্রস্ব ধীরে স্বল্পে পূর্ব নিয়মে ফিরে আসবে। তা যে কেন সম্ভব হয়নি তার বিস্তৃত কারণ দেওয়া নিম্নোজন। পূর্বের তুলনায় কাগজ এখন অনেক দুর্মূল (এবং দুপ্লাপ্য) তা ছাড়া মূল্যন্বোধ বহুগুণ ব্যয় সাপেক্ষ হয়ে উঠেছে। তাই পূর্বের উৎকর্ষ বজায় রেখে বছরে চারটি সংখ্যা প্রকাশ করা প্রচলিত আর্থিক ব্রাহ্ম মতে একেবারেই অসম্ভব—গুরু অসম্ভব নয়, অচিন্ত্য। তাছাড়া, ১৯৪৬ সালের নতুন মাসে আমাদের পত্রিকাকে “বিশেষ ক্ষেত্র” বিবেচনা করে সরকার থেকে যখন পুনঃপ্রকাশনার অনুমতি আসে তখন যে সমস্ত মত আমাদের মেনে নিতে হয়েছিল তার মধ্যে একটি প্রধান—পত্রিকার আয়তন একশ’ চলিশ পৃষ্ঠার মধ্যে সীমাবদ্ধ রাখতে হবে এবং ছয়’শ তিরিশ পাউণ্ডের বেশী প্রত্যেক সংখ্যার কাগজ খরচ করা যাবে না। বর্তমানে প্রকাশনা-ব্যাপারে ছাত্র-সংসদের কৃতক্ষ যে অর্থ মঞ্চে করেন, তাতে অবশ্য এই সর্ট’টি মেনে না চলাটাই কঠিন। এ কথা না মেনে উপায় নেই যে পূর্বের মতো বৎসরে একাধিক সংখ্যা প্রকাশ করতে হ’লে পত্রিকা-বাবদ ছাত্র পিছু কমপক্ষে আরও দুই টাকা ধার্হ হওয়া উচিত। এ প্রসঙ্গে আর একটা কথা বলবার আছে। সংসদের বিভিন্ন বিভাগের জগত অদ্বৃত্ত অর্থের স্ববন্�্দন হয়নি। ‘রবীন্দ্র পরিষদ’ ও ‘বিবাম পৌষ্টিক’ এই বিভাগ দু’টির অর্থষ্ঠান-প্রাচুর্য এবং ব্যয় বাহল্যের জগত অর্থের প্রয়োজন কিছু বেশী বটে, কিন্তু মঞ্চ অর্থের চেয়ে অনেক অল্পতেই সংযতভাবে কর্ম পরিচালনা করলে এ দুটি বিভাগের অর্থষ্ঠান কর্মসূচী অনাড়ুন্ব সম্পূর্ণতার সাথে সমাপন করা যায়—নট্য বিভাগ পক্ষেও একথা প্রযোজ্য। এই বিভাগগুলিতে নিপুণতাহীন অর্থপ্রদানে যে অর্থসংকোচের স্ফুট, তাতে প্রকাশনা বিভাগকে অত্যন্ত জড়িত স্বীকার করতে হব। প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকার পৌরবময় ঐতিহ্য পাঠক-সমাজে আমাদের যশ এবং খ্যাতির অধিকারী করেছে সেই ঐতিহ্যে অনৰ্বান এবং অব্যাহত রাখতে হলে উপযুক্ত আর্থিক বারদের ব্যবস্থা হওয়া দরকার।

### অভিষ্ঠাতৃ-সপ্তাহ ( ১৯৪৯ ও ১৯৫০ )

১৯৪৯ সালের প্রতিষ্ঠাতৃ-সপ্তাহ উদ্ঘাপন উপলক্ষ্যে ছাত্র-সংসদের সাধারণ বিভাগ এবং সাক্ষী সদীতার্থষ্ঠানের আয়োজন করে। কলিকাতার কয়েকজন বিশিষ্ট গান্ধীক এই অর্থষ্ঠানে

অংশ গ্রহণ করেন। সভাপতিত্বের কাজ পরিচালনা করেন আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্র ও কলিকাতা হাইকোর্টের বিচারপতি শ্রীপ্রশান্তবিহারী মুখোপাধ্যায়।

প্রতিষ্ঠাত্ত্বসপ্তাহে দুইটি 'প্রদর্শনী' খেলা হয়। প্রাক্তন এবং বর্তমান ছেলেদের মধ্যে ক্রিকেট খেলাটি বেশ চিন্তার্থক হয়েছিল। বিশেষ করে উপভোগ করা গিয়েছিল ছাত্রদের সঙ্গে অধ্যাপকদের একটা 'প্রদর্শনী' টেনিস খেলা। খেলায় অধ্যাপকদের পক্ষ থেকে অংশগ্রহণ করেছিলেন জনাব আবত্তল ওস্মাহেব মহ.মুদ এবং শ্রীভূপেশ মুখোপাধ্যায়, ছাত্রদের পক্ষ থেকে শ্রীঅসিত মুখোপাধ্যায় এবং শ্রীনলিনী মজুমদার। সিংগলস প্রতিযোগিতায় অধ্যাপক মহ.মুদ শ্রীনলিনী মজুমদারের কাছে পৱাজয় স্বীকার করেন।

এবছুর ১২ই জানুয়ারী থেকে আরম্ভ করে ২০শে জানুয়ারী পর্যন্ত কলেজের ১৩০-এম প্রতিষ্ঠাত্ত্বসপ্তাহ উদযাপিত হয়। ১৩ই জানুয়ারী স্নার জ্ঞানচন্দ্র ঘোষ ছাত্র ও অধ্যাপকদের মিলিত সভায় একটি মনোজ্ঞ বস্তুতা প্রদান করেন। ১৪ই প্রাক্তন এবং বর্তমান ছাত্রদের মধ্যে একটি ক্রিকেট খেলা হয়। কলেজের ছাত্র-ছাত্রীদের 'ইন্ডিয়া'য় একটি সবাক চিত্র দেখান'র ব্যবস্থা করা হয় ১৪ই সকালে। ১৯শে বিজ্ঞান এবং কলা বিভাগ নিজেদের প্রদর্শনীয় আয়োজন করে। ২০শে তারিখে কলেজের ফিজিয় থিয়েটারে সম্বাদসরিক সভায় সভাপতির আসন গ্রহণ করেন আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্র শ্রীঅতুলচন্দ্র গুপ্ত। অধ্যাপক জনর্দন চক্রবর্তী অস্থবাবের মতো এবাবেও একটা স্বলিথিত কলেজ 'প্রাসঙ্গিকী' পাঠ করে শোনান। বক্তাদের মধ্যে ছিলেন শ্রীচারুচন্দ্র ভট্টাচার্য, শ্রীসত্যজ্ঞনাথ বসু ও শ্রীবিনয়েন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়। এই উপলক্ষে সভাপতি মহাশয় স্বর্গত নৃপেন্দ্রচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশয়ের প্রতিক্রিতি উঞ্চোচন করেন।

### বাংসরিক ক্লীড়া প্রতিযোগিতা (১৯৪৯ ও ১৯৫০)

১৯৪৯ সালের বাংসরিক ক্লীড়াপ্রতিযোগিতা অনুষ্ঠিত হয় ১৭ই জানুয়ারী তারিখে। কলেজের ভূতপূর্ব অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত ভূগতিমোহন সেন সভাপতির আসন গ্রহণ করেন এবং পুরস্কার বিতরন করেন শ্রীযুক্তা সেন। চতুর্থ বার্ষিক শ্রেণীর ছাত্র শ্রীবিনোব সিং সে বছুর ব্যক্তিগত 'চ্যাম্পিয়নশিপ' লাভ করবার গৌরব অর্জন করেন। প্রতিযোগিতা অস্তে শ্রীনরেন বসাক এবং শ্রীবিনোব সিংকে যথাক্রমে ক্রিকেট এবং হকি "রু" দেওয়া হয়। গত ১২ই জানুয়ারী এ বছুরের ক্লীড়াপ্রতিযোগিতা অনুষ্ঠিত হয়। সভাপতিত্ব করেন কলিকাতা হাইকোর্টের বিচারপতি শ্রীকুলচান্দ্রগ দাস গুপ্ত এবং পুরস্কার বিতরন করেন শ্রীযুক্তা জে, ঘোষ। এবাবে ব্যক্তিগত চ্যাম্পিয়নশিপ লাভ করবার সম্মান অর্জন করেছেন চতুর্থ বার্ষিক শ্রেণীর ছাত্র শ্রীসন্তোষ কর্মকার। এবাবে প্রতিযোগীরা অস্থবাবের মতো উৎকর্ষের পরিচয় দিতে পারে নি।

### কলেজে রিপার্চলিক দিবস উদযাপন

গত ২৬শে জানুয়ারী সকালে "রিপার্চলিক দিবস" উপলক্ষ্যে ছাত্র এবং অধ্যাপকগণ কলেজের আর্টস-বাড়ির ছাতে সমবেত হ'ন। প্রার্থনা এবং জাতীয়-সঙ্গীত-এর পর

অধ্যক্ষ শ্রীজ্যোতিশৰ্ম বোধ জাতীয় পতাকা উত্তোলন করেন। সক্ষার আলোক-মালায় কলেজ-প্রাঙ্গণ মুশোভিত করা হয়।

### ছাত্র-সংবাদ

ছাত্র-ছাত্রীর মোট সংখ্যা এবার আমাজেন কলা বিভাগে ৩২৪, বিজ্ঞান বিভাগে ৮৫৪, একুনে ১১৭৮। বিভিন্ন স্নাতকোত্তর শ্রেণীগুলিতে আমাদের ছাত্র-ছাত্রীর মোট সংখ্যা ১৩।

পঠন-পাঠনার মন নির্ধারিত হয় একালে পরীক্ষার ফল দিয়ে। 'কলেজ পরিচীয়তে' মান-দণ্ড ধরে বিচার করলে দেখা যাবে আমাদের ছাত্রীর প্রতি বৎসরের মতো এবারেও বিশেষ ক্রতিত্ব দেখিয়েছেন বিশ্ববিদ্যালয়ের বিভিন্ন পরীক্ষায়। মধ্য পরীক্ষায় বিজ্ঞানে ও কলা শাখার শীর্ষস্থানের অনেকগুলিই আমাদের পরীক্ষার্থীরা অধিকার করেন। বিজ্ঞানের মধ্য পরীক্ষায় প্রথম স্থান এবং প্রথম দশটির মধ্যে আরও তিনটি স্থান আমাদের ছাত্রীর মধ্যে এসেছিল। উপাধি পরীক্ষার আমাদের ছাত্রী অর্থনীতি, ইতিহাস, বাংলা উর্দ্ধ বিষয়গুলিতে প্রথম শ্রেণীতে প্রথম হয়েছেন। এ ছাড়া বসায়ন-শাস্ত্র, শারীর বিজ্ঞান ও রাশি বিজ্ঞান বিষয়গুলিতে আমাদের পরীক্ষার্থীদের মধ্যে কয়েকজন প্রথম শ্রেণীর সম্মান পেয়েছেন। ১৮৪৯ সালের এম. এ. এবং এম. এসি, পরীক্ষায় অনেকগুলি বিষয়েই আমাদের কলেজের ছাত্রী প্রথম শ্রেণীতে উর্তৃর্ণ হয়েছিলেন। আমাদের পরীক্ষার্থীদের শক্তিশালী সংখ্যাচ্ছাপাত অন্ত যে কোন শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের চেয়ে বেশী।

### আমাদের অভাব-অভিযোগ

প্রতি বৎসরই কলেজ পত্রিকার মারফৎ এবং ছাত্র-সংসদের তরফ থেকে আমাদের ছাত্রীর কর্তৃপক্ষের কাছে তাদের অভাব-অভিযোগের কথা জানিয়ে আসছেন। কিন্তু এ বিষয়ে কর্তৃপক্ষের উদাসীন কিছুমাত্র ঘোচনি। দেশজোড়া ধ্যাতির অধিকারী এই মহাবিদ্যালয়ে এমন একটি ঠাই নেই যেখানে ছাত্রী একসঙ্গে কোন উপলক্ষে মিলিত হতে পারেন। তা ছাড়া যে শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের ছাত্র-সংখ্যা হাজারের বেশী, সেখানে আমাদের বর্তমান স্বল্প-পরিসর বিবাম-পীঠিকার অনুপযোগিতা কর্তৃপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছে বলে যন্তে হয় না। আর্টস লাইব্রেরী হলে গঞ্জরত ছাত্রদের সংখ্যাধিকের কারণ অঙ্গসংজ্ঞান করলে দেখা যাবে যে তার মূলে আছে বিবাম-পীঠিকার স্থানান্তর। বিবাম-পীঠিকার পত্রিকার এবং সাময়িকীর অপুরূ পরিবেশন হয়ত তার আর একটি কারণ। যে কোন আদর্শ শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে বিবাম-পীঠিকার সংলগ্ন একটা ছোটখাটো লাইব্রেরীর ব্যবহা ধাকা দয়কার। কর্তৃপক্ষকে এই কথা বুঝিয়ে দেবার দায়িত্বার প্রেসিডেন্সি কলেজের ত্বরিষ্যৎ ছাত্র-ছাত্রীদের ওপর রাইল।

এম. এ. এম. এসি. ক্লাসের ছাত্রদের এই কলেজ মারফৎ পড়বার জন্তে ব্যক্তিত্বে পীচ টাকা এবং ছয় টাকা বেশী দিতে হয়। সরকারী নিয়মে বৃত্তি নিয়ে দারী পরীক্ষার উর্তৃর্ণ হন, তাদের (কি মধ্য কি উপাধি শ্রেণীতে) কলেজে যাইনে দিতে হয় না। প্রেসিডেন্সি কলেজের স্নাতকদের বেলায় এই নিয়ম না খটবার যৌক্তিকতা নিয়ে প্র

করবার অবকাশ আছে। তা ছাড়াও, বেশী মাইনের পরিবর্তে স্থন কলেজে বিশেষ শিক্ষা দেবার কোন ব্যবস্থা নেই (যে ব্যবস্থা আগে ছিল) তখন অতিরিক্ত কয়েকটি টাকা যা মাইনে হিসেবে নেওয়া হচ্ছে তা কি জববদ্ধিতরই সামিল নয়? আমাদের বক্তব্য এই: হয় আরও কয়েকজন অধ্যাপক নিযুক্ত করে বিশেষ শিক্ষাদানের ব্যবস্থা করা হোক, নইলে বিশ্বিভালয়ের ছাত্রদের যে মাইনে দিতে হব এখানে তার চাইতে মাত্র দু-এক টাকা বেশী নিয়ে কলেজের আনন্দ উপাধিবৰীদের অন্তর্ভুক্ত কলেজের সংগে সংশ্লিষ্ট ছাত্র হিসাবে গড়বার স্থৰোগ দেওয়া হোক।

আমাদের লাইব্রেরী দেশের সব-সেরা লাইব্রেরীগুলির মধ্যে একটি। কিন্তু লাইব্রেরীর বর্তমান অবস্থা প্রতিষ্ঠানের গোরব বর্ধন অথবা সংবর্কনের পক্ষে ঘোটেই অমুকুল নয়। লাইব্রেরীর বই বাড়ানৰ সঙ্গে সঙ্গে আসবাব বাড়ানৰ ব্যবস্থা যে দরকার এ সংজ্ঞে কর্তৃপক্ষ মথেষ্টভাবে সচেতন নন। পৃথিবীর জ্ঞানভাণ্ডার ক্রমশঃ বেড়েই চলেছে, কিন্তু লাইব্রেরীর বরাদ্দ বাড়ান'র কোন বন্দোবস্ত না থাকায় বহু বিভাগে বহু বিষয়ে অভ্যাসগুর বইগুলি কেনা হচ্ছে না। ফলে অধুনা অপরিহার্য কায়িক উপবাসের সঙ্গে সারস্ত কর্মীর মানসিক উপবাসও অপরিহার্য হয়ে উঠেছে। সকালে ও সন্ধ্যায় এবং ছুটিয়ে দিনে লাইব্রেরী ব্যবহারের কোন স্থৰোগ না থাকাটা যে কোন আদর্শ শিক্ষামন্দিরের পক্ষে একটা লজ্জার কথা। কিছু কর্মচারী নিয়ে করলেই কিন্তু এ অসুবিধা যুক্ত ঘেতে পারে। যে সমস্ত জিনিষগুলির ওপর জাতির ভবিষ্যৎ নির্ভর করছে, সরকারী ব্যবস্থার সংকোচের ক্ষেত্র যে সেগুলি নয় এ সত্য কর্তৃপক্ষ করে ব্যববেন।

কলেজের পঠন-পাঠনের ঘরগুলির আসবাবপত্র যে অবস্থার এসে পৌছেছে আধুনিক বিজ্ঞান সম্মত যুগে তা একেবারেই অচল। পূর্ববর্তী এক সম্পাদক হেগান দিয়ে বসবার উপযুক্ত ডেস্কের প্রচলন করবার আবেদন জানিয়েছিলেন। অন্ততপক্ষে যে ঘরগুলিতে “সাধারণ ক্লাস” (কক্ষ নম্বর ১, ৩, ২২) হয় সেগুলিকে ‘আদর্শবর’ হিসাবে এই নতুন প্রথার প্রবর্তন বরা আশু দরকার।

ছাত্র-সদ-সংক্রান্ত কাঙ্কশের জন্যে একটি ঘরের প্রয়োজন অন্তর্ভুক্ত হচ্ছে পদে পদে। তা ছাড়া কলেজ পত্রিকার কাঙ্কশ এত বেশী যে এর জন্যে অটিস লাইব্রেরী সংলগ্ন একটা কুঠুরী পেলে স্থুর্মুগ ও স্থুনিয়মিত ভাবে কাজ হতে পারে।

“প্রেসিডেন্সি কলেজ রেজিষ্টার” আমাদের একটা গোরবের জিনিষ। ১৯২১ সালের পর এব আর দ্বিতীয় সংস্করণ প্রকাশিত হব নি। কলেজের প্রাঙ্গণিক ও কয়েকজন প্রবীণ অধ্যাপক যাতে চেষ্টা করে বর্তমানে প্রয়োগযোগী করে তুলতে পারেন তার জন্যে আবেদন জানাচ্ছি।

### অধ্যাপকমণ্ডলীচেত পরিবর্তন

সম্প্রতি পাচজন অধ্যাপক অবসর গ্রহণ করেছেন—ইংরাজী সাহিত্যের প্রধান অধ্যাপক শ্রীসোমনাথ মৈত্রী, গণিত বিভাগের অধ্যাপক শ্রীভূপেন্দ্রনাথ দাস এবং শ্রীগোস্ত্রনাথ

চক্রবর্তী, দর্শন বিভাগের অধ্যাপক প্রধান শ্রীচাকুশশী চট্টোপাধ্যায় এবং উভিস বিজ্ঞানের অধ্যাপক শ্রীগিরিজাপ্রসর মজুমদার। অধ্যাপক মৈত্রের অক্ষতিয় সাহিত্যালুরাগ পরিমার্জিত কৃচি এবং সর্বোপরি তাঁর বৈদ্যুত্যমণ্ডিত সামাজিক গুণাবলী তাঁর সহকর্মী এবং ছাত্রবন্ধুদের অন্তরে চিরজাগরক হয়ে থাকবে। গণিতশাস্ত্রের অধ্যাপনায় অধ্যাপক দাসের মতো কৃতকার্য্যতা অর্জন করেছেন এমন লোক খুব খোলো নেই। অধ্যাপক চক্রবর্তীর অধ্যাপনা-নৈপুণ্য সর্বজনবিদিত। বহু বৎসর ধরে তিনি এই প্রতিষ্ঠানের গণিত, জ্যোতি-বিজ্ঞান এবং রাশিবিজ্ঞান বিভাগের সংগে প্রত্যক্ষভাবে এবং অপরিহার্যভাবে সংশ্লিষ্ট ছিলেন। ছাত্রদের সঙ্গে তাঁর সম্মেহ এবং সহন্দয় ব্যবহার ভুলবার নয়। প্রতিষ্ঠার সংগে অধ্যাপনা করে ছাত্র ও অধ্যাপকদের শ্রদ্ধাপূর্ণ অর্জন করেছিলেন দর্শন বিভাগের অবসর প্রাপ্ত অধ্যাপক চট্টোপাধ্যায়। অধ্যাপক মজুমদার নিষ্ঠাবান অধ্যাপক এবং ইডেন ছাত্রাবাসের তত্ত্বাবধায়করপে দীর্ঘকাল ধরে এই প্রতিষ্ঠানের সেবা করেছেন। এন্দের স্থান সহজে পূরণ হবার নয়।

ইংরাজী বিভাগের প্রধান অধ্যাপকের পদ অলংকৃত করেছেন শ্রীতারকনাথ সেন। তরঙ্গ অধ্যাপক শ্রীদিলীপকুমার সেন সেন্ট্রাল কলেজ থেকে সম্প্রতি এই প্রতিষ্ঠানের ইংরাজী বিভাগে যোগ দিয়েছেন। বাংলা বিভাগের অধ্যাপকমণ্ডলীতে কোন পরিবর্তন হয়নি। দর্শন বিভাগের অধ্যাপক-প্রধান শ্রীচাকুশশী মুখোপাধ্যায় অবসর গ্রহণ করায় তার স্থান পূরণ করেছেন প্রথিতবশি দার্শনিক শ্রীসুরোজকুমার দাস। এই বিভাগে অর্থনীতি ও রাষ্ট্রবিজ্ঞান বিভাগের স্থায়োগ্য অধ্যাপক শ্রীঅক্ষয়কুমার যোধাল সেন্ট্রাল কলিকাতা কলেজে বদলী হয়েছেন। সেই স্থেতে অধ্যাপক শ্রীউপেন্দ্রনাথ যোধাল মহাশয়ের সিনহার এডুকেশনাল সার্টিফিকেশনে পদচারণা করেছেন। অধ্যাপক উপেন্দ্রনাথ যোধালের স্থানে এসেছেন হৃগলী কলেজের অধ্যাপক শ্রীরমেশচন্দ্র ঘোষ। অধ্যাপক শ্রীযোগীশচন্দ্র সিংহের সাময়িক অনুপস্থিতির ফলে এই বিভাগের একটি অধ্যাপক পদে কাজ করছিলেন শ্রীকল্যাণ সেন। গণিত বিভাগের অধ্যাপক-প্রধানরূপে এই কলেজেরই প্রাচৰন অধ্যাপক শ্রীবিভূতিভূষণ সেন যোগ দিয়েছেন। এই বিভাগের অন্তর্ম অধ্যাপক শ্রীধীরেন্দ্রনাথ সরকারের বদলী কলেজে তাঁর স্থানে এসেছেন অধ্যাপক শ্রীউপেন্দ্রকুমার সেন। সেন্ট্রাল কলিকাতা কলেজ থেকে অধ্যাপক শ্রীদেবেন্দ্রনাথ মিত্র এই বিভাগে যোগ দিয়েছেন। ভূ-বিজ্ঞান এবং ভূগোল বিভাগের অংশতঃ-সহযোগী অধ্যাপক দন্ত ভারতীয় সরকারের কোন কার্যভাব গ্রহণ করার ফলে অধ্যাপক মেহতা তাঁর কর্মভাব গ্রহণ করেছেন। রাশিবিজ্ঞানের অধ্যাপনা সহায়ক শ্রীপূর্ণেন্দুমোহন রায়ের পদত্যাগের ফলে শ্রীসমরেন্দ্রনাথ রায় অস্থায়ীভাবে সেই নিয়ন্ত্র হয়েছেন। পদার্থ-বিজ্ঞান বিভাগে এসেছেন শিবপুর এনজিনিয়ারিং কলেজ থেকে শ্রীব্রজেন্দ্র সেন। রসায়ন শাস্ত্রের অধ্যাপক-প্রধান শ্রীনির্বল সেন গবেষণার কাজে ইংলণ্ড যাত্রা করেছেন।

### লাইভেলুরী

১৯৪৯ সালের ৩১শে মার্চ কলেজ লাইব্রেরীতে মোট ৬৪,৯৬৭টি বই ছিল। বিভিন্ন বিষয়ের মোট সাময়িকীর সংখ্যা ছিল ১৯,৭২০। ১লা এপ্রিল থেকে ৩১শে ডিসেম্বর পর্যন্ত

মোট ৪৬১০টি নৃতন বই কেনা হইয়াছে। এবং এবং সাময়িকীর সংখ্যা মোট প্রায় ১ লক্ষে এসে দাঁড়িয়েছে। স্থানাভাবে বইগুলির উপরুক্ত যত্ন মেওয়া হচ্ছে না।

গত বছর আর্টস লাইব্রেরীতে ১ জন সহকারী এন্ডগারিক এবং ২ জন (অস্থায়ী) কর্মচারী নিযুক্ত করাৰ ফলে লাইব্রেরীৰ কাজে কিছুটা শৃঙ্খলা লক্ষ্য কৰা কৰা যাচ্ছে। “কার্ড ইনডেক্স” তৈৰী মাত্ৰ আৱশ্য হৰেছে; এতে ছাত্রদেৱ একটা বিশেষ অস্থিবিধি দূৰ হবে বলো আশা কৰা যাব। বই-এৰ তালিকাগুলিকে বৰ্তমানোপযোগী কৰে ছাপিয়ে ফেলা দৱকাৰ এ সম্বন্ধে কৰ্তৃপক্ষ কিছুটা সচেতন হৰেছেন, কিন্তু কাজ মোটেই এগুচ্ছে না।

### প্রাক্তন-ছাত্র-সংবাদ

সম্পত্তি ধীৱা উচ্চ সমানোৱ অধিকারী হৰেছেন তাঁদেৱ অনেকেই আমাদেৱ কলেজেৱ প্রাক্তন ছাত্র। প্ৰথমেই নাম কৰতে হয় রাষ্ট্ৰপতি শ্ৰীৱাজেন্দ্ৰপ্ৰসাদেৱ। আমাদেৱ কলেজেৱ কৃতি ছাত্রদেৱ মধ্যে ধীৱা জাতীয় জীবনে গ্ৰিফল লাভ কৰেছেন শ্ৰীৱাজেন্দ্ৰপ্ৰসাদ তাঁদেৱ অগ্রতম সন্দেহ নেই। ভাৱতেৱ জাতীয় আয় কমিশনেৱ সভাপতি শ্ৰীপ্ৰশান্তচন্দ্ৰ মহলোনবিশ আমাদেৱ কলেজেৱই প্রাক্তন ছাত্র, অধ্যাপক এবং অধ্যক্ষ। ভাৱতীয় বিজ্ঞান-কংগ্ৰেসেৱ গত অধিবেশনে তিনি সাধাৰণ সভাপতি ছিলেন। ১৯৪৮ সালেৱ ডিসেম্বৰ মাসে হাৰদাৱাৰাবাদে ভাৱতীয় অৰ্থনীতিবিদদেৱ যে অধিবেশন হৱ, তাতে সভাপতিত্বেৱ কাজ পৱিত্ৰালনা কৰেন আমাদেৱ কলেজেৱ প্রাক্তন ছাত্র এবং বৰ্তমান অধ্যাপক শ্ৰীযোগীশচন্দ্ৰ সিংহ। তাৰ অভিভাৱণটি একাধাৰে তথ্যসমূহ ইঙ্গিতপূৰ্ণ ও সময়োপযোগী হৰেছিল। কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়েৱ নৃতন ভাইসচ্যান্সেলৱ শ্ৰীচাৰুচন্দ্ৰ বিশ্বাস আমাদেৱ কলেজেৱ একজন কৃতি ছাত্র। গত সেপ্টেম্বৰ মাসে এফ. এ. ও-ৱ কোন বিশেষ কাজে পৃথিবীৰ পাঁচজন বিশেষজ্ঞ ওয়াশিংটনে সম্মিলিত হন—তাঁদেৱ মধ্যে ছিলেন আমাদেৱ কলেজেৱ প্রাক্তন ছাত্র অধ্যাপক দ্বাৰকানাথ মোৰ। অধ্যাপক মোৰ সম্পত্তি ইউনাইটেড নেশনস-এ অৰ্থনীতি বিভাগেৱ সহকাৰী-ডিৱেক্টৰ পদে নিযুক্ত হৰেছেন। সম্পত্তি কলিকাতা হাইকোর্টে ধীৱা বিচাৰপত্ৰি আসন অধিকাৰ কৰেছেন তাঁদেৱ মধ্যে শ্ৰীমানপ্ৰসাদ মুখোপাধ্যায় শ্ৰীব্ৰজকান্ত গুহ, শ্ৰীকুলদাচারণ দাসগুপ্ত, শ্ৰীহিমাংশু বসু আমাদেৱ কলেজেৱ প্রাক্তন ছাত্র।

### বিৱোগ-পঞ্জী

বিগত একটা বৎসৱে আমাদেৱ চিৱবিচ্ছেদ ঘটেছে এই প্ৰতিঠানেৱ ছৱজন প্রাক্তন অধ্যাপক প্ৰবৱেৱ সঙ্গে। কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়েৱ ভূতপূৰ্ব দৰ্শনশাস্ত্ৰেৱ প্ৰধান অধ্যাপক কৃষ্ণচন্দ্ৰ ভট্টাচাৰ্য মহাশয় পৱিণ্ঠ বস্তুসে দেহৰক্ষা কৰেছেন। আমাদেৱ কলেজেৱই ছাত্র ও শিক্ষক হিসাবে ইঁনি স্বনামধন্ত ছিলেন। হগলী কলেজেৱ অধ্যক্ষপৰে তিনি শিক্ষাবিভাগেৱ কৰ্ম থেকে অবসৱ গ্ৰহণ কৰেন। বৰ্তমান সংখ্যায় তাৰ দার্শনিক মতামতেৱ ওপৰ লেখা একটা প্ৰকাশিত হল।

অধ্যাপক নৃপেন্দ্ৰচন্দ্ৰ বন্দোপাধ্যায় ও ইহলোকে নেই। প্ৰেসিডেন্সি কলেজে ইৎৱেজী সাহিত্যেৱ ইনি প্ৰথম ভাৱতীয় ডিগ্ৰিধাৰী অধ্যাপকদেৱ মধ্যে একজন। পৱে

মহাজ্ঞা গান্ধীর আহ্বানে তিনি সরকারী চাকুরীতে ইন্ডাফা দিয়ে অসহযোগ আন্দোলনে যোগদান করেন। হানাস্ত্রে ভারতের মুক্তিসাধনার তাঁর আবদানের কথা লেখা আছে। সম্পত্তি তাঁর একটা প্রতিকৃতি আর্টস লাইব্রেরী হলে টাঙ্কানো হয়েছে।

অধ্যাপক বিনয়কুমার সেন মহাশয়ও পরলোক গমন করেছেন। এই কলেজের ইতিহাসের ছাত্র এবং অধ্যাপক হিসাবে ইনি বিশেষ প্রতিষ্ঠা অর্জন করেছিলেন। ঢাকা ইন্টারমিডিয়েট কলেজের অধ্যক্ষ হিসাবে তিনি সরকারী চাকুরী হতে অবসর গ্রহণ করেন।

অধ্যাপক রাব্রবাহান্তর জোতিভূষণ ভাতুড়ী আর ইহলোকে নেই। ইনি এক সময়ে আমাদের কলেজের রসায়ন শাস্ত্রের প্রধান অধ্যাপক ছিলেন। আমরা তাঁর শোকাচ্ছ পরিবারকে সমবেদন জানাই।

অধ্যাপক রাব্রবাহান্তর হেমচন্দ্র দে মহাশয়ও দেহত্যাগ করেছেন। ছাত্র এবং অধ্যাপক হিসাবে ইনি আমাদের কলেজের সঙ্গে বহুদিন সংশ্লিষ্ট ছিলেন। রাজসাহী কলেজের অধ্যক্ষ হিসাবে ইনি অবসর গ্রহণ করেন।

পশ্চিমবঙ্গ সরকারের মাননীয় মন্ত্রী কিবণগুরু রায়ের অকাল মৃত্যুতে দেশ ও জাতি বিশেষভাবে ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে। রাজনৈতিক ক্ষেত্রে যোগদানের পূর্বে ইনি প্রেসিডেন্সি ও সংস্কৃত কলেজে ইতিহাসের অধ্যাপক ছিলেন। আমরা তাঁর আস্তার সম্পত্তি কামনা করছি।

অধ্যাপক বিনয়কুমার সরকারের মৃত্যুতে ভারতবর্ষ তাঁর এক বিশ্ববিজ্ঞত সন্ধানকে হারিয়েছে। জ্ঞান, সাধনা এবং দেশ-সেবার ক্ষেত্রে অপূর্ব তত্ত্ববিদী পরিচয় দিয়েছিলেন বিদেশী যুগে এই দেশবেণ্যে শিক্ষাকর্মী। তার আংশিক আভাস পাওয়া ষাবে এই সংখ্যার প্রকাশিত একটি প্রবন্ধে। স্বাধীনতা সংগ্রামে তাঁর অবদান অত্তর দেওয়া হ'ল।

অধ্যক্ষ শৈলেন্দ্রনাথ ঘোষও আর ইহজগতে নেই। রাজনৈতিক কর্মী হিসাবে ইনি তদানীন্তন সরকারের সন্দেহভাজন হয়ে দীর্ঘকাল প্রবাসে নির্যাতন ভোগ করে স্বদেশে ফিরে এসে বরিশাল অঞ্চলে কলেজ ও ঢাকা জগন্নাথ কলেজের অধ্যক্ষের পদ অলংকৃত করেছিলেন। ইনি প্রেসিডেন্সি কলেজের একজন কৃতি ছাত্র।

স্বকুমার চট্টোপাধ্যায় মহাশয়ও লোকান্তর হয়েছেন; ইনি আমাদের কলেজের একজন প্রাক্তন ছাত্র। ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেট হিসাবে তিনি সরকারী কাজ থেকে অবসর গ্রহণ করে' রবিশুনাথ প্রতিষ্ঠিত শ্রীনিকেতনের সঙ্গে বহুদিন সংশ্লিষ্ট ছিলেন। সহপাঠী অধ্যাপক পশ্চিম সরকারের লেখা তাঁরই সঙ্গে একটা রচনা এই সংখ্যার হানাস্ত্রে প্রকাশিত হচ্ছে।

স্বার প্রজেন্টেলাল মিত্রের মৃত্যুতে ভারতবর্ষ একজন খ্যাতনামা আইনজীকে হারিয়েছে। বিদেশী এবং বিদেশী শাসন-ব্যবস্থার তাঁর উপর অনেক গুরু দারিদ্র্যপূর্ণ কর্মভার গৃস্ত ছিস। ১৯৪৭ সালে ইনি অস্থায়ীভাবে কিছুদিন পশ্চিম বাংলার প্রদেশপাল হিসাবে অধিষ্ঠিত ছিলেন। মৃত্যুর কয়েকমাস আগে তিনি কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয় তদন্ত কমিটির সভাপতি নিযুক্ত হন। তাঁর আকস্মিক বিয়েগে আমাদের ক্ষতি সহজেই অনুমেয়। প্রেসিডেন্সি কলেজের তিনি একজন প্রাক্তন ছাত্র। তাঁর শোকসন্তপ্ত পরিবারকে আমরা সমবেদন জানাচ্ছি।

শ্বেচ্ছা বস্তুর অকাল বিয়োগে ভারতের রাজনীতি-ক্ষেত্রে একটা বিশেষ এবং অপূরণীয় অভাবের স্থষ্টি হ'ল। ভারতীয় মুক্তি-সংগ্রামের পুরোভাগে থেকে বিদেশী শাসকশ্রেণীর বিকল্পে প্রত্যক্ষ আন্দোলন চালিয়ে গেছেন যারা শ্বেচ্ছা তাঁদের একজন সন্দেহ নেই। তাঁর স্বাধীন মৃষ্টিভঙ্গী, অপরিয়ত আত্মগ্রন্থায় এবং দেশের জগ্ন তাঁর অপূর্ব স্বার্থত্যাগ ত্বরিত্যুৎ জননায়কদের ষথেষ্ট অনুপ্রেরণা জোগাবে। তিনি প্রেসিডেন্সি কলেজের একজন প্রাক্তন ছাত্র—সে হিসাবে আমরা গৌরবান্বিত। সমগ্র জাতির সঙ্গে এক হয়ে আমরা তাঁর পুণ্যস্মৃতির উদ্দেশ্যে প্রকাশনী নিবেদন করছি।

# ভারতের মুক্তিসাধনায় প্রেসিডেন্সি কলেজের অবদান

## — ভূতীয় পর্যায় —

[ রচনা ও নির্বাচন : সম্পাদক, প্রে. ক. প. ]

দাসত্বের পংক্তে নিমজ্জিত জাতির মধ্যে মাঝে মাঝে এক একটি লোক টিক পংকজের মতোই প্রস্ফুটিত হয়ে উঠেন। এঁরাই জাতির গৌরবোজ্জ্বল ভবিষ্যতের ইঙ্গিত দিয়ে যান। এঁরাই সাহসে, বীর্যে, মহুযুষ্মে, ত্যাগে, দেশপ্রেমে প্রাণহীন পারিপার্শ্বিককে ছাড়িয়ে উঠে যাথা উচু করে দাঁড়ান এবং গোটা জাতকে যেরুদণ্ড সোজা করে দাঁড়াবার মন্ত্র শিখিয়ে যান, এঁরাই প্রাণ-প্রাচুর্যের স্পর্শ দিয়ে ময়া জাতকে সংজীবিত করে তোলেন। এঁদেরই সাধনায়, এঁদেরই আত্মবলিদানে দেশমাত্কার পায়ের শৃঙ্খল থান্থান্ হয়ে ভেঙে পড়ে।

প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাক্তন ছাত্র ও শিক্ষক যাঁরা জাতীয় মুক্তিযজ্ঞের হোমহৃতাশনে আত্মাহতি দিয়েছেন, তাঁদের রাজনৈতিক জীবনের সংক্ষিপ্ত পরিচয় এবং প্রতিকৃতি ধারাবাহিকভাবে প্রকাশ করবার কাজে আমরা ব্রতী হ'য়েছি। এই মহত্তী কর্মপ্রচেষ্টার এটি ভূতীয় পর্যায়। যাঁরা প্রতিকৃতি ও তথ্যাদি দিয়ে আমাদের কাজে সহায়তা করেছেন তাঁদের জানাছি আমাদের আন্তরিক কৃতজ্ঞতা।

সকলের অকৃষ্ট সহযোগিতার ওপর নির্ভর করেই আমরা এই কাজে অগ্রসর হয়েছি। পাঠকদের কাছে তাই আমাদের একান্ত অনুরোধ প্রেসিডেন্সি কলেজের কোন প্রাক্তন ছাত্র বা শিক্ষকের রাজনৈতিক জীবনের পরিচয় যদি তাঁদের জানা থাকে, অরুণ্ধ করে তা পাঠিয়ে দিয়ে তাঁরা যেন আমাদের কর্মসূল লাঘব করেন।

[ পূর্বপ্রকাশিত :

প্রথম পর্যায় [ প্রে. ক. প. পৌষ, ১৩৫৪ পৃঃ ২৭—৩৬ ]

বংকিম চন্দ্র চট্টোপাধায়, দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জন দাশ, আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায়, বিপ্লবী বীর শ্রীযুক্ত উল্লাসকর দন্ত, শ্রীরাজেন্দ্রপ্রসাদ, শ্রীশরৎচন্দ্র বন্ধু, শ্রুত্যাচল্ল বন্ধু, সহীদ সন্তোষ কুমার মিত্র এবং শ্রীপ্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ।

দ্বিতীয় পর্যায় [ প্রে. ক. প. পৌষ, ১৩৫৫, পৃঃ ৩৬—৪২ ]

রমেশচন্দ্র দন্ত, আমন্দমোহন বন্ধু, রামবিহারী ঘোষ, রামানন্দ চট্টোপাধায়, সত্যানন্দ বন্ধু, শ্রীসতৈশচন্দ্র দাশগুপ্ত। ]

## বিজেন্স্লাল রাম

জ্যু—১২৭০ সালের [ ১৮৬৩ খঃ অঃ ] ৪ঠী শ্রাবণ, মৃত্যু—১৯১৩ খঃ অঃ ।

বিজেন্স্লাল কৃষ্ণগুরের মহারাজের দেওয়ান কার্টিকেয়চন্দ্রের কবিত পুত্র ১৮৮৪ খৃষ্টাব্দে প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে এম. এ পাশ করে কৃষ্ণবিঠা শিক্ষার জন্মে টেক্সেলারিপিং নিয়ে তিনি বিলাত ধার্তা করেন। সেখানে সিসেটার কৃষি-বিত্তান্যে অধ্যয়ন শেষ করে তিনি দেশে ফিরে আসেন এবং ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেট হন। নানাপ্রকার গুরুতর রাজকার্যে নিযুক্ত থেকেও বিজেন্স্লাল অক্ষয়ভাবে বঙ্গ-সাহিত্যের মধ্য দিয়ে দেশমাতৃকার পূজা করে গেছেন।

ভারতবর্ষকে দেশমাতৃকারপে দেখবার মন্ত্রপাঠ করেছিলেন সর্বপ্রথম খবি বঙ্গিমচন্দ্র। বিজেন্স্লাল বঙ্গিমচন্দ্রের এই মন্ত্র অনুসরণ করেছিলেন তাঁর জাতীয় সংগীতে। তাই জাতীয় সংগীত-চরচিত্বা হিসেবে তিনি ভারত-পুজারীদের কাছে চিরস্মরণীয় হ'য়ে থাকবেন। তাঁর কাছে “বঙ্গ আমাৰ” শুধু “জননী আমাৰ” ছিলনা, ছিল “দেবী আমাৰ সাধনা আমাৰ”। এ গানটিৱ শেষে তিনি লিখেছিলেন অথবে “আমৰা যুঁচাৰ মা তোৱা কালিমা হৃদয়-বৃক্ষ কৰিবা শেষ”। কিন্তু লোকেন্দ্র পালিত অযুথ বকুদের অনুরোধে তাঁকে “হৃদয়-বৃক্ষ শেষ”কে বদলে লিখতে হয় “মানুষ আমৰা নহি তো মেষ।” বিপ্লববাদীদের বীর্যের কথা বলতে তাঁর চোখ জলে উঠত, লেখনী তীক্ষ্ণ হয়ে উঠত [ “মহা আহ্বানে মারেৰ চৰণে আগ বলিবাবে” ], কিন্তু বিপ্লবের প্রতি যে সহামতুতি তিনি অনুভব করতেন তাঁর মূলে ছিল তাঁর হৃদয়ের একটি অসামান্য প্রবণতা—সে ভক্তি। শরৎচন্দ্র একবার বলেছিলেন একটি বড় সত্য কথা যে, বিজেন্স্লালের অকালমত্যু না হ'লে তিনি আরও কতো অনুগ্রহ জাতীয় সংগীত, ভক্তি সংগীত রচনা করিতেন। তবু কতো সংগীতেই না তাঁর এই ভক্তিৰ মূল বেজে উঠেছে—

“ভাৰত আমাৰ ভাৰত আমাৰ যেখানে মানব মেলিল লেত্

মহিমাৰ তুমি জন্মভূমি মা, এশিয়াৰ তুমি তীর্থক্ষেত্র।”

কথনো তিনি গাইলেন সংক্ষিত ছন্দভঙ্গীতে—

“ধাৰ্ম ধাও সমৰসংক্ষেপে গাও উচ্চে রংজয় গাথা।

ৰক্ষা কৰিতে শীঘ্ৰত ধৰ্মে শুন ঐ ভাকে ভাৰতমাতা।

\* \* \* \*

চল সমৰে দিব জীবন ডালি, জয় মা ভাৰত ! জয় মা কালী !”

বিজেন্স্লাল ছিলেন মনে আগে পুজারী, তাই তিনি এভাবে জন্মভূমি ও কালীকে সমাসনে বসাতে পেরেছিলেন। তিনি যে দেখতে পেরেছিলেন ভাৰত আমাৰের শুধু অনুদাতী নয়, ভাৰত আমাৰের :

‘কৰ জ্ঞানেৰ তুমি মা জননী, ধৰ্মান্বেৰ তুমি মা ধাৰ্তা।’

তাই না তিনি গাইলেন শেষ জীবনে ভাৰতকে জগজ্জননী ব'লে চাকুৰ কৰে :

“ধৃষ্ট হইল ধৰণী তোমাৰ চৱণ কমল কৰিয়া স্পৰ্শ

গাইল জয় মা জগমোহিনী ! জগজ্জননী ভাৰতবৰ্ষ !”

আমাৰে দেশে জাতীয় সংগীতের আদি মন্ত্রদাতা খবি বঙ্গিমচন্দ্র ; কিন্তু বঙ্গিমচন্দ্রের মধ্যে যে ওজঃশক্তি ছিল তা বিজেন্স্লালের মধ্যে যে ভাবে সংক্রান্ত হয়েছিল সে ভাবে সংক্রান্ত হয়নি আৱ কোন বাঙালী কবিৰ বাংলা কাব্যে। “বল্লে মাতৃস্মেৰ” পৱে অনেকেৰ মতে জাতীয় সংগীত হিসাবে গণ্য হ'তে পাৱে কেবল বিজেন্স্লালেৰ “ভাৰত আমাৰ” গানটি।

সাহিত্যক্ষেত্রে যে অঞ্জ কয়েকজন অস্তদর্শী “আবৃত্তচক্ষু”, উপনিষদের ভাষায় ধীরা অমৃত সকান এতে আজোন্তীর্ণ হতে পেরেছেন, ধীরা ইংরাজী দার্শনিক পরিভাষায় “Introvert” হয়েছেন, সেই মুষ্টিমেষ সত্যজ্ঞানের মধ্যে বিজেন্সাল একজন। সেই সত্যানৃষ্টির অঞ্জন পরেই তিনি দেখতে পেয়েছিলেন যে, আমাদের জাতীয় দৈন্য রাট, অকাট্য বাস্তব হ'লেও ভারতে এ দৈনের ছোওয়া লাগেনি—জনসংক্ষ পথের মতোই আজ্ঞা তার নির্দিষ্ট। তাই তিনি গেয়েছিলেন প্রেমিক কবিত মুরে—

“তুমি তো মা সেই তুমি তো মা সেই চির গরীবসী ধৃষ্টা অৱি মা !

আমরা শুধুই হয়েছি মা হৈন, হাওয়ায়েছি সব বিভূত গরিমা !”

আর দেখতে পেরেছিলেন দেশের মধ্যে অমৃত মন্দাকিনীর এক চিরস্মৰ্নী ধীরা যাকে তিনি বলতে পারতেন—  
“দেবী আমার সাধনা আমার, স্বর্গ আমার আমার দেশ !”

এ তো গেল জাতীয় সংগীত-শ্রষ্টা হিসাবে তাঁর অবদান। তা চাড়াও বাংলায় আধীন সাংবাদিকতা ক্ষেত্রেও তাঁর দান কম নয়। বর্তমানে বাংলার শ্রেষ্ঠ মাসিকগুলির মধ্যে অন্তর্ভুক্ত “ভারতবর্ষ” তিনিই প্রতিষ্ঠা করে যান।

### বিপ্লবী মুশীল সেন

জন্ম—১২৯৯ সাল অগ্রহায়ণ মাস, মৃত্যু—১৩২১ সাল।

শীছট জেলায় বানিয়াচং আমের সাধারণ মধ্যবিত্ত পরিবারে মুশীলের জন্ম। ছোটবেলা থেকেই তাঁর মন রাজনৈতির দিকে ঝুঁকে ছিল। বাল্যশিক্ষা শেষ ক'রে মুশীল তাঁর দাদার ( শ্রীবৈরেন্দ্রচন্দ্র সেন ) সঙ্গে “জাতীয় শিক্ষা পরিষদে” ভর্তি হ'ন। লেখপড়ার ফাঁকে ফাঁকে তিনি অনেক গুপ্ত সমিতির সঙ্গে সংযোগ রাখতেন। এই স্থিতে তিনি অরবিন্দ-বারীনের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে পরিচিত হবার হৃষোগ পান এবং ক'লকাতা অনুশীলন সমিতির সভ্য হ'ন।

কিশোর বয়সেই মুশীল কেমন তেজস্বী ছিলেন তাঁর পরিচর পাই অমরা সেই সময়কার একটা বিশেষ ঘটনায়। ক'লকাতা প্রেসিডেন্সি ম্যাজিস্ট্রেটের এজলাদে এক স্বদেশী মালুমার বিচার চলছিল। “বন্দে মাতরম্” খনি করার অপরাধে বিদেশী সার্জেন্ট হয়ে সন্মিলিত জনতার ওপর মৃশংসভাবে লাঠি আর বেত চালাচিল। এই পাশবিক অত্যাচারে হির ধাকতে না পেরে মুশীল তাঁকে আক্রমণ করেন। সরকারী কাজে বাধা দেবার দায়ে মুশীলকে অভিযুক্ত করা হয় এবং সেই অথম রাজনৈতিক কারণে এক ১৫ বছরের বালকের ওপর বেতায়তের আদেশ হয়। তাঁকে বিষন্ন করে নিয়ে সেই কোর্টেই চোদ ঘা বেত মারার পর পুলিশ যখন ক্লান্ত হয়ে পড়ে, মুশীল চীৎকার করে জানিয়ে দেন—আরও এক ঘা বাকী আছে। সমস্ত দেশে এই নিয়ে একটা তীব্র মনোভাবের স্থষ্টি হয়—এমন কি মুরেন্নমাথ প্রকাশ্য জনসভায় মুশীলকে অভিমন্দিত করতে অগ্রসর হয়েছিলেন। কালীপুসর কাবাবিশারদ মুশীলের বেতায়ত উপরক্ষ করে গান ঝচন করলেন—“বেত মেরে মা ভুলাবি—আমি কি মায়ের তেমনি ছেলে।”

এই ঘটনায় মুশীল স্বত্বান্তর খুব খ্যাতিমান করলেন। এই সময়েই তিনি ৮দেবতাত বস্তুর সঙ্গে পরিচিত হবার হৃষোগ পেলেন এবং তাঁরই মাধ্যমে যুগান্তর দলের একজন মিয়মিত সভ্য হলেন। ঠিক তাঁর পরেই যখন ভূতপূর্ব প্রেসিডেন্সি ম্যাজিস্ট্রেট কিংসফোর্টেক হত্যা করবার অস্তাৰ উঠে, তখন এই কাজের জন্য যাদের নাম আলোচিত হয় তাদের মধ্যে মুশীল অন্তর্ভুক্ত করা হয় মুশীল তাঁদের মধ্যে একজন। বিচারে মুশীলের ১ বৎসর দীপ্তিস্তুরবাসের আদেশ হয়, কিন্তু হাইকোর্টে মুশীল নির্দেশ সাধারণ হন এবং মুক্তি পান।

অরবিন্দের পরামর্শে স্কুল দেশে ফিরে গিয়ে লেখাপড়ায় মনোযোগ দেন এবং আমের স্কুল থেকেই বৃত্তি নিয়ে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। রাজনৈতিক কারণে তার বৃত্তি বন্ধ করে দেওয়া হয়েছিল। কলকাতায় প্রেসিডেন্সি কলেজে এসে তিনি ভর্তি হন এবং আই. এস. সি পরীক্ষায়ও বৃত্তি নিয়ে পাশ করেন। সরকার এবার আর তার বৃত্তি বন্ধ করেন নি। এই কলেজেই তিনি বি. এস. সি পড়তে থাকেন।

তবে পড়াশুনা স্কুলের কাছে ছিল একেবারেই শৌগ-মুখ্য ছিল দেশের স্বাধীনতার অন্য বিপ্লব-প্রয়াস। প্রেসিডেন্সি কলেজের হিন্দু-চাতুর্বাসে (যতীন মুখোপাধ্যায় কথাচ্ছলে যাকে বলতেন “রেড ফোর্ট”) স্কুল প্রভৃতি আরও জন কয়েক যুগান্তের দলের সভা যতীন মুখোপাধ্যায়ের নেতৃত্বে একটা গুপ্ত সমিতি গঠন করে, রাজনৈতিক হত্যাকাণ্ড চালাচ্ছিলেন। বর্তমানে যেখানে কর্ণওয়ালিস স্কোরার সেইখনে একদিন সকালে স্বৰেশ মুখোপাধ্যায় নামে এক পুলিসের গোয়েন্দা গুপ্তব্যাতকের হাতে প্রাণ দেয়। এই খনের মড়বংশে স্কুল অত্যন্তভাবে লিপ্ত ছিলেন।

স্কুলের সমসাময়িক এবং রাজনৈতিক ব্যাপারে তার সহকর্মীদের মধ্যে আবেকেই জীবিত আছেন—তাদের মধ্যে কেউ কেউ বলেন যে কোন একটা সাংঘাতিক ইকামের কাজের পরেও তারা স্কুলের মনে কোন ভাবান্তর লক্ষ করেন নি। শোনা যায়, সেই হত্যাকাণ্ডের কিছুক্ষণ পরেই স্কুল ইডেন ছাত্রবাসে ফিরে আসেন এবং তার এক বন্ধুর ঘরে বসে বিজেন্টালের রাচিত করেক্ট প্রিয় গান গাইতে থাকেন।

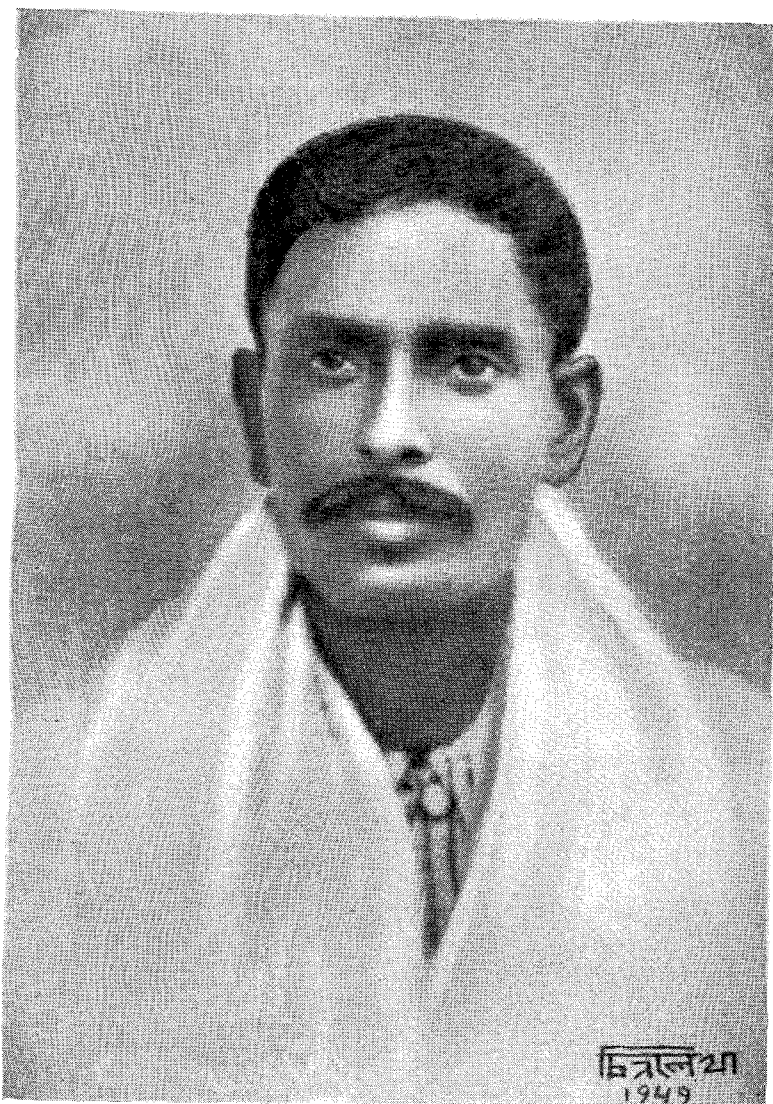
এই ব্যাপারের পর থেকে স্কুল যতীন মুখোপাধ্যায়ের প্রত্যক্ষ সংস্পর্শে আসেন আর তার কাছ থেকে নিলেন তিনি বিপ্লবী জীবনের এক নৃতন দীপ্তি—কাজের গুরুত্ব নির্দিষ্টভাবে প্রয়োজন মতো দায়িত্বভার প্রাপ্ত করা। সহকর্মীদের মধ্যে থেকেই শোনা যে “যতীন দা” তার ওপরেই বিখ্যাস রাখতেন বেশী এবং তাকে যথেষ্ট স্বেচ্ছার চোখেও দেখতেন। ১৯১৪ সালে নদীয়া জেলার কোন বিশেষ জায়গায় একটা রাজনৈতিক দম্পত্তি শেষ করে স্কুল সদস্যবলে পুলিসের চোখ এড়িয়ে ফরিদপুর জেলার কোন এক হাটে অবস্থিতি করবার সময় পুলিসের সঙ্গীনী দৃষ্টি আকর্ষণ করেন। সত্য সত্য তিনি এবার পুলিসের হাতে ধরা পড়লেন। কিন্তু তার সঙ্গীরা তাকে বাঁচানৰ অন্য পুলিসকে লক্ষ্য করে যে গুলি করেন তা গিয়ে লাগে স্কুলের গামৈই এবং সেই আধাতেই স্কুলের হত্যা হয়। মৃতদেহকে গঙ্গাগর্ভে সমাধিষ্ঠ করে সঙ্গীরা ফিরে আসেন। মাত্র ২২ বৎসরে স্কুলের জীবনের অবসান হয়।

বাঁচার বিপ্লবী অগ্নিপ্রাহের মধ্যে স্কুল মনে একটি উজ্জ্বল স্মৃতিঃ। দল-পরিমর জীবনে বৃহৎ ঘটনা খুব কিছু নেই; কিন্তু আছে একটা মনের পরিচয়—সামাজিক দুঃচারিত ঘটনায় যার প্রকাশ।

### অধ্যাপক লন্সেন্সচন্দ্র বন্দেয়পাণ্ড্যান্ন

জন্ম—চাকা, বিজ্ঞপ্ত্যের অঙ্গর্গত মধ্যাপাড়া আমে, ১৮৮৫ সালের ১৫ই জুন; মৃত্যু—হগলী জেলার বৈত্তবাটীয় ‘পল্লীমধু’ ভবনে ১৯৪৯ সালের ১৮ই আগস্ট।

১৯০০ সালে বংপুর জেলার গাঁইবাঁধা স্কুল থেকে বৃত্তি নিয়ে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন; এক. এ. পাশ করেন চাকা কলেজ থেকে। ১৯০২ সালে প্রেসিডেন্সি কলেজে ইংরেজী সাহিত্যে অনুসার্ব নিয়ে পড়তে আসেন। ১৯০৪ সালে এই কলেজ থেকেই প্রথম শ্রেণীতে এম. এ. পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। ১৯০৪-০৫ সালে ইডেন হিন্দু ছাত্রবাসের বাসিন্দা ছিলেন। প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র হিসাবেই রাজনৈতিক ও সমাজ সেবার মৃপ্তেন্দচজ্জ্বের হাতে থড়ি হয়। ইডেন হোষ্টেলে কার্জনের কুশপুত্রিকা দাহ এবং বিলাতী কাপড়ের বহু জংসব এ সময়কার ঘটনা।



অধ্যাপক ন্যপেন্দ্রচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়

আবির্ভাবঃ  
১৮৮৫ সালের ১৫ই জুন।

ত্রিৰোভাবঃ  
১৯৪৯ সালের ১৮ই আগস্ট।



চার্টার্ড বেঙ্গালুরু ক্লিয়ার্ট বারে কেন্দ্র প্রসাদ  
চার্টার্ড বেঙ্গালুরু ক্লিয়ার্ট বিকাশনের প্রাক্তন প্রোজেক্টে প্রাপ্ত। ছবিগ্রাহি ১৯৪৬-৭ মাসে প্রাপ্ত। মধ্যস্থল  
কুকলীন ইংরেজি সাহিত্যের প্রবিশ্বাত অধ্যাপক পার্সিভাল মাঝে উপর্যুক্ত। তার টিক পিছনেই ক্ষীরুক রাজেশ্বর প্রমাণ দণ্ডায়মান। ক্ষীরুক বিষয়ক মুকাবেল সেনকে দী সান্ধির  
প্রয়োগেই (বী) নিকে দেখা যাবে। অঙ্গাচা সম্পাদিতের মধ্যে অনেকই পুরবতী জীবনের নামান্বিক বিধা ও হয়েছেন। ভদ্রবর্ণবৰ্কণ প্রথম নামান্বিতে বিজোৱ ছিল

[ চার্টার্ড বেঙ্গালুরু ক্লিয়ার্ট কলেজের ক্লিয়ার্ট বিকাশনের প্রাক্তন প্রোজেক্টে প্রাপ্ত। ছবিগ্রাহি ১৯৪৬-৭ মাসে প্রাপ্ত। মধ্যস্থল  
কুকলীন ইংরেজি সাহিত্যের প্রবিশ্বাত অধ্যাপক পার্সিভাল মাঝে উপর্যুক্ত। তার টিক পিছনেই ক্ষীরুক রাজেশ্বর প্রমাণ দণ্ডায়মান। ক্ষীরুক বিষয়ক মুকাবেল সেনকে দী সান্ধির  
প্রয়োগেই (বী) নিকে দেখা যাবে। অঙ্গাচা সম্পাদিতের মধ্যে অনেকই পুরবতী জীবনের নামান্বিক বিধা ও হয়েছেন। ভদ্রবর্ণবৰ্কণ প্রথম নামান্বিতে বিজোৱ ছিল

মৃপেন্দ্রচন্দ্রই ফুল কলেজ বয়কটের জন্য ছাত্রসমাজের নিকট বাংলা আবেদনটির খসড়া প্রস্তুত করেন। বাংলায় তখন বঙ্গ-ভঙ্গের বিকল্পে আন্দোলনের সূচনা হয়ে গিয়েছে। মৃপেন্দ্রচন্দ্রও এম. এ. পরীক্ষা দেবার সংকল্প ছেড়ে আদর্শবাদী আরও কয়েকটি যুবকের সাথে বংশুরে অথবা জাতীয় বিভাগে স্থাপন করেন। পরে অবশ্য এ বৎসরই শ্রাবণ গুরুদান বন্দোপাধ্যায়ের নির্দেশে তিনি এম. এ. পরীক্ষা দেন।

এর অল্পকাল পরে অধ্যাপক হিসাবে প্রেসিডেন্সী কলেজের সাথে মৃপেন্দ্রচন্দ্রের যোগ স্থাপিত হয় বিহারে বাঁকপুর কলেজ ও আসামে সিলেট কলেজে কিছুদিন কাজ করবার পর ১৯০৭ সালের এপ্রিল মাসে তিনি প্রেসিডেন্সী কলেজের ইংরেজী সাহিত্যের অধ্যাপক নিযুক্ত হন। ১৯০৭ থেকে ১৯২১-এর মার্চ মাস পর্যন্ত মৃপেন্দ্রচন্দ্র বাংলার বিভিন্ন সরকারী কলেজে অধ্যাপনা করেন। প্রেসিডেন্সী কলেজে তিনি ছিলেন ১৯০৭-০৯ ও ১৯১১ সালে। সরকারী শিক্ষা বিভাগে খেকেও তাঁর নির্ভীক ও তেজবী আচরণের জন্য মৃপেন্দ্রচন্দ্র লাভ করেছিলেন ছাত্র ও সহকর্মীদের অকৃষ্ণ শ্রদ্ধা এবং সরকারের বিরাগ।

১৯২১ সালে মৃপেন্দ্রচন্দ্র যখন অসমযোগ আন্দোলনে ভূতী হলেন, তখন তিনি চট্টগ্রাম কলেজে সহকারী অধ্যক্ষের পদে অধিষ্ঠিত। এই সময় থেকে আরও হল ত্যাগ ও মৰ্যাদাতন্ত্রের জীবন। চাঁপুরুরের কুলীধৰ্মঘটের প্রাণঘৰণ ছিলেন দেশপ্রিয় যতীনমোহন ও অধ্যাপক মৃপেন্দ্রচন্দ্র। এই সময় থেকেই তিনি সারা বাংলায় 'মাটির মশাই' নামে পরিচিত হন। ১৯২১ সালে তিনি এক বৎসর সংশ্লিষ্ট কার্যালয়ে দণ্ডিত হন। মুক্তিলাভের পর তিনি তানানীষ্ঠন ভারতের অগ্রতম শ্রেষ্ঠ জাতীয়তাবাদী দৈনিক পত্র সার্ভার্ট ( Servant )-এর সম্পাদনা করেন। ১৯২৩-এর শেষের দিকে মৃপেন্দ্রচন্দ্র রেঙ্গুনের জাতীয়তাবাদী পত্রিকা রেঙ্গুন মেইল ( Rangoon Mail )-এর সম্পাদক হন। ১৯২৫ সালে দেশবন্ধুর তিরোধানের পর মৃপেন্দ্রচন্দ্র পুনরায় বাংলার বাজানীতিক্ষেত্রে প্রবেশ করেন। এতদিন পর্যন্ত তিনি ছিলেন পূর্ণ গান্ধীপন্থী—নো-চেঞ্জার ( No-Changer )।

১৯২৬ থেকে ১৯৩৩ সাল পর্যন্ত বঙ্গবাদী কলেজের অধ্যাপক পদে বৃত্ত থাকাকালীন যুব ও ছাত্র-সমাজের উপর তাঁর অস্মান্য প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। বিপ্লবীদের সংগে তাঁর যোগাযোগ ঘনিষ্ঠতর হয়ে ওঠে। ১৯২৮ সালের কলিকাতা কংগ্রেসে মৃপেন্দ্রচন্দ্র নিখিল ভারত প্রেছাসেবক সম্মেলনের অভ্যর্থনা সমিতির সভাপতি নির্বাচিত হন। একদিকে চল্লে থাকে তাঁর ওপর সরকারী দমনমীতি, অপর দিকে বাংলা ও আসামের বিভিন্ন ছাত্র, যুব ও বাণিজ্য সম্মেলন থেকে আসতে থাকে পৌরোহিত্যের সাদর আমন্ত্রণ। আইন অমান্য আন্দোলনের শূচনার পূর্বেই ১৯২৯ সালে তাঁর বিকল্পে একযোগে রাজস্বের দায়ে তিনটি এবং মুদ্রাগঞ্জে মন্দির সভ্যাগ্রহে একটি—এই মামলা দায়ের করা হয়। ফলে, তাঁর একবৎসর কার্যাবাস হয়। হিজলী বনীশালী ও চট্টগ্রামের নির্যাতনের কথা নির্ভীক্তাবে প্রচার করবার জন্য ১৯৩৩ সালে আবার তাঁর নয়মামের কার্যালয় হয়। কার্যাবাস অন্তে মৃপেন্দ্রচন্দ্র এক বৎসর সিটি কলেজে অধ্যাপনা করেন। এর পর থেকে তিনি ক্রমশঃ বাজানীতির আবর্ত থেকে সরে আসতে থাকেন। কংগ্রেস প্রতিষ্ঠানের সংগে অবশ্য তাঁর যোগসূত্র কোন দিনই ছিল হয় নি। আচার্য প্রফুল্লচন্দ্রের আগ্রহাতিশয়ে মৃপেন্দ্রচন্দ্র ১৯৩০-৪০ সালে বাগেরহাট কলেজের অধ্যক্ষের পদে অধিষ্ঠিত ছিলেন। মাধ্যমিক শিক্ষা বোর্ড সম্পর্কিত বিলের বিরোধিতা করতে থাকলে মৃপেন্দ্রচন্দ্রের সাথে পরিচালক সমিতির মতবিরোধ হয়। অনমনীয় মৃপেন্দ্রচন্দ্রও পদত্যাগ করেন।

১৯৩৮ থেকে '৪২-এর আন্দোলনের প্রারম্ভ পর্যন্ত তিনি বৈদ্যবাচী মিউনিসিপালিটির চেয়ারম্যান ছিলেন। মৃপেন্দ্রচন্দ্র ইংরেজী ও বাংলার কয়েকটি পুস্তক রচনা করে গিয়েছেন। *Ideal of Swaraj : in Education and Government (1922) ; Gandhism in Theory & Practice (1924) ; Asianism & other Essays* ; ভারতের বাচী ও ধূগবাঁৰি ; কায়প্রস্থ—কারাবার ফুল—[১] রক্তজন্ম, [২] সক্ষামালতী। তাঁর ইংরেজী আঞ্জলীবন্দী *At the Cross-Roads* এখন যত্নহু রয়েছে।

## অধ্যাপক বিনয়কুমার সরকার

জন্ম—১৮৮৭ খ্রঃ অঃ, মৃত্যু—১৯৪৯ খ্রঃ অঃ ১৭ই নভেম্বর।

চাকা জিলার অস্তর্গত বিক্রমপুরের সানিহাটি গ্রামে বিনয়কুমারের জন্ম। কিন্তু এই বালাজীবন কাটে মালদহে। মাত্র ১৩ বৎসর বয়সে কৃতিত্বের সঙ্গে এন্ট্রাই পরীক্ষা পাশ করে বিনয়কুমার কলকাতা প্রেসিডেন্সি কলেজে ভর্তি হন। এখনে তাঁর অধ্যয়ন কাল ছ'বছর [১৯০০-১৯০৬] বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রায় সকল পরীক্ষাতেই তিনি প্রথম স্থান অধিকার করেন। ১৯০৫ সালে বি, এ পরীক্ষায় ইতিহাস এবং ইংরাজীতে সর্বপ্রথম হয়ে “ঈষান স্কলারশিপ” পান।

সরকার থেকে তাঁকে ডেপুটি মার্জিন্টের পদ ও ষ্টেট স্কলারশিপ দেওয়ার প্রস্তাব হয়, কিন্তু স্বাধীনচৰ্তা বিনয়কুমার তাই প্রস্তাবই প্রত্যাখ্যান করেন। স্বদেশী যুগে প্রতিষ্ঠিত “জাতীয় শিক্ষা পরিষদে” তিনি বিনা বেতনে কাজ করতে থাকেন। এই সময়ে তিনি মালদা জিলার নানাহানে জাতীয় বিষয়ান্ত গ'ড়ে তুলেছিলেন এবং শিক্ষা সমষ্টে তাঁর ধান এবং ধারণাকে পর্যটকসমাজে প্রচলিত করেছিলেন। এই বিষয়ে তাঁর প্রণীত গৃহণীয় মধ্যে মাত্র কয়েকটির উল্লেখ করা যেতে পারে—বঙ্গে নবগুগের নূতন শিক্ষা [১৯০৭], শিক্ষা বিজ্ঞানের ভূমিকা [১৯১০], ভাষাতত্ত্ব [১৯১০], ইতিহাস-বিজ্ঞান ও মানবজ্ঞানের আশা [১৯১২], সাধনা [১৯১২]

বাংলার তথা ভারতে পিল্লী রাজনীতির প্রচার এবং প্রসারে যে সমস্ত সংঘ সমিতি বিশেষভাবে সাহায্য করেছে তাঁর মধ্যে পরলোকগত সত্ত্বচল্ল মুণ্ডোপাধ্যায় প্রতিষ্ঠিত “ডল সোসাইটি” নাম আজ জাতি প্রায় বিস্তৃত হতে বসেছে। এই সোসাইটির অনেকেই পরবর্তী জীবনে শিক্ষাব্রতী হিসাবে থাতিলাভ করেছেন। বিনয়কুমার যদিও ছিলেন অনেকেই বয়কেন্ট, ত্বরিত ছিলেন তাঁদের মধ্যমণি। বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদের মার্কিন প্রদৰ্শনী সাহিত্যের অঙ্গবিদ্যার প্রকাশে তাঁর কাছ থেকেই প্রথম প্রেরণা আসে। তাঁর বহু ভাষায় জ্ঞান, তাঁর অধ্যয়ন, তাঁর গবেষণা এবং সর্বোপরি জাতির ভিতর বিবিধযুগী শিক্ষাপ্রাচারে তাঁর বিশাল চিন্তাধারা দেখলে মানুষটির শক্তি, সার্বৰ্য এবং উত্তমের আচুর্য অবাক হয়ে হেতে হয়। দেশে জ্ঞান প্রচারের উদ্দেশ্যে এবং দেশবাসীর মনে স্বদেশ-স্মৃতি জাগিয়ে তুলবার জন্যে কতো প্রতিষ্ঠান যে গড়ে উঠেছিল তাঁই অঙ্গাণ পরিশ্রমে তাঁর খুব অল্প পরিচয়ই লোক রাখে। বঙ্গীয় সমাজ-বিজ্ঞান পরিষদ, বঙ্গীয় এশিয়া পরিষদ, বঙ্গীয় জার্মান পরিষদ, [প্রথম বিশ্বযুদ্ধের কালে ভারত-জার্মান বড়বড় সম্পর্কে তাঁর তাই ভাই অধ্যাপক বিজয় সরকার ও পরলোকগত ধীরেন সরকারের নামের উল্লেখ দেখতে পাই রাউলাট রিপোর্টে], বঙ্গীয় দাঁতে সভা ইত্যাদি তাঁরই হাতে গড়া। এ সব কাজ তিনি করেছেন দেশে, অথচ তিনিবাবে জীবনের ১৬১৭ বৎসর তাঁর কেটেছে বিদেশে—ইউরোপ, আমেরিকা, চীন, জাপান, কোরিয়া, মাঝিরিয়া, শিশুর প্রতৃতি বহু দেশের বছহান তিনি বাবারার পর্যটন করেছেন, নিয়ে গেছেন সেখানে ভারতের শিক্ষাদীক্ষা সংস্কৃতির বাণী, আর সেখান থেকে বয়ে অনেছেন তাঁদের শিক্ষা ও সংস্কৃতির বর্তৰ্ম। সে কাহিনীর আংশিক অভিসন্দৰ্শক পাওয়া যাবে তাঁর বিশাল অহু “বর্তমান জগত”-এ। শেষ জীবনেও তিনি আমেরিকার বিভিন্ন বিশ্ববিদ্যালয়ে এ দেশের বাণিজ্যত্ব রূপ প্রকাশেই নিয়োজিত ছিলেন—ওয়ার্তুমল প্রতিষ্ঠিত আন্তর্জাতিক শিক্ষা পরিষদের ব্যবহার। তখন কিন্তু তিনি স্বাধীন দেশের নাগরিক। এমন নাগরিককে স্বাধীন রাষ্ট্রের শিক্ষাদূত হিসাবে দেশবিদেশে পর্যটন করতে দেখলে আমরা গবর্ন ও আনন্দ বোধ করতাম। কিন্তু বিদেশে হাসপাতালে শেষ জীবনে তাঁকে অর্থকষ্টও পেতে হয়েছে—ভারতবাসীর পক্ষে এ কম লজ্জা এবং দ্রুতের কথা নয়। শেষ নিখাস ত্যাগের সময়েও তিনি মাতৃভূমি ভারতবর্ষের উদ্দেশ্যে তাঁর অশাম রথে গেছেন। [ শ্রী ইত্তা সরকারের সাথে তাঁর শেষ কথা—“বন্দে মাতৃরং। তোমার কি মনে নেই মেই ১৯১৪ সালে একদিন জাহাজে তোমার গানট শিখিয়ে দিয়েছিলুম” ]

# বাংলা কবিতা সম্বন্ধে কয়েকটি কথা

শান্তিকুমার ঘোষ

(ষষ্ঠ বর্ষ আর্টস্ )

বর্তমানে বাংলা কবিতা সাধারণ পাঠকের কাছে গণিত বা দর্শনশাস্ত্রের মতই ভয়াবহ হয়ে উঠেছে। বাংলা কাব্য আজ বাংলীর রস-জীবন থেকে বিচ্ছিন্ন। অথচ বহুকাল থেকে কাব্যই মাঝুমের গভীরতম রস-পিপাসা মিটিয়েছে—দৈনন্দিন জীবনের দ্বন্দ্ব কোলাহলে দিশাহারা যামুষ কাব্যের মধ্যেই বাস্তব জগতের খণ্ড অভিজ্ঞতার উপরে জগৎ ও জীবনের একটি সর্বাঙ্গীণ রূপ দেখতে পেয়ে আশ্চর্ষ হয়েছে। স্বতরাং সাধারণ পাঠক যে আজকাল কবিতার প্রতি এত বিমুখ তার পিছনে নিশ্চয়ই কারণ আছে।

বাইরের জীবনে যেমন আর কোন রকম দিবাস্পন্দন culture-এর অবকাশ নেই, আজকালকার কবিতা তেমনই তার রস-পিপাসা চরিতার্থ করতে একেবারে অক্ষম। কবিতার নামে আজকাল যে রাশি রাশি ‘অতি-আধুনিক’ রচনা ছাপা হয়ে থাকে তাকেই বাংলা কবিতার আসল রূপ ধরে নিয়ে সে কবিতা সম্বন্ধে একরকম উদাসীন হয়ে গেছে। ফলে আজকাল ধারা কবিতা লেখেন তাঁরা নিজেরাই—কাব্যবিদিক কোন সম্ভাজিতুক নন—নিজেদের কবিতা উপভোগ করে থাকেন।

একটু মনোযোগের সঙ্গে আধুনিক কবিতার দিকে লক্ষ্য করলেই ধরা যায় যে, সেগুলি লেখকের অন্তরের অগম গহন হতে উৎসাহিত হয় নি। কিন্তু শ্রেষ্ঠ কবিতা মাঝেরই স্বতঃস্ফূর্ত হওয়ার প্রয়োজন। এই ধরণের কবিতার বেশীর ভাগই অতিমাত্রায় কৃত্রিম, স্বত্ত্বাক্ষের নানা অসম্ভব ভাবে পূর্ণ, বাছা বাছা কতকগুলি বচন বা slogan-এর সমষ্টি,—ব্যক্তি-হৃদয়ের কোন গভীরতর অমৃত্বুভূতি বা রূপ-সূষ্ঠির কোন প্রমাণ এতে নেই ব'লেন্তেই হয়, —আছে কেবল বিদেশী সাহিত্যের কয়েকটি আঙ্কিক বা technique-এর অনুকরণ। এই কবিতাগুলির form নতুন সন্দেহ নেই, কিন্তু তা এখনো পরীক্ষার স্তর পার হয়নি এবং এ পর্যন্ত তার মধ্যে এমন উৎকৃষ্ট রচনার সন্ধান পাওয়া যায় নি,—যাকে জাতির জীবনধর্মের স্বতঃস্ফূর্ত প্রকাশ বলে মনে করা যেতে পারে। এগুলি সম্বন্ধে আর একটি লক্ষ্য করবার বিষয় এই যে কবিতাগুলি ভয়ানক রকমের অস্পষ্ট—কতকগুলি বক্র তপ্ত ও অস্পূর্ণ রেখার সমষ্টি—একটি সমগ্র অভিজ্ঞতা বা প্রত্যক্ষ দর্শনের কোন উপলব্ধির পরিচয় এতে পাওয়া যায়

না। একটিমাত্র ছোট অনুভূতি বা উচ্চট symbolকে নিয়ে ধানিকটা ব্যঙ্গনা হয়তো এতে আছে কিন্তু বাকি সমস্তই পাঠকের উপর ছেড়ে দেওয়া হয়েছে। রচনার মধ্যে যে রূপসামঞ্জস্য styleএর লক্ষণ তাকে এই কবিতার সেখকরা স্বীকার করেন না, বরং অপরিচিত ভাষার প্রয়োগ ও ব্যাকরণ-অভিধানের বিরুদ্ধে বিদ্রোহকেই style মনে করেন। এমন কবিতা সহজগায় না হওয়াই স্বাভাবিক, তাই একে গ্রহণযোগ্য করবার জন্য তত্ত্ব-আলোচনার দরকার হয়েছে। এ কথা সত্য যে, আধুনিক যুগে মানুষ কঠিন বাস্তব জগতের মুখোমুখি হয়েছে, তাই কাব্যেও বাস্তব জীবনের অনেকথানি রূপ দেবায় দরকার হয়ে পড়েছে। কিন্তু কবিতাকে যুগোপযোগী করতে হলে বাস্তবজগতের এই কুৎসিত পরিবেশের মাঝখান থেকেই উৎকৃষ্ট বাণী-বিশ্রান্ত গড়ে নিতে হবে। তার জন্য যে ছন্দ-মিল সকল রকমের কাঙ্কার্য ত্যাগ করতেই হবে এমন কোন কথা ওঠে না।

র্হাট কাব্য-রচনায় স্ববলয়িত ছন্দ-স্বষ্টির প্রয়োজন আছে। ছন্দ শব্দটির মানে—ইংরেজিতে যাকে measure বলে, বাঙালির ছন্দ ব'লতে তাই বুঝাও। গঠের একটা rhythm থাকতে পারে কিন্তু ঐ measure নেই। তথাকথিত গন্ত কবিতায় একটা ধ্বনিশ্রেণি আছে কিন্তু তা ছন্দ তো নয়ই, অধিকাংশ ক্ষেত্রে rhythm ও নয়। সুস্পষ্ট রূপস্থিতির জন্য ছন্দ অপরিহার্য,—ভাবের রূপটি থখন বাণীতে মৃত্তিমান হয়ে ওঠে তখন সেই বাণীরপের নিজস্ব উপাদানরূপেই ছন্দের জন্ম হয়। আবার ছন্দেবদ্ধ রচনামাত্রই কবিতা হয়ে ওঠে না—ছন্দের সঙ্গে সঙ্গে ভাবের দীপ্তি, ভাষার জাহুমুখ থাকা চাই। কিন্তু কবিতার পক্ষে ছন্দ যেমন অপরিহার্য মিল তেমন নয়। বাঙলা সাহিত্যে মিলহীন ছন্দে কাব্যরচনা করি শ্রীমধ্যস্থনই সর্বপ্রথম করেন। অমিত্রাক্ষর ছন্দে তিনি একদিকে যেমন বাঙলা কবিতাকে যতি স্থাপনের স্বাধীনতা দিলেন অগ্নিদিকে তেমনি পঞ্চের পদবন্ধনকে স্বীকার করে বাঙলা ছন্দ সঙ্গীতের চরম উৎকর্ষ করে গেলেন। কিন্তু সেটা যে সকল রকমের বাঙলা কবিতার পক্ষে স্বাভাবিক সে বিষয়ে সন্দেহ আছে। মিল ত্যাগ করাটাই বড় নয়—ছন্দের সঙ্গীতগুণ সঙ্গে সঙ্গে বাড়া চাই। মিলহীন কবিতা বাঙলা ভাষায় কেমন দুর্বল ও শিথিল হয়ে পড়ে—ইংরেজীর মতো তার অক্ষরগুলি (syllables) সহজেই স্পন্দিত হয় না। যে ভাষার accent বা স্বরবৃক্ষের তেমন স্ববিধা নেই, সংস্কৃতের মত ইন্দু-দীর্ঘ উচ্চারণের উপায়ও নেই, সে ভাষায় শুধু ছন্দ নর যিলও উৎকৃষ্ট কাব্যরস স্থষ্টি করতে সাহায্য করে। ভাষার উচ্চারণ-প্রবণতার জন্য বাক্য যতই ছন্দকে লজ্জন করতে চায়, ততই মিল তাকে সংযত ও স্বষ্টি-মণ্ডিত করতে পারে। একটি সাধারণ নমুনা হিসাবে নীচে কয়েকটি লাইন রচনা করে দেওয়া গেল—কেবলমাত্র তার থেকেই মিল ও ছন্দ কবিতার বাণীরূপকে সাক্ষাৎ প্রত্যক্ষ

হয়ে উঠতে কতখানি সাহায্য করে তরে আত্মস পাওয়া যাবে,—কবিত-বিচারের প্রয়োজন এখানে নেই—

নীল-মিমে-করা আকাশের গায়ে মেঘের বলাকা ভাসে,  
ভীরু সজাকুর চক্রিত চলার রোমাঞ্চ লাগে যাসে ।  
অর্কিড ফুলে উড়িছে ভুমর...গুণ, গুণ, তামু ছন্দ,  
ইথারী হাতোয়ার ভেসে এলো কোনু ম্যাগনোলিয়ার গন্ধ !  
বনের ওপারে শোনা যায় কোনু অজানা গানের রেশ—  
তিস্তা নদীর উপত্যকা কি উপরবিকার দেশ !

মিল-রচনা কঠিন কিছুই নয়—সত্যকার রস-প্রেরণায় লেখা কবিতায় মিল আপনিই আসে। ছন্দ ও খিলের গশি যদি আধুনিক জীবনচেতনার একটি বড়ো বাধাই হয়, তাহলে আধুনিক গত তো আছে—সেই গঠের প্রকাশ-ক্ষমতার তো অস্ত নেই। তাহলে আর বাক্যগুলিকে গুরু গুরু: পঠের মতো চরণযুক্ত করে জোর করে একটি স্তম্ভের দ্রুপ দেবার কি দরকার—গতে তো এগুলি আরো সুন্দর করে ব্যক্ত করা যায়। একথা সত্য যে রবীন্দ্রনাথ বাঙ্গলা ভাষায় পঞ্চনকে প্রায় নিঃশেষ করে, তাঁর শেষ বয়সে কেবলমাত্র ভঙ্গীচাতুর্যের লোভে বাঙ্গলা গঠকে পঞ্চে উন্নীত করবার চেষ্টা করেছিলেন। তাঁর সেই মিলহীন বিনিছন্দের কবিতার মাত্র কয়েকটিতে কাব্য-শ্রী বজায় আছে। তাঁর থেকে অবগুই প্রমাণ হয় যে, বাঙ্গলা ভাষায় এরকম কবিতা রচনা সম্ভব। রবীন্দ্রনাথের সেই কবিতাগুলি বাক্যচন্দ বা free rhythm-এ লিখিত। কিন্তু তাঁর মধ্যে খুব অন্য কয়েকটিই (যেমন “পুনশ্চ” কাব্যের ‘শিশু-তীর্থ’) তিনি চিন্তার আবেগ ছাড়া কাব্যরস সংঘার করতে পেরেছেন। যে কষ্টিতে পেরেছেন সেগুলি বাইরে অনিয়মিত হলোও ভেতরে ভেতরে ভাবপরম্পরার একটি গভীরতর নিয়ম পালন করে। তাঁর মধ্যে আবেগের এমন একটি আস্তরিক স্তুর আছে যে ছন্দোবঙ্গন ত্যাগ করলেও কোন ক্ষতি হয় না। রবীন্দ্রনাথ একটি চিঠিতে লিখেছিলেন—

“আমি আজকাল অনেক সময়ে গত ছন্দে কবিতা লিখি—আর কোন ছন্দে ঠিক এই সকল ভাব বলা অমার পক্ষে সাধ্য নয় বলেই আমার এই অধ্যবসায়। কাজটা কিছুমাত্র সহজ নয় একথা জানিয়ে রাখলুম। সহজ মনে করে যদি প্রয়োজন হও তবে হঠাতে থেকে পড়বে পাঁকের মধ্যে।”

কাজেই এরকম কাব্যরচনা দুরহ ও সকল বকমের বাঙ্গলা কবিতার পক্ষে উপযুক্ত নয়। আর আজকাল যে সব সাধারণ ছন্দোবঙ্গ মিলহীন কবিতা অজস্র রচিত হয়ে থাকে সেগুলি এবং রবীন্দ্রনাথের ঝি free rhythm-এর কবিতা যে এক বস্ত নয় তা বোধ করি বলাই বাছল্য।

কাব্যের আকৃতি দ্রুই রকমের—পঞ্চ ও গুণ। পঞ্চে রচিত না হয়েও কোন রচনা কাব্য হতে পারে। কবি-কল্পনার প্রকৃতি তেন্তে গুণ বা পঞ্চ কাব্যের বাহন হয়। বস্ত্রপ্রধান কাব্য গঠে রচিত হয়ে থাকে। আর যে কাব্যে ভাবের মাত্রা কিছু বেশী সে কাব্য পঞ্চবীতিকে আশ্রয় করে। (পঞ্চ-কাব্য ও সঙ্গীতের মধ্যেও পার্থক্য আছে, কারণ সঙ্গীত মাত্রই শব্দের স্তুর রচনা—তার সঙ্গে বস্ত্রের কোন সাক্ষাৎ সম্পর্ক নেই।) কাব্যের আকৃতি নির্বাচন কাব্যের প্রেরণার সঙ্গে সঙ্গেই হয়ে থাকে—কবিকে তার জন্ম মাথা খুঁড়তে হয় না। কবিতায় মূল উপাদান ঐ যে 'ভাব'—তা আর কিছুই নয়, কবির অস্ত্র-ফলকে 'বস্ত্র' যে বিশেষ রূপ বা form-এ প্রকাশিত হয় তা-ই। এই form বা গঠন-ভঙ্গিমাই কবিতা—বিশেষ করে গীতিকবিতা (Lyric)-র সব কিছু। এই জন্ম গীতিকবিতার অন্তর্বাদ হয় না—সেই অন্তর্বাদ ভাষা দেই style আর থাকে না।

তাহলে কি lyric জাতের কবিতার রস সেই-সেই ভাষা-ভাষী অঞ্জলের মধ্যেই সীমাবদ্ধ থাকবে? কতকটা তাই। তবে বর্তমান যুগে যে আন্তর্জাতিক সহযোগিতা, পরম্পরার পরম্পরাকে বেঁকবার যে লক্ষণ দেখা যাচ্ছে,—তার থেকে আশা করা যায় যে, ভাষানির্বিশেষে শিক্ষিত ব্যক্তি মাত্রই অন্ত ভাষায় লেখা শ্রেষ্ঠরচনার রস আহরণ করতে উৎসাহী হবে। কিন্তু তবু আর একটা সমস্তা আছে। একজন ইংরাজী-শিক্ষিত ভারতীয় কি একজন ইংরাজের মতো ইংরাজী কবিতা হতে আনন্দ বা রস পায়? তেমনি একজন বিদেশী কি বাঙ্গালামাহিত্যের বৈকল্পিক কবিতার মাধুর্য উপভোগ করতে পারে? পারে না, কারণ যে spiritual training ঐ কবিতার রস আঙ্গাদানের জন্ম অপরিহার্য তা বিদেশীর আবক্ষের বাইরে। তবেই বোঝা যাচ্ছে যে lyric কবিতার সর্বব্যাপী প্রচার ও উপলব্ধি সহজ নয়।

কাব্যসাহিত্যের সবচেয়ে দেখবার বিষয় হচ্ছে যে, কবি তাঁর রচনায় নিজের চরিত্রের বৈশিষ্ট্যের ছাপ রাখতে পেরেছেন কিনা। এই বৈশিষ্ট্য তাঁর নিজস্ব—অন্ত সব কবির সঙ্গে তাঁর প্রভেদ এখানেই ধরা যাবে। দ্বিতীয় কথা এই যে, শ্রেষ্ঠ কাব্য মাত্রেই জীবনদর্শন (আত্মদর্শন নয়) হওয়া চাই। মানবজ্ঞাতির জীবনযাত্রার কাহিনী তাদের স্থথ-তুঃখ আশা-নৈরাশ প্রীতি-প্রেয়ের কলরোল যেন কাব্যে অঙ্গুণিত হয়। তাই যে কাব্যে কবির ব্যক্তি-হৃদয়ের স্মৃথ দৃঃখের উচ্ছাস আছে, যাতে আত্মাহৃত্তির প্রবল, সে কাব্য উৎকৃষ্ট স্থষ্টি নয় কারণ মানব সাধারণের হাসিকারার স্তুর তাতে ধ্বনিত হয়ে উঠে নি। কাব্যসাধনা সেই কবিই সার্থক হয়ে উঠে যে কবি জীবনের খণ্ড ও বিশিষ্টকে প্রেম, বিশ্বাস ও অভিজ্ঞতার আলোকে একটি সমগ্র ও অর্থপূর্ণ রূপ দান করতে সমর্থ হন। সে কবির কাব্যের মুকুরে জীবন ও জগতের নাট্যঙ্গীলা উদ্ঘাটিত হয়ে পড়ে—স্টিল-বৃহস্পতির একটি স্মৃদত ব্যাখ্যা বা অন্তর্বাদ তার মধ্যে নিহিত থাকে।

ঐ যে চরিত্র কথাটা পাওয়া গেল, ঐটেই কাব্যবিচারের কষ্টিপাথের। আমাদের সংস্কৃত সাহিত্য যতই কল্পনাপ্রবণ ও রসসমূক্ত হোক না কেন, এই দিক থেকে তাৰ বেশীৰ ভাগই কৃত্তিম বা *artificial*, সংস্কৃত কবিতা তাঁদেৱ কাব্যে ভাবকল্পনাৰ চৱম উৎকৰ্ষ দেখিয়েছেন। তাঁদেৱ ছন্দোবক শ্লোকে কি সূক্ষ্ম সৌন্দৰ্যামূল্যতা, কি কল্পবৰ্গবিহারী মনেৱ পৰিচয়ই না মেলে! তাই সেগুলি *great art*, ইংৰাজীতে যাকে *great poetry* বলে তা নহ। আমাদেৱ বৰীজনাথও (তাঁৰ গানগুলি বাদ দিলে—কাৰণ গানেৱ কথা যে স্বতন্ত্ৰ তা আগেই বলা হয়েছে) এক দিক থেকে দেখলে একজন খুব উচুদেৱ রূপকাৰ—*artist par excellence*। তাঁৰ কবিতাৰ যা আছে তা বুদ্ধিমত্তি ও কল্পনাশক্তিৰ মলযুক্ত—চৱিত্ৰেৱ কোন পৃথক মূল্য তাতে নেই। শেষেৱ দিকেৱ একটি কবিতায় তিনি যা বলেছেন—

“আমাৰ কবিতা, জানি আমি,  
গেলেও বিচিৰ পথে হয় নাই সে সৰ্বত্রগীৱী।

কুবাশেৱ জীবনেৱ শৱিৰ যে জন,  
কৰ্ম্মে ও কথায় সত্য আঞ্চীয়তা কৱেছে অৰ্জন,  
যে আছে মাটিৰ কাছাকাছি,  
সে কবিতাৰ বাণী লাগি কান পেতে আছি।”

—তাতে যে স্বীকাৰোক্তি রয়েছে তা খুবই সত্য।

বাঙলা সাহিত্যে বৰীজনাথ যে কাব্যজগতেৱ প্রতিষ্ঠা কৱলেন তা সাধাৰণ মানুষেৱ জগৎ নহ। বাস্তবজগতেৱ ধূলোমাটিৰ উপৰে তিনি একটি পৃথক জ্যোতিৰ্ষয় ভাবলোক সৃষ্টি কৱে নিয়েছেন। তিনি তাঁৰ কাব্যে তৰ্বচিষ্টাকে (abstract ideas) অপূৰ্ব রঙে রঞ্জিত কৱে অনবন্ধ কৱ দিয়েছেন। তাঁৰ আদৰ্শ ধৰ্ম বা *idealism* মানুষেৱ অতিজাগত বাস্তব দেহদশাকে স্বীকাৰ না কৱে ব্যক্তিজীবনেৱ উৰ্কে এক বিৱাট জাতি-বৰ্ষ-হীন বিশ্বমানবেৱ সঙ্গে আত্মীয়তা স্থাপন কৱেছে। তাঁৰ কাব্যে অধ্যাত্ম-অস্তুতিৱই প্রাথাগত রয়ে গেছে—তা যেমন কুধা ও তৃষ্ণাকে সংযত কৱে মানুষেৱ স্মৃথিতঃখ বোধকেও তেমনি অস্তুর্মূৰ্তি কৱে তোলে। তিনি দীৰ্ঘ জীবন ধৰে তাঁৰ বিচিৰ ও রাশি রাশি রচনার মধ্যে যে আদৰ্শ স্থাপন কৱে গেছেন তা যে তাঁৰ মতো বিৱাট ও স্বতন্ত্ৰ পুৰুষেৱ পক্ষে স্বাতাবিক তাতে সন্দেহ নেই; আৱ সেই আদৰ্শ তাঁৰ কাব্যে এমনই অমৰী-দুর্লভ কৃপ ধাৰণ কৱেছে যে সাধাৰণেৱ পক্ষেও তাৰ মধ্যে বুদ্ধ হয়ে যাওয়াৰ কোন বাধা থাকে না। কিন্তু তা যে মানুষেৱ রক্তেৱ সমতালে চলে না,—প্রত্যক্ষ জগতেৱ দৃঢ়তুর্দশীৰ সঙ্গে কোন বৰকম বোঝাপড়া যে তাতে নেই,—একথা অস্বীকাৰ কৱা যাব না। তাই এই কাব্য স্পৰ্শ কৱে আমাদেৱ যে-মন চিষ্টা কৱে সেই মনকে, হৃদয়কে নহ। মনে হয় কবি ষেন কোন দুর্গম শৈলশিখেৱ উপৰ থেকে কৃপ রঙ ও ৱেৰার বিঞ্চাসে অতি সূক্ষ্ম জাল বুনে চলেছেন— ভাষা ও ছন্দেৱ অস্তুত কোশলে অপূৰ্ব মোহেৱ সৃষ্টি কৱে যাচ্ছেন।

বাংলা কবিতা সম্বন্ধে শেষ কথা এই যে, তার ভবিষ্যৎ সম্পর্কে অনিশ্চয়তা থাকলেও নিরাশ হবার তেমন কারণ নেই। কাব্যের সমাদরের দিন যে একেবারে চলে গেছে তা বলা যায় না। ইতিহাস থেকে বাবুবার দেখা গেছে যে উৎকৃষ্ট কাব্য দীর্ঘজীবী হয়, কারণ ছন্দের মধ্যেই অমরত্বের বীজ আছে। আর আজকাল বাংলা কবিতার যে অপরিচ্ছন্ন বিকলাঙ্গ রূপ দিকে দিকে দেখা যাচ্ছে তাতেও তরের কিছু নেই, যেহেতু কালের প্রবাহে তার কতটুকু চিহ্নই বা থাকবে? জাতি যখন কঠিন জীবনসংক্রিতের সম্মুখীন হয়—যখন তার সমস্ত শক্তি সেইদিকে নিয়োজিত হয়ে থাকে তখন তার মধ্যে উৎকৃষ্ট বস্কলনার বিকাশ না হওয়াই স্বাভাবিক। সবল ও স্বচ্ছ জীবনচেতনার সঙ্গে সঙ্গে তার চিত্তে সত্যকার কবিপ্রেরণার সংক্ষা হবে। তখনকার কাব্যে দেখা যাবে প্রত্যক্ষ জগৎ ও জীবনের বস্তুগত সত্তাকে বস্কলপে আন্তসাং করবার একটি বিধাইন শক্তি—পাওয়া যাবে সমাজ ও সংস্কারের নাগপাশে। আবক্ষ মাঝের প্রতি গভীর সহাহস্রতা। সে কাব্য যেমন একেবারে ভাবসর্বিষ্য হয়ে উঠবে না তেমনি পূরোপূরি বস্তুতাত্ত্বিকও হবে না।\*

## আধুনিক বাংলা কবিতার সন্তান।

শ্রীসুভাষ রায়

( ষষ্ঠি বর্ষ আর্টস )

কাব্যরসপিপাস্ত বলে দাবী করেন এমন অনেক পাঠকের মনে আধুনিক বাংলা কবিতা সম্পর্কে প্রশ্ন উঠেছে। প্রশ্ন উঠেছে আজকের বাংলা কবিতা পাঠকের রসপিপাসা মেটাতে সক্ষম কিনা, বাঙালী মানসের উপরোক্তি কি না।

তাঁদের বক্তব্যের রূপ দেখে স্পষ্টই মনে হয় বাংলা কবিতার রূপ তাঁরা শুধু মাসিক পত্রিকার মধ্যে যাবে যাবে থেঁজে বেড়ান, বাংলা কবিতার ধারা বোঝার বা কবিতা অন্তর্ভুক্ত করবার মন গড়ে তোলবার প্রয়াস তাঁদের নেই। একথা বিদ্যমান জনসামাজিক জ্ঞানেন কবিতা অন্তর্ভুক্তের মন গড়ে তুলতে হয়, শেখকের ‘গভীরতম’ অন্তর্ভুক্তের কথাও কবিতায় ধরলে সব মাঝের মনে তা নাড়া দিতে পারে না। একদিন এমন ছিল যখন জীবনের অভিজ্ঞতা ও রূপ ছিল অনেকটাই একমুখী, কথক ঠাকুর বসতেন তাঁর শ্রোতাদের মাঝে আর সেই পরিচয়-ধন আবেষ্টনীর মধ্যে শোনাতেন কবিতা। তবু কি তাঁর কবিতা সকল মাঝের

\* শেখকের যুগ বক্তব্যের একটা বিকল্প সমালোচনা পাওয়া যাবে পরবর্তী প্রবন্ধে—সম্পাদক।

মন ছুঁয়ে যেত ! আজকের সেদিনকার তুলনায় মাঝের জীবন হয়েছে বিচ্ছিন্ন, অভিজ্ঞতা ধারণা সরবিছু গেছে বদলে । আজকের কবিতা লেখেন বিচ্ছিন্নপে, তাঁদের কবিতা অনুভব করতে হ'লে চাই তাঁদের ধারণা, তাঁদের ভঙ্গীর সঙ্গে পরিচয় । আর সেই পরিচয় পাওয়া যায় না পাঁচমিশালী মাসিক পত্রিকায়, খুঁজতে হয় বর্জিম্বু ও সার্থক কবিদের কাব্যগ্রন্থে । ধারা বরীম্বোত্তর বাঙ্গলা সাহিত্যের সঙ্গে পরিচিত, ধারা প্রেমেন্দু মিত্র, জীবনানন্দ দাস, বুদ্ধদেব বসু, শ্বকান্ত ভট্টাচার্যের কবিতার সঙ্গে পরিচিত, তাঁরা অন্ততঃ একথাটা স্বীকার করবেন যে আজকের জীবনের অভিজ্ঞতা, তার বিচ্ছিন্নতার রূপ আছে এবং দের কবিতায় । তাঁদের সকলতা সম্পর্কে প্রশ্ন উঠতে পারে কিন্তু তাঁদের অঙ্গীকার করতে চাইলে বাঙ্গলা কাব্যের ধারা ও গতিকে অঙ্গীকার করতে হয় ।

একথা সত্য যে, কাব্যরূপের সঙ্গে জনমানসের সংযোজন ঘটেনি আজো বাঙ্গলা কাব্যে, কবিতা আজো এক বিশেষ শ্রেণীর মধ্যে আবদ্ধ । কিন্তু এর সঠিক কারণ খুঁজতে হবে সমাজ ও কবিতার বিবর্তনের ধারায় । আধুনিক বাঙ্গলা কবিতাকে স্বীকার করে নিতে ধারের বাধে তাঁরা Art for art's sake মতবাদীদের মত 'Form'-এর নিরিখে কাব্যবিচার করতে চান, 'Content'-কে বুঝতে চান না । অথচ কবিতার, তথা সাহিত্যের Form-এর বিচারের কঠিপাথর হচ্ছে তা Content-কে টিক টিক রূপ দিতে পারছে কি-না ।

আমাদের দেশে ধনতন্ত্র এক বলিষ্ঠ মধ্যবিভ্রমাজ স্থাপিত করেছিল, সে সমাজ সামন্ত্রান্ত্রিক সন্তানতার বিরুদ্ধে ব্যক্তিগতিক বিদ্রোহ ঘোষণা করেছিল । সে যুগের কাব্যে এই বিদ্রোহের রূপ ছিল, তাই সে কাব্য তখন সমাদৃতও হয়েছিল । কিন্তু ধনতন্ত্রের গতির স্বাভাবিক নিয়মানুসারে সে ব্যক্তিগতিক আদর্শের উপর পড়লো আঘাত, মাঝের বাইরের জীবন হলো সংকুচিত । সামাজিক জীবনে প্রত্িটা পেলো না যে মাঝে, সে সমাজ থেকে পালিয়ে কাব্যের মধ্যে আগ্রহ খুঁজতে চাইলো । এযুগের কবিতায় তাই ফুটে উঠেছে সামাজিক-জীবন বিমুখতা, কাব্য হয়েছে আত্মকেন্দ্রিক—বুদ্ধদেব বসু ও জীবনানন্দ দাসের সেই সময়কার কবিতায় এবং প্রচুর স্বাক্ষর পাওয়া যাবে ।

কিন্তু বাঙ্গলা দেশের কবি সেই আত্মকেন্দ্রিকতা ও সামাজিকমুখ্যতায় চিরনির্বাসন নেন নি, আবার উর্তৈ এসেছেন বলিষ্ঠ সম্ভাবনায় উজ্জ্বল হয়ে । আত্মকেন্দ্রিকতার দরণ কবিতায় যে অস্বচ্ছতা এসেছিল তা হয়ে এসেছে স্বচ্ছ, সহজবোধ্য । “ধূসর পাঞ্জলিপিতে” যে জীবনানন্দ দাস বলেছিলেন—

পৃথিবীর বাধা—এই দেহের ব্যাঘাতে  
হৃদয়ে বেদন জমে ; স্বপনের হাতে আমি তাই  
আমারে ভুলিয়া যেতে চাই !  
সেই সব ছায়া এসে পড়ে  
দিনের—রাতের চেতে,—তাহাদের তরে  
জেগে’ আছে আমাদের জীবন ;

সব ছেড়ে আমাদের মন  
ধরা দিত যদি এ স্পন্দনের হাতে !  
পৃথিবীর রাত আর দিনের আঘাতে  
বেদনা পেত না তবে কেউ আর,—  
থাকিত না হাদরের জরা,—  
সবাই স্পন্দনের হাতে দিত যদি ধরা ! … . [ স্পন্দনের হাতে ]

তিনিই হই হাতে অঙ্ককার সরিয়ে বলেছেন,

নব পৃথিবীকে পেতে সময় চলেছে ?  
হে আবাচী, হে উদীচি, কোথাও পাবীর শব্দ শুনি ;  
কোথাও শুধোর ভোর পেছে যানে যানে হৰ ! … .  
আমরা অপেক্ষাতুর ;  
চাঁদের ওঠার আগে কালো সাগরের  
মাইলের পর আরো ডাইনী মাইলের  
পাড়ি দেওয়া পাথীদের মত  
নক্ষত্রের জোৎস্বায় জোগান দিয়ে  
এ অনন্ত প্রতিপদে তবু  
চান ভুলে উড়ে যাওয়া চাই  
উড়ে বেতে চাই … . [ সৃষ্টি প্রতিম ]

যে কবি ধানসিংড়ি নদীটির পাশে আপনাতে যাই হতে চেয়েছিলেন, যিনি স্পন্দনের হাতে  
ধরা দিয়ে বাস্তব থেকে দূরে থাকতে চেয়েছেন, তিনি এখানে অনুভব করেছেন নতুন  
জীবনকে, দে জীবনস্থষ্টির কাজে হাত না লাগাতে পারলেও অনুভব করেছেন সন্তাননাকে।

এমনিতাবে সন্তাননাকে অনুভব করে সামাজিকে চেতনায় বলিষ্ঠ হয়ে করিতায়  
কল্পাস্তরে এগিয়ে এসেছেন বিশু দে প্রমুখ কবিয়া।

কিন্তু তাতে কি বাঙ্গলা কবিতা সার্থক হয়ে উঠেছে ? আজকের মাঝুমের অভিজ্ঞতা,  
তার ধারণা, তার আশা-আকাঙ্ক্ষা কি রূপ পেয়েছে আধুনিক কবিতায় ? একথি  
অনন্বীকার্য যে, আধুনিক কবিতা আজো বিশেষ এক গোষ্ঠীর মধ্যে আবদ্ধ, তীব্রতর  
অর্থনৈতিক সংকটে মাঝুমের অভিজ্ঞতার যে রূপাস্তর ঘটেছে, যে নতুন সন্তাননাকে আকাঙ্ক্ষা  
করছে তার কোনো ছাপ এতে নেই। এক স্বীকৃত ভট্টাচার্যের কবিতায় ছাড়া নতুন  
সন্তাননার রূপ ভাল করে ফোটেনি আর কোন কবির কবিতায়, সমাজ-সচেতন কবিয়া  
আজো পথ খুঁজে বেড়াচ্ছেন। গণমানসের সঙ্গে সংযোজনার সার্থক যে তাঁরা হন নি  
তার প্রধান কারণ আজকের যে মেহনতকারী জনসাধারণ স্বাজসচেতনায় নতুন সন্তাননাকে  
মুখের করে তুলেছে তাঁদের ‘আত্মায়তা’ আজো তাঁরা অর্জন করতে পারেন নি।

কাব্যারণার, কাব্যকলের এক বিরাট পরিবর্তন না হ'লে আজকের কবির সাথে জনমানসের সংযোজন সম্ভব নয়। বাংলা কাব্যের সংকট এখানেই।

কোনো দেশের কাব্য সেই দেশের সমসাময়িক কৃষ্ণিকাণ্ড ফলন। আমাদের দেশে পাঁচালি, ছড়া, রূপকথা ইত্যাদিতে যে গনকৃষ্ট গ্রন্থিশিল্প হয়েছে বলে ধরা হয় তারো ক্লাসিক। বুর্জোয়া কৃষ্টিয় আওতায় আমাদের দেশে যে কাব্য গড়ে উঠেছিল, তার আর উত্তরণ অসম্ভব। কারণ, তা আর কোনো সন্তাননা স্থচনা করে না। কিন্তু যে গনকৃষ্ট আমাদের দেশে আছে, যার বিবরণ হচ্ছে আমাদের অজ্ঞাতসারেই তার সঙ্গেও পরিচয় নেই কবির। সাধারণ পাঠক যে তাঁর অভিজ্ঞতা, তাঁর ধারণার ছবি স্বচ্ছকরণে খুঁজে পান না আধুনিক কবিতায় তার কারণ এখানেই। কিন্তু তাই বলে আগামী দিনের কাব্য কি রবীন্নেত্তরের ঐতিহাসিকে স্বীকার করে এগোবে? একথা স্বীকৃত সত্য যে কোন দেশের সাহিত্যের অগ্রগতি সেই দেশের পূর্বতন ঐতিহাসিকে স্বীকার করেই, বাংলা-কাব্যের অগ্রগতি স্বীকৃত করলেও একথা স্পষ্ট হবে। কোন বিশেষ content-কে রূপ দেবার তাগিদে রচিত হয় কবিতা, সে কবিতার form-নির্দেশ করে বিশেষ সামাজিক পরিবেশ, তার ভাষা, তার মানসরূপ। আর, সার্থক কবিতা শুধু content-কে জৰুই দেয় না, উত্তরণ ও করে। যেমন কোনো অর্থনৈতিক বা সামাজিক পরিবর্তন পূর্বতন content ও form নিরপেক্ষ নয়, তেমনি সাহিত্যের content বা form পূর্বতন content ও form নিরপেক্ষ নয়। আগামী দিনের বাংলা কাব্যের গঠকৃষ্টির সঙ্গে সংযোজন হবে পূর্বতন content ও form-এর, রবীন্ন ও রবীন্নেত্তরের কাব্যধারাকে স্বীকার করেই। সামন্ততন্ত্রী কাঠামোর ভাষা ও দৃষ্টিভঙ্গীর মধ্য থেকেই যেমন গড়ে উঠেছে বুর্জোয়া কাব্য, তেমনি ক্ষয়িক্ষে বুর্জোয়া কাব্যের বলিষ্ঠ ধারার মধ্যেই আছে কাব্যের অগ্রগতির স্থচনা।

বাংলা কবিতার গতিপথ তাই পূর্বতন ঐতিহাসিকে স্বীকার করে, ভবিষ্যৎ সন্তাননাকে অনুভব করে এগিয়ে চলবে। অর্থনৈতিক সংকটের তীব্রতায় দিশেহারা যে মাঝে, তার আশা-আকাঞ্চা ও অনুভবকে রূপ দিতে হবে আজকের কবিকে, আবিষ্কার করে নিতে হবে সেই ভাষা, সেই কাব্যকল, যা সহজে জন-মানসকে স্পর্শ করে। শুধু তাই নয়, কবি সমাজের সর্বাপেক্ষা সচেতন ও ও সংবেদনশীল মাঝে; তিনি যেমন অনুভব করেন আজকের দিনের স্থথ-দৃঢ়থ, আশা ও নৈরাশ তেমনি অনুভব করেন ভবিষ্যৎ সন্তাননাকে আরো প্রোজেক্ট করে! তাই আজকের কবির ভাষায় যেমন ফুটবে আজকের দিনের অভিজ্ঞতা তেমনি ভবিষ্যৎ সন্তানাও। সমাজ-সচেতন কবি জনমানসকে সেই সন্তাননার অগ্রন্ত বলে অনুভব করে উকুজ করবেন নতুন সমাজ-চেতনায়। কবিতা হয়ে উঠবে 'রসিকজন' সমাজের আশ্রমস্থল নয়, জ্ঞাগ্রত জন-চেতনার হাতিয়ার। আমরা সে "কবির বাণী লাগি কান পেতে আছি!"

## ରବିଜ୍ଞନାଥେର “ବଲାକା”

ଶ୍ରୀମୁଖମୟ ଚତ୍ରବର୍ତ୍ତୀ

( ପ୍ରଥମ ବର୍ଷ, ଆର୍ଟ୍ସ )

ପୃଥିବୀ ବଦଳାଇଛେ । ପୁରାନୋ ସମାଜ ଡେଂଗେ ପଡ଼ିଛେ, ତା'ରଇ ମଧ୍ୟେ ଥେକେ ହଜ୍ଜେ ନୁହେ ଅଭ୍ୟଦୟ । ଏହି ସେ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ଏହି ମଧ୍ୟେ ରହେଇ ଗତି । ତାହିଁ, ଗତିକେ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କାଲେନା । ବେର୍ଗସ' ତୋ ଗତିକେ ଚରମ ବଳେ ମେନେ ନିରେଛେନ । ଅବଶ୍ୟକ ତାହିଁ ଏହି ‘ଗତି ସାଂକ୍ଷିକ ବା ଉଦ୍ଦେଶୀ ନାହିଁ । ସେ ‘elan vital’ ବା ‘ଏଲା ଭିତାଲ’କେ ତିନି ଚରମ ସତ୍ୟ ବା ବର୍ଣନା କରେଛେ, ତା’ ହଜ୍ଜେ ଏକ ଅବିଜ୍ଞାନ ଜୀବନପ୍ରବାହ । ଏହି ଜୀବନ-ପ୍ରବାହେର ସ୍ଵରୂପ । ଗତି ତା’ ନିଛକ ଗତିମାତ୍ର ।

ବେର୍ଗସ' ଏହି ‘ଗତିବାଦ’ଏର ସଂଗେ ରବିଜ୍ଞନାଥେର ବଲାକା-ବର୍ଣିତ ଗତିବାଦେର ଅନେକ ସାନ୍ଦର୍ଭ ରହେଇ । ସଦିଓ, ବେର୍ଗସ' ମତବାଦ ଓ ରବିଜ୍ଞନାଥେର ଗତିବାଦ ପ୍ରମୋଦୁର୍ବଳ ଏକ ନାମ ଏକଟା ଯୌନିକ ପ୍ରଭେଦ ରହେଇ, ସେଟୀ ପରେ ଆଲୋଚିତ ହବେ ।

‘ବଲାକା’ର ସଂଗେ ରବିଜ୍ଞନାଥେର ଅନ୍ତର୍ଗତ କାବ୍ୟଗ୍ରହେର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଏତିହି ପରିଶ୍ଵର୍ଟ ସେ ତା ବଲାର ଅପେକ୍ଷା ରାଖେ ନା । ତାବେ ଓ ହଜ୍ଜେ ‘ବଲାକା’ ମ୍ପୂର୍ବ’ର ସ୍ଵତନ୍ତ୍ର ଓ ଅନ୍ତର୍ଗତ । ରବିଜ୍ଞନାଥେ କବିତାଗୁଲେର ମଧ୍ୟେ ସାଧାରଣତଃ ରହେଇ ଏମନ ଏକଟା ହୁଏ ସା’ ପ୍ରଶାନ୍ତ, ସା’ କୋମଳ, ସା’ ଅଚଳ ପ୍ରୀତିରିପାତ୍ରକତାର ଏକଟା ମାଧୁର୍ୟ ତା’ର କରିତାଗୁଲୋକେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ କରେ ରେଖେଇ । ଶେଷେ ମଧ୍ୟେ ଅଶ୍ୱେର ବାନ୍ଧିଯିବ ଏକଶ୍ଟୁକୁଇ ତାଦେର ଲକ୍ଷ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ‘ବଲାକା’ର ହୁଏ ଏକଟୁ ବିଶିଷ୍ଟ ଛନ୍ଦଟାଓ ଏକଟୁ ଅସାଧାରଣ ।

‘ବଲାକା’ ଚଲାର ଗାନ—ଅବିରାମ, ଅବିଶ୍ରାନ୍ତ ଗତିପ୍ରବାହ ସା’ ବିଶ୍ଵବ୍ୟାପୀ ପ୍ରବାହିତ ହାତିଲେଇ, ତାହିଁ ‘ବଲାକା’ତେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କ୍ରମଗ୍ରହଣ କରେଇ । ଅବଶ୍ୟ, ରବିଜ୍ଞନାଥ ଚିରକାଳୀନ ଗତିଧର୍ମୀ । ଉନ୍ମଳ ପଥେ-ପ୍ରାନ୍ତରେର ସଂଗେ ତାହିଁ ବକ୍ଷନଗ୍ରହି ଚିରକାଳରେ ହୁଶେଇ କିନ୍ତୁ ତୁମ୍ଭ ଏହି ଗତିର ବାଣୀ—ଏଗିଯେ-ଚଲାର ହୁଏ ‘ବଲାକା’ର ମହାତ୍ମା ଆର କୋନ କାବେଇ ହୁଟେ ଉଠେନି ।

ପୃଥିବୀତେ ଛୁଟୋ ଶକ୍ତିରେ ନିରନ୍ତର କାଜ କରେ ଚଲେଇ—ଶ୍ଵିତ ଆର ଗତି, ନିଷ୍ଠା ଆର ନିଜାମଣ, ଗତି ଚାଇଛେ ଛୁଟେ ବେରିରେ ପଡ଼ିଲେ, ହିତି ଚାଇଛେ ଆକତେ ଧରେ ରାଖିଲେ । ‘Static’ ଆର ‘dynamic’-ଏର ସମ୍ବନ୍ଧ ତାହିଁ ଚିରକାଳେର । କିନ୍ତୁ ପରିଣାମେ ଜରୀ ହଜ୍ଜେ ତା’ରା, ସା’ର ଗତିରିହ ବାହକ ଓ ଧାରକ । ଗତିର ମଧ୍ୟେଇ ସଜୀବତା, ଗତିର ମଧ୍ୟେଇ ପ୍ରାଣଧର୍ମର ସାର୍ଥକତା “The old order changeth yielding place to new,”

ଏହି ଗତିରଇ ମୂର୍ତ୍ତ ପ୍ରକାଶ ତାକଣ୍ୟେର ମଧ୍ୟେ । ଯୌବନେର ଦିନଗୁଲୋତେଇ ବନ୍ଦରୁତ ହେଉଥିଲେ ଏଗିଯେ-ଚଲାର-ଛଳ । ବଲାକାର କବି, ତାହିଁ, ତାକଣ୍ୟେର ଉପାର୍କ୍ସକ । ‘ଯୌବନ-ବେଦନାରମ୍ଭ

‘ଉଚ୍ଛଳ’ ଦିନଶୁଳି ତାକେ ଆଜି ଉତ୍ତଳ କରେ ତୋଳେ । ଆଗାବେଗ ଯାଦେର ସ୍ତିମିତ, ଯାଦେର ଶିରାଯ ଶିରାଯ ନେଇ ଉଦ୍ଦାମତାର ଚାଞ୍ଚଲ୍ୟେର ଶ୍ରଦ୍ଧନ, ତାରା କବିର ଅବିମିଶ୍ର କୃପାପ୍ରାର୍ଥୀ । ତାର ସତ ସହାଯ୍ୟଭୂତି, ସତ ଭାଲୋବାନା ସବଇ ଗିଯେ ପଡ଼େଛେ ମେଇ ହୃଷିଛାଡା, ଲକ୍ଷ୍ମୀଛାଡାରେ ଉପର—ଯାରା ଯୁଗେ ଯୁଗେ ବେରିଯେ ପଡ଼େଛେ ପୁରାନୋଦିନେର ଶୁଖଲକେ ଭେଙ୍ଗୁଡ଼େ ଧୂଳି ସ୍ମୃତି ପଥେର ଉପର ଦିଯେ ନିରନ୍ଦେଶ ସାତାର ଅଭିମୁଖେ ।—“Allons ! the road is before us.” ( Whitman ) ସାମନେ ପଡ଼େ ରହେଛେ ଦିଗନ୍ତ ଜୋଡା ପଥ । ପିଛନେ ରହେଛେ ପୁରାନୋ ଦିନେର ଆବର୍ଜନା । ‘ପୁରାତନ ବନ୍ସରେର ଜୀର୍ଣ୍ଣ କ୍ଳାନ୍ତ ରାତ୍ରିର’ ଅବସାନ ପ୍ରାୟ ହୁୟେ ଏଳ ତାଇ, ବେରିଯେ ପଡୁକ ସାହାଡାରେ ଦଳ—

“ଏମେହେ ନିଷ୍ଠୁର,  
ହୋକରେ ଦାରେର ବକ୍ତ ଦୂର,  
ହୋକ ରେ ମଦେର ପତ୍ର ଚାର ।”

ପୁରାଣେ ପୃଥିବୀର ଅବସାନ ପ୍ରାୟ ହୁୟେ ଏଳ । ସୁଗ-ପରିବର୍ତନେର ଲକ୍ଷଣ ଉଠେଛେ ଫୁଟ୍ । ବୃଦ୍ଧ ଦୁଃଖବେଦନାର ମଧ୍ୟେ ଦିଯେ ତାତେଇ ଅରଣ୍ୟାଦସେର ଲୋହିତାଭ ଆଭାସ ପରିଷ୍ଫୁଟ । ଏମଯେ, ତାଇ, ପୁରାଣୋକେ ଅଁକଡ଼େ ଧରା ମୂର୍ଖତା ।—

“ବନ୍ଦରେର ବଜନକାଳ ଏବାରେ ମତୋ ହଲ ଶେଷ  
ପୁରାନୋ ସଞ୍ଚଯ ଦିଯେ କିରେ କିରେ ଶୁଦ୍ଧ ବୋକେନା  
ଆର ଚଲିବେନା ।”

ବନ୍ଧନା ଉଠେଛେ ବେଡେ । ସତ୍ୟେର ପୁଁଜି ଏମେହେ ଫୁରିଯେ । ତାଇ, ନତୁନ ସମ୍ଭ୍ରତୀରେ ପାଢ଼ି ଦେଓରା ଅତ୍ୟାବଶ୍ରକ ହୁୟେ ପଡ଼େଛେ । ଆକାଶେର କୋଣେ ବଢ଼େର ସଂକେତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସୁପ୍ରଷ୍ଟ । ଆଲୋକେର ଦିଶା ହାରିଯେ ଗିରେଛେ ଅନ୍ଧକାରେର ଥାବେ । ଭେସେ ଆସଛେ ଦିଗନ୍ତ ଉଦ୍ଦେଶ ତରଂଗଶ୍ରେଣୀର କଲୋଚ୍ଛାସ । କିନ୍ତୁ ତବୁଓ, ଆଦେଶ ଏମେହେ—

‘ଥାତ୍ରା କରୋ, ଯାତ୍ରା କରୋ, ଯାତ୍ରାଦଳ, ଏମେହେ ଆଦେଶ  
ବନ୍ଦରେର କାଳ ହଲ ଶେଷ ।’

ଏହି ଯାତ୍ରା କରାର ଆକାଂକ୍ଷାର ମଧ୍ୟେଇ ରହେଛେ ଚଲିଷୁ ମନେର ଛୋଟାଟା । ଯାରା ଯାତ୍ରା କରବେ, ତାରା ଯେ ଗତିରେଇ ଶରୀରୀ ପ୍ରକାଶ । ତାଇ, କବି ଅଥମେଇ ଗାଇଲେନ ତାଦେର ବନ୍ଦନା ଗାନ—ଚିତ୍ରିତ କରିଲେନ, ଅଭିଯାତ୍ରୀକ ସର୍ବଜ୍ଞର ଅଭିଧାନ ।—

“ଚିର୍ଯୁବୀ ତୁହି ସେ ଚିରଜୀବୀ,  
ଜୀର୍ଣ୍ଣରୀ ବରିଯେ ଦିଯେ  
ଆପନ ଅନୁରାନ ଛାତିଯେ ଦେଦାର ଦିବି ।  
ସବୁଜ ମେଶାର ଭୋର କରେଛିଲୁ ଧରା,  
ଝାଡ଼େର ମେବେ ତୋରଇ ତଡ଼ିଂ ଭରା,  
ବମ୍ବନ୍ତେରେ ପରାନ ଆକୁଳ-କରା  
ଆପନ ଗଲାର ବକୁଳ ମାଲ୍ୟ-ଗାଛ  
ଆୟରେ ଅମର ଆୟରେ ଆମାର କାଚା ।”

পথে যাও বেরিস্তে পড়েনি, গতির বাণী যাদের কাছে গিয়ে পৌছাইনি, বন্ধ ঘরের  
অঙ্ক কোণেই যাদের দিন কাটে, আপন-বিপদকে এড়াবার জন্য যারা অন্তঃপুরচারী হয়ে  
যায়েছে, তাদের দিকে কবির সহাহত্যি নেই, বরং তাদের হৃদশাস্ত্র তাঁর মন ফুপাপূর্ণ।  
তাই, তাদের বর্ণনা করতে গিয়ে তিনি বলেন।—

“ওই যে প্রবীণ, ওই যে পুরুষ পাকা,

চন্দুকৰ্ণ দুইটা ডানার ঢাকা,

বিমার যেন চিরপটে আকা

অঙ্ককারে বক্ষকরা থাচার।”

যৌবনের নিরবিচ্ছিন্ন গতির যে বাণী কবির কাছে এসে পৌছেছে, তাই মন্তব্যে  
বিশেষিত হয়েছে কব্দের প্রলয়-শংখের নিনাদে। শংখের মধ্যে গতিমূল বিশ্বেরই অভিব্যক্তি।  
এই স্বগন্তীর মন্তব্যনি বিশেষিত হয়েছে অস্তায়ের বিকল্পে, অস্ত্যের বিকল্পে মানবতাকে  
উদ্বৃক্ষ করে তোলবার জন্য। অস্তায় যা’, অস্ত্য যা’ তা’ গতিরই বিরোধী। যৌবন-  
পিয়াসী কবির তাই প্রার্থনা :—

যৌবনেরই পুরুষমণি করাও তবে স্পৰ্শ।

দীপকতানে উচ্চক ঝণি’ দীপ প্রাণের হৰ্ষ।

নিশার বক্ষ বিদার করে, উদ্বোধনে গগন ভরে

অঙ্ক দিকে দিগন্তেরে জাগাও না আতংক।

ছই হাতে আঙ্গ তুল্ব ধরে তোমার জয় শংখ।”

শিল্পির মধ্যেও আছে গতি। বের্গম্স ‘duration’-এর মধ্যেও দেখেছেন ‘change’।  
গতিহীন বিশ্বের শিল্পিলক্ষণ তাই কলনা করা চলেনা। অনন্ত কালপ্রবাহ বন্ধে চলেছে,  
অতীত, বর্তমান, আর ভবিষ্যৎ তাঁরই মধ্যে। অবশ্য, যাকে বর্তমান বলি সে তো অতীত  
আর ভবিষ্যতের মাঝে একটা ‘hyphen’-বা সংযোগ-রেখা অংশ। এই মুহূর্তে যা’ বর্তমান  
পরবর্তী মুহূর্তে তাই তো অতীত। আর এখনো যা’ ভবিষ্যৎ, আর একটু পরে তাই তো  
বর্তমান। এই তিনি কাল তাই বিচ্ছিন্ন নয়। ভবিষ্যতের মধ্যে রয়েছে অতীতেরই  
প্রভাব, আবার অতীতের মধ্যেই রয়েছে ভাবীকালের সন্তাবনা। এলিয়টের কথায় তাই,  
বলতে হবে—

“Time present and time past  
Are both perhaps present in time future,  
And time future contained in time past.” (Burnt Norton)

অতীত পথে পথে বেড়ে চলছে ভবিষ্যতের দিকে, জীবনও এগিয়ে চলেছে জানাকে ভেলে  
বেখে, অজানার সন্ধানে, পেছনকে পেছনে রেখে অন্তহীন ভবিষ্যতের পানে। নিরদেশ  
যাত্রার সুর তাঁর চলার রাগিণীতে ঝংকত হয়ে উঠেছে। কবি তাঁকে কলনা করেছেন,  
ভৈরবী বৈরাগ্যী রূপে।

ତାଇ, ଗେଯେଛେ :—

“ହେ ତୈରବି, ଓଗୋ ବୈରାଗୀ,  
ଚଲେଛ ସେ ନିରଦେଶ, ସେଇ ଚଳା ତୋମାର ରାଗିଣୀ—  
ଶକ୍ତିହୀନ ଶୁର ।

ଅନ୍ତରୀନ ଦୂର  
ତୋମାରେ କି ନିରସ୍ତର ଦେଉ ମାଡ଼ା ।  
ସର୍ବମାଶ ପ୍ରେମେ ତାର ନିତ୍ୟ ତାଇ ତୁମି ସର ଛାଡ଼ା ।”

ଏହି ସେ ନିରଦେଶ ଚଳାର ରାଗିଣୀ, ଏହି ତୋ ଜୀବନେର ଗୀତ । ଏଗିରେ ଚଳାଇ ତୋ ଜୀବନେର ଧର୍ମ । ସେଥାନେ ଏହି ସାକ୍ଷାତ ହବେ ଶେଷ, ସେଥାନେ ହବେ ଜୀବନେର ଅବସାନ । ସା ଗତିର ବିରୋଧୀ, ତା ଗ୍ରାନ୍ଥର୍ମେରଙ୍କ ବିରୋଧୀ । ନିରସ୍ତର ପ୍ରୀତୀମେର ଛନ୍ଦେଇ ଜୀବନେର ଶୁର ଝକ୍ତ । ତାଇ, ପ୍ରାସ ସେଥାନେ ଥମକେ ଦ୍ଵାରାବେ, ସେଥାନେଇ ଶ୍ଵାସିତ ହବେ ଜଡ଼େର ଆଧିଗତ୍ୟ । ତାଇ, କାଳତୈରବୀର ନିରସ୍ତର ଅଗ୍ରଗତି ମୁହଁର୍ତ୍ତରେ ଜଣ ଥମକେ ଦ୍ଵାରାଲୋକ, ତଥାନି—

ଉଚ୍ଛ୍ଵସ ଉଠିବେ ବିଥ ପୁଞ୍ଜ ପୁଞ୍ଜ ବସ୍ତୁ ଆସାତେ ।”

ଧର୍ମସେର ମଧ୍ୟେଇ ରହେଛେ ନରଜୀବନେର ବୀଜ । ଦର୍ଶନେଷ ଶଶ୍ଵରାଶିର ମଧ୍ୟେ ଥେବେଇ ଜନ୍ମ ନେଇ ସବୁଜ ପ୍ରାଣେର କିଶଳାସ । ଶ୍ରଜନ ଓ ଛେଦନ ଚଳେ ପାଶାପାଶ । ସେଥାନେ ଧର୍ମ ନେଇ, ଦେଖାନେ ଶ୍ରଜନ ଓ ନେଇ । ତାଇ ଶଷ୍ଟିର ମଧ୍ୟେଇ ଥାକବେ, ଧର୍ମସେର ପ୍ରେରଣା । ‘ସା କିଛୁ ମଲିନ, ସା’ କିଛୁ କାଳୋ’ ତାବ ସବହି ସାବେ ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ, କିନ୍ତୁ ଏହି ମଧ୍ୟେ ଥେବେ ବେରିଲେ ଆସବେ ସା କିଛୁ ହୁନ୍ଦର, ସା କିଛୁ କାଳୋ । ତାଇ, କବି ଗାଇଲେନ :—

“ଓଗୋ ନାଟ, ଚକ୍ର ଅପରା,  
ଅଲକ୍ଷାହୁନ୍ଦର  
ତଥ ନୃତ୍ୟମଦ୍ବାକିନୀ ନିତ୍ୟ ବାରି ବାରି  
ତୁଳିତେହେ ଶୁଣି କରି  
ମୃତ୍ୟୁଶାନେ ବିଶେରେ ଜୀବନ ।

ନିଃଶେଷେ ନିର୍ମଳ ନୀଳେ ବିକାଶିଛେ ନିର୍ଧିଲ ଗଗନ ।”

ଅଲକ୍ଷିତ ଚରଣେର, ଅକାରଣ, ଅବାରଣ ଚଳା କବିକେ ଉତ୍ସା କରେ ତୁଲେଛେ । ‘ବାଙ୍ମାମହିରଦେ ମତ’ ବଜାକାର ପକ୍ଷୋଦ୍ୟବାତେ ଚକ୍ରଲ ବାୟୁମହୁରେ କମ୍ପନ କବିର କାଣେ ଏସେ ପୌଛିଛେ । ତୀର ନାଡ଼ିତେ ଆଜି ଚକ୍ରଲେର ପଦଧରନି ଅମୁରିତ ହୁଏ ଉଠେଛେ । ସମୁଦ୍ରେ ଟେଟ, ଅରଣ୍ୟେ ବ୍ୟାକୁଳତା ଆଜ କବିର ମନେର ମଧ୍ୟେ କମ୍ପମାନ । ତାଇ ତାଙ୍କ ମନେ ପଡ଼େ ଦେଇ କଥା :—

“ମୁଗେ ଯୁଗେ ଏମେହି ଚଲିଯା  
ଥଲିଯା ଥଲିଯା  
ଚୁପେ ଚୁପେ  
ରାପ ହ'ତେ ରାପେ, ଆପ ହତେ ଆପେ,  
ନିଶ୍ଚିଥେ ପ୍ରଭାତେ ସା କିଛୁ ପୋଛି ହତେ  
ଏମେହି କରିଯା କ୍ଷୟ ଦାନ ହତେ ଦାନେ  
ଗାନ ହତେ ଗାନେ ।”

বের্গস্ বলেছেন, গতিময় বিশ্বকে উপলক্ষি করতে হ'লে, শুধু বুদ্ধি দিয়ে হয় না। দরকার নিজের অস্তিত্বকে এই বিশ্বের অস্তিত্বের সংগে মিশিয়ে দেওয়া, স্বজ্ঞা ( Intuition )-র সাহায্য গ্রহণ করা। বুদ্ধি দিয়ে আমরা যা' জানি, তা নেহাঁই অসম্পূর্ণ ও আস্তিপ্রদ। স্বজ্ঞার দ্বারা যে জ্ঞান আমরা পাই, তা'তেই সম্পূর্ণতার স্বর বাংকুত। এই পর্যন্ত অবগু রবীন্দ্রনাথের সংগে বের্গস্-র কোন অনৈক্য নেই। কবির সাধারণতঃ স্বজ্ঞার আহ্বান হয়েই থাকেন। কিন্তু বের্গস্ চলাকে দেখেন নিছক চলা হিসাবেই। গতি তার কাছে গতিমাত্র। গতির চরম সার্থকতা গতির মধ্যেই। গতিকে অতিক্রম করে বের্গস্-র দৃষ্টি যায় নি। সকল পরিবর্তনের মধ্যে দিয়ে অপরিবর্তনীয়ের দিকে যাওয়ার প্রয়াসটা, বের্গস্-র চোখ এড়িয়ে গিয়েছে। কিন্তু রবীন্দ্রনাথ গতিকে নিছক গতি হিসাবেই বর্ণনা করেননি। গতির উর্জা এক অপরিবর্তনীয়কে পাওয়া সম্ভবপর হচ্ছে না, কিন্তু তা' বলে' চলাটোও উদ্দেশ্যবিহীন নয়। তাই, এই চলাকে তিনি দেখেছেন—অতল অঁধার হ'তে অকুল আলোতে যাওয়ার পথ হিসেবে—অপ্রকাশ হতে সম্পর্কাশে উর্ধ্বগমনের সোপান রূপে।

ঞ্চতুরে আরণ্যকের ঝৰি গেরেছেন :—

চৱন্ বৈ মধু বিদ্যতি চৱন্ যচ্ছ উদ্বৱ্যম্।

হৃষ্যত্প পশ্য শ্রেমাণং যো ন তন্ত্যয়তে চৱন্।

‘চৱৈবেতি, চৱৈবেতি’ এটাই ‘বলাকা’ কাব্যের মূল স্বর। রবীন্দ্রকাব্য এখানে শুধু গীতি-ধর্মীয় নয়, গতিধর্মীও বটে। ‘বলাকা’ কাব্যে মূল স্বর গতির বাণী “বলাকা” কবিতায় যে রকম প্রকাশ পেয়েছে, এমন আর কোন কবিতাতেই হয়নি। সন্ধ্যার অক্ষকার নেমে এসেছে খিলমের উপত্যকাব উপর। তাঁরই মধ্যে দাঁড়িয়ে কবি গতির যে মূর্তিময় প্রত্যক্ষরূপটুকু দেখেছেন, তা’ই এই কবিটাকে একটা বিশেষ মর্যাদাসম্পন্ন করে তুলেছে।

শুন্তের প্রান্তরদিয়ে কাজের বিদ্যুৎছটা তুলে, যে হংসশ্রেণী অনির্দেশ্য লক্ষ্যের দিকে উড়ে চলে গেলো, তাদেরই পক্ষবিধুননে তিমির-মঞ্চ গিরিশ্রেণীর মধ্যে বেগের আবেশটুকু সঞ্চারিত হল। তারাই, স্বপ্তির রাজ্যে জাগ্রৎ জীবনের স্বরটুকু এনে দিল। আর তাতেই, কবি স্বজ্ঞার সাহায্যে উপলক্ষি করলেন, বিশ্বময় গতির অবাধ আধিপত্যকে। কবির নিজের কথাতেই বলতে হচ্ছে—‘বলাকা’বইটার নামকরণের মধ্যে এই কবিতার ( ৩৬ ‘বলাকা’ ) মর্মগত ভাবটা নিহিত আছে। সেদিন যে একদল বুনো হাঁসের পাখা সঞ্চালিত হয়ে সন্ধ্যার অক্ষকারের স্তুতাকে ভেঙে দিয়েছিল, কেবল এই ব্যাপারই আমার কাছে একমাত্র উপলক্ষির বিষয় ছিল না। কিন্তু বলাকার পাখা সে নিখিলের বাণীকে জাগিয়ে দিয়েছিল, সেটাই এর আসল বলবার কথা এবং বলাকা বইটার কবিতাঁগুলোর মধ্যে এই বাণীটাই নানা আকারে ব্যক্ত হয়েছে।’

পৃথিবীর প্রতিটি জিনিশের মধ্যেই রয়েছে গতির এক দুর্বাৰ উন্মাদনা।

এই উন্নাদনাই পর্যবেক্ষণের মেষ হতে প্রগোদিত করে তোলে, তরুঞ্জেশীকে মাটির বন্ধনটুকু অঙ্গীকার করে গতিসমূহে দিশাহারা হতে অনুপ্রাণিত করে তোলে। কিছুই, তাই, থেমে নেই। সবাই চলছে—কাল থেকে কালাস্তরে, দেশ থেকে দেশাস্তরে। নিরদেশ যাত্রার পথ—তার তো অবসান নেইঃ—

‘You road. . . .

I believe you are not all that is here’’. . . (Whitman)

তাই বাসাছাড়া পাথীর উদ্দেশ্যহীন উড়ে চলার ছন্দে, বংকৃত হয়ে ওঠে আবেগচক্ষল গতিময় বিশ্বের বাণীঃ—

“হেথা নয়, অন্ত কোথা, অন্ত কোন থানে।”

## সাম্প্রতিক ইংরেজি কবিতা

তরুণ সরকার

(চতুর্থ বর্ষ, আর্টিস্ট )

কাব্যের নদীতে যে জোয়ার-তাঁটার খেলা চলে, সাহিত্যের ছাত্রেরা সে-সত্যের খবর রাখেন। কখনো ফুলে-ফৈপে-ওঠা, কখনো শীর্ষ শ্রোত। মনে হয় ইংরেজি কবিতার এখন তাঁটার সময় চলছে। অর্থে দশ-পনের বছর আগের কথা। মনে করুন; ইংরেজি কাব্যের আকাশে অনেক নক্ষত্রকেই তখন উজ্জ্বল সন্তানাময় মনে হচ্ছিল; অডেন, ডে লুইস, স্পেণ্টার। এঁরা যে সকলেই নিতে গেছেন এমন নয়, কিন্তু পূর্ণজ্যোতির স্থিরতার পৌছননি’ কেউই; বিভিন্ন কারণে সকলেই কিছুটা পথভাস্ত, খণ্ডিত। কেন এমন হ’ল? আধুনিক ইংরেজি কাব্যের মর্মাণ্ডলী পাঠক এ প্রশ্ন করতে পারেন, করছেনও। এবং এন্টেন্সের উন্নরের সঙ্গানে গত গনের-কুড়ি বছরের ইংরেজি কাব্যের গতি-প্রকৃতির সংক্ষিপ্ত আলোচনা হ্রস্বত কিছুটা সাহায্য করতে পারে।

প্রথম মহাযুদ্ধের অব্যবহিত পরে ইংলণ্ডে যে-কাব্যধারার স্তরপাত হয়, জর্জিয়ান কবিতার সঙ্গে তার ছিল আকাশ-পাতাল প্রভেদ। সে নতুন কাব্য জাতে ছিল কালাপাহাড়ী : তৎকালীন সামাজিক অবক্ষয়কে একদিকে যেমন সে প্রচণ্ড আঘাত করছে, অগ্নিদিকে আপন বৈনাশিক বুদ্ধি ও মূল্যবোধগত অস্তঃসারশৃঙ্গতাকেও বিদ্রিপে জর্জরিত করতে ছাড়ছে না। জীবনের পূর্বেনো মূল্যবোধ পরিত্যক্ত হয়েছে, কিন্তু শৃঙ্গস্থান ভরানোর জন্ত খুঁজে পাওয়া যাচ্ছে না কোনো নতুন বিশ্বাস, কোনো বৈমিতিক প্রত্যয়। তাই এলিঙ্গটের ভাষার ‘waste and void, waste and void’: পোড়ো জমি আর ফাঁপা মাহুষ, ফণিমনসা আর শীতের হলুদ পাতা। কিন্তু শৃঙ্গস্থান

ভৱানোর প্রয়োজন প্রথম হ'য়ে দেখা দিল ১৯৩০ সালের কাছাকাছি সময়ে। বিশ্বা অর্থনৈতিক সঙ্কট ও স্প্যুনের গৃহযুদ্ধ—এই দুই সমস্যার সম্প্রিপাত ইংরেজ কবিকে অনৈরাজ্যবিলাদী থাকতে দিল না, বাধ্য করল কোনো নিশ্চিত জীবনদর্শনের ছায় আশ্রয় নিতে। ইতিমধ্যে রাশিয়াতে সাম্যবাদ যথেষ্ট শিকড় ছড়িয়েছে: তার প্রস্তুত আবেদন বিপ্লবাপিত কবির কাছে কম নয়। কিন্তু নিজেদের অন্তরকে যথেষ্ট ঘট না ক'রেই ১৯৩০ সালের অনেক কবি সাম্যবাদকে গ্রহণ করলেন। এর ফল ইংরেজি কবিতায় অনেকদিন পর আবার বিশ্বাস ও আশার স্তর ফিরে এল বলে কিন্তু যে 'ফাঁকিটুকু র'রে গেল তা' পরে ক্ষতি করল অনেক। অডেনের 'The Orators' স্পেনারের 'Poems' এবং ডে লুইসের 'The Magnetic Mountain' প্রভৃতি গ্রন্থে সাম্যবাদ ও কবিতার সংশ্লেষণের প্রয়াস দেখা গেল। করেকটি কবিতায় এই সংশ্লেষণ সার্থক হ'য়ে দেখা দিলেও বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই হ'ল ব্যর্থ। এবং এই ব্যর্থতার স্তর ধরেই বোধ হয় আজকের দিনের ইংরেজি কবিতার বন্ধ্যাত্মের কারণ থুঁজতে হবে। অবশ্য সব কবিই যে সাম্যবাদে আশ্রয় গ্রহণ করেছিলেন তা নয়, বয়স্ক কবিদের অনেকেই ধর্মবিশ্বাসের কাছে আত্মসমর্পণ ক'রে সমস্যার সমাধান করলেন: এলিঅট নোঙ্গ ফেললেন Anglo-Catholicism-এ, এডিথ সিটওয়েলের অস্পষ্ট আধ্যাত্মিকতায় ক্রাইষ্ট, উপনিষদ আর মানবতা এক হ'য়ে গেল।

১৯৩০ সালের পর তা'হ'লে আমরা দেখতে পাচ্ছি ইংরেজ কবিবা দু'ভাগে বিভক্ত: সাম্যবাদ-প্রভাবিত একদল, অন্যদল ধর্মমূর্তী। কিন্তু কোনো দলই উল্লেখ্যোগ্য কিছু স্ফটি করতে পারলেন না। তথাকথিত সাম্যবাদী কবিদের কাছ থেকেই আমরা আশা করেছিলাম বেশী, কিন্তু ঠাঁরাই সবচেয়ে হতাশ করলেন। দু'ভিন্নটি বই প্রকাশের পর, দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের ছায়া ঘনাতে না ঘনাতেই, কেউই আর সাম্যবাদ নিয়ে খুসী থাকতে পারলেন না। অনেকে কবিতা লেখাই বন্ধ করলেন, কেউ খুঁজলেন ব্যক্তিগত ধর্ম কিংবা mysticism-এর আশ্রয়। তার প্রধান কারণ অবশ্য এই যে সাম্যবাদকে ঠাঁরা চিষ্টি দিয়ে গ্রহণ করেছিলেন, আবেগ দিয়ে করেননি। সাহিত্যজগতেও ফ্যাশনের হাওয়া দেৱ, ১৯৩০ সালে সাম্যবাদটাই ছিল ফ্যাশন। আর ফ্যাশনের মোহ ছাড়া অন্য তাগিদাও ছিল: অর্থনৈতিক সঙ্কটের ফলে ধন-তান্ত্রিক সমাজব্যবস্থার ভবিষ্যৎ সম্বন্ধে অনেকেই সন্দিহান হয়ে উঠেছিলেন, ঠাঁদের কাছে সাম্যবাদ ছিল 'the nearest port in a storm'। সঙ্কট যখন কেটে গেল, সাম্যবাদে আগ্রহও সঙ্গে সঙ্গে চিলে হ'য়ে আসতে লাগল। অডেন ছুটলেন আমেরিকায়, চিষ্টার বিশ্বাসার সঙ্গে সঙ্গে স্পেনারের কবিতা দুর্লভ হ'তে সুরক্ষ করল, ডে লুইস ধনি ও সবচেয়ে স্থিতধী, তবু ঠাঁর কলমের রসের ধারা শুরিয়ে আসতে লাগল। অন্তিমেকে এলিঅটের 'Four Quarlets' ধনি ও ঠাঁর নিজের পরিগতির

ଇତିହାସେ ଥୁବିଇ ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ, କିନ୍ତୁ ଇଂରେଜି କବିତାର ଧାରାକେ ଏଗିଥେ ଦେଓଯାର କାଜେ ତାର କୋନିଇ ଦାନ ନେଇ । ଏବଂ ଇନ୍ଦାନୀଂକାର ମିଟ୍ ଓହେଲେର କାବ୍ୟ ସଦିଓ ପ୍ରାକ୍ତନ ମିଟ୍-ଓହେଲେର କାବ୍ୟେର ଚେଯେ ଅଧିକତର ତ୍ରୀମଣ୍ଡିତ, ତରୁ ତୀର ପ୍ରଦତ୍ତ ସମାଧାନ ବିଶେଷଭାବେଇ ତୀର, ଆଧୁନିକ ଅଗ୍ର କୋନ ଇଂରେଜ ତୀର ଚିନ୍ତାର ସହସ୍ରାଗ୍ରୀ ହ'ତେ ପାରବେ କିନା ନଦେହ ।

ବର୍ତ୍ତମାନେ ସେ ଇଂରେଜି କାବ୍ୟେ ମହିନ୍ ବା ଉଲ୍ଲେଖଯୋଗ୍ୟ କୋନୋ ସ୍ଫଟି ହଜ୍ଜେ ନା, ତାର ଆଂଶିକ କାରଣ ତାଇ ଇଂରେଜ କବିଦେଇ ଅକ୍ଷମତା : କୋନୋ ସୁନ୍ଦର, ବଲିଷ୍ଠ ଜୀବନଦର୍ଶନ ଶ୍ରହଣେର ଅକ୍ଷମତା । କାରଣ ଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରାକରଣିକ ନିଗୁଣତାର ଦ୍ୱାରାଇ ମହିନ କାବ୍ୟତାର ଶ୍ରଷ୍ଟି ହୟ ନା, ମହିନ କବିତା ଅପେକ୍ଷା ରାଖେ ମହିନ ବିଶ୍ଵାସେର । ଅର୍ଥଚ ଆଧୁନିକ ଇଂରେଜେର ଜୀବନେ ତେମନ ବିଶ୍ଵାସେର ସେ କୋନୋ ଅବକାଶ ନେଇ ଏମନ କଥା ଭାବାଓ ଅସମ୍ଭବ । କାରଣ ଯୁଦ୍ଧର ମଧ୍ୟେ, Battle of Britain-ଏର ନିଃସଙ୍ଗ ସଂଗ୍ରାମେ ଇଂଲଣ୍ଡବାସୀ ସେ ତିତିକ୍ଷା ଓ ଆଶାବାଦେଇ ପରିଚୟ ଦିର୍ଯ୍ୟାଛିଲ ତା' ଆଶର୍ଚ । ଆର ଯୁଦ୍ଧର ପର ଦେଉଲିଯା ଆତ୍ମାର ଜୀବନକେ ସାବଲୟୀ କରିବାର ଚେଷ୍ଟାର ତାର ସେ ଅତୁଳନୀୟ ନିଟା, କଷ୍ଟସ୍ମୀକାର ଓ ଅଧ୍ୟବସାସତା' ତତୋଧିକ ବିଶ୍ୱାସକର । ବରଂ ଏହିଟାଇ ଅସମ୍ଭବ ସେ ଇଂରେଜ କବି ଏହି ପଟ୍ଟଭୂମିକାର ଥେବେଓ ଜୀବନ ସସଙ୍କେ ଆଶାସ୍ଵିତ ହ'ଲେନ ନା । ଯାକନୌସେର 'Holes in the sky' ପଡ଼ିଲାମ, ତିନି ଅଶ୍ଵିନ, ଏଦିକ-ଏଦିକ ତାକାଛେନ, ସୁନ୍ଦର ହତେ ପାରଛେନ ନା । ଅଭେନେର 'The Age of Anxiety'ତେ ନିଃୟୁତ କବିକର୍ମ ଅନେକ ଜୀବଗାୟ ପାଓଯା ଯାଏ, କିନ୍ତୁ ବାହିଟିର ବିଭିନ୍ନ ଶୁର ସେଥାନେ ଏସେ ମିଳେଛେ, ମେଟି ହତାଶାର ଶୁର :

“ Man has no mean; his mirrors distort;  
This greatest arcadias have ghosts too;  
This Utopias tempt to eternal youth  
Or self-slaughter.”

ମହା ବିପଦେର ମାଝେ ସେ-ଜୀତି ଏକ ଦାଁଡ଼ିରେଛିଲ, ନିଃସଂ ହ'ଯେଓ ସେ-ଦେଶ ଭେତେ ପଡ଼ିଛେନା ମେ-ଦେଶେର, ମେ ଜୀତିର କବିର କି ଏର ବେଶୀ ଆର କିଛୁ ବନ୍ଦବାର ନେଇ ?

## ଛଦିନ

### ଶ୍ରୀମନୋଜକୁମାର ପାଲ

( ତୃତୀୟବର୍ଷ—ବିଜ୍ଞାନ )

ସମ୍ର ବାରାନ୍ଦାଟା । ଏକକୋଣେ ଗୋଟାହିଁ ଛୀଲଟ୍ରାକ୍ସେର ତପ୍ତାବଶେଷ । ଉପରେ ଥାନକରେକ ଅବ୍ୟବହାର୍ୟ ଛେଂଡା କାପଡ । ଏକପାଶେ ଏକଟା ତୁଳୋ-ବେରକରା ଅପୁଣ୍ଟ ବାଲିଶ । ଖୋଲା ଦରଜାର ବାଇରେ ଗୃହସ୍ଥାଳିର କରଲା ସ୍ତୁପୀକୃତ । ଚୋଥେ ପଡ଼େ ସବୁଜ ମଦେର ପୁରୁ ଆନ୍ତରଣେ ଢାକା ଚୁଣବାଲିବିହୀନ ଦାତ ବେରୋନ ନଢ଼ବଡ଼େ ପାଚିଲେର ଏକଟୁଥାନି । ଏକ କୋଣେ ଭାତ ଥାଚେ ମିନତି । ବାରାନ୍ଦାର

মাঝখানে অনাবশ্যক জারগা জুড়ে ঠাঃ মেলে চা'ল বাড়ছেন ওর ঠাকু'মা। সামনে গুটাই চড়াইপাথী ছড়িয়ে পড়া ঢাঁলের প্রত্যাশায় মুখ উঁচু করে ব'সে।

—'কেমন হৃচ্ছাচ, ও ঠাকু'মা?' কাছে ষেৱে বিপদী বেঞ্চিখানায় একটা কোন দখল ক'রে বসি।

—'আৱে ওটাৱ বসিসুনি। প'ড়ে হাত-পা ভাঙবি? ব'স এখানটায়।' ঠাকু'মা অঁচলটা বারহুই নিজেৰ পাশে মেবেতে ধূলিয়ে জারগাটা নিৰ্দেশ ক'বলেন। স্থৰয়াং সাবেক আসন ছেড়ে নেমে ব'সতে হ'ল।

—'ছুটী ক'দিন? এলি কথন? কালকে বুৰি?' ঠাকু'মাৰ একসঙ্গে একযুড়ি গুঁঠ।

জৰাৰ দিই, 'ছুটী মোটে দু'দিনেৱ। কালই যাব। আৱ এলাম ত' এই মাজৰ। অখনও বাড়ী ষেৱেই পৌছুই নি। কাল এসেছি, তুমি বিশ্বাস কৰোঁ ঠাকু'মা। তা'হ'জে এই পুৱো একদিন তোমাকে না দেখে আমি থাকি? তুমিই বলো। কি ঠাকু'মা? ঠাকু'মাৰ দিকে আৱও একটু ধৰিষ্ঠি হ'য়ে বসি।

—'হাঃ। বুড়িৰ কি আৱ আছে মে বয়েস?' ফোস ক'রে একটা দীৰ্ঘনিঃঘাস ফেলে চুপ কৰেন 'ঠাকু'মা। অৰ্থতাদী আগেকাৰ এক ষোড়শী তাৰ উদ্বোধ প্রাণপ্রাপ্তি আৱ অবোৱাৰা চপল হাসি নিয়ে জেগে ওঠে মনচক্ষে। অদূৱে ভাতেৰ থালাৰ উপৰে ষিঁৰ হ'য়ে থাকা মিনতিৰ আঙুলগুলোৱ পানে দৃষ্টি মেলে ব'সে থাকি।

হঠাঃ মিনতিৰ দিকে চেৱে বলেন ঠাকু'মা—'কি বে, হাঁ ক'ৰে ব'সে রাইলি বে। ছেলেটা এলো না খেৰে-দেয়ে। হাত ধূৰে কিছু খেতে-টেতে দে।' স্বৰটা বিৰক্তিতে ঝঁজালো।

—'কেন ব'সে আছে জান, ঠাকু'মা? আমাৰ সামনে লজ্জায় ওৱ ভাত মুখে উঠ'ছে না। বে রাঙ্গুমে হাঁ। দেখে ফেলি ধদি।' হাঙ্গা ঠাট্টাৰ আবহাওয়াটাকে হাহা ক'ৰে দিতে চেষ্টা কৰি।

—'হাঁ, ভাৰী ত' লজ্জা। ব'লছে ওকে গলা ধ'বে।' নিজেৰ কথাৱ নিজেই অজিত হ'ল বুৰি মনতি। ফৰসা গাল দু'টো বকিম হ'য়ে উঠল ক্ষণিকেৰ জগে। শেষকল রাগটা প'ড়ল ভাৱতেৰ উপৰে। আমাৰ দিকে মুখ ক'ৰে গোগাসে গিলতে স্বৰ ক'বল। খাওয়া শেষ ক'ৰে হাত ধূৰে ঘৰে চুকল মিনতি।

—'কিৰে, নতি, দে কি দিবি?' ঘৰে চুকি আমিও।

—'দেবে কি ছাই। বুড়ি ত' ব'লেই থালাস। আছে ও বেলাৰ বাসি ভাত। থাৰে?'

‘তুই যা থেলি ওই ত'? তা' দে না', বলি অশ্বান বদনে, ‘কই গুঠ।’

উঠবাৰ লক্ষণ দেখায় না মিনতি। ‘নিজেৰ বাড়ী আছে। গিয়ে খাওগে না।’ হ্যাঁলা কোথাকাৰ। বংকাৰ দিয়ে ওঠে ও।

ଅନେକକ୍ଷଣ ଥେକେ ଏକଟୁକରେ । କାଗଡ଼ ନିଯେ ନାଡ଼ାଚାଡ଼ା କ'ରଛିଲ ଓ । ଜିଜେସ କରି, 'କିରେ ଓଟା ? ଟେବିଲ କୁଥ କ'ରବି ? ଦେ, ଏକଟା ଛବି ଏଁକେ ଦିଇ ।'

ଅନାବିଲ ଖୁସିତେ ଓର ମୁଖ୍ଯଟା ଉତ୍ସାହିତ ହ'ରେ ଉଠିଲ । ଡାଗର ଚୋଥ ହୁଟୋ ଆନନ୍ଦେ ଛେଟ ହରେ ଆସେ । ସତି ଦେବେ ଏଁକେ ? ବଡ଼ ଭାବନାର ପ'ର୍ଦେହିଲୁମ, କାକେ ଦିଯେ ଏଁକେ ନେବ ।' ଆହୁତିତେ ଭେତେ ପଡ଼େ ମିନତି । ଫୁଲ ଲତାପାତା—ପାନିର ଦାଦା ସେମନ ଏଁକେ ଦିଯେଛେ ପାନିକେ । ନା, ତାର ଚେଷ୍ଟେ ଭାଲ ହେଁଯା ଚାଇ କିନ୍ତୁ । ଉଛୁଁ, ଓ କି ହ'ଚେ । ଛଟୁମି କ'ରେ ଖାରାପ କ'ରେ ଦେବେ ବୁଝି ? ତା' ହ'ଲେ କିନ୍ତୁ ଫେଲେ ଦେବ ଓ କାଗଡ଼ଟା । ବାବେ, ବେଶତ ହଲ ଫୁଲଟା !' ଓ ବକ୍ରବକ୍ର କ'ରେଇ ଚଲେ ।

—ଥାଟିଯେ ନିଛ ଏତ କ'ରେ । ଅର୍ଥଚ ମେହି କତକ୍ଷଣ ଥେକେ ବ'ଲଛି ଥିଦେ ଗେଯେଛେ । ହାତେର କାଜେର ପ୍ରତି ଏତ ଦୃଷ୍ଟି ନିବନ୍ଧ ବେଥେଇ ଅଭ୍ୟୋଗ କରି ।

—‘ବଡ ଜାଗାତନ କର ତୁମି, ଦେବୀଦା । ତୁମି ଯା’ ତା’ ଥେତେ ଚାଇଲେଇ ବୁଝି ଆମି ଦିତେ ପାରି । ବଲୋ ତୁମିହ !’

ଏହି ସବ ମୁହୂର୍ତ୍ତଗୁଲୋ ଆସେ ବହଦିନ ଅନ୍ତେ କଟିଏ କଦାଚିଏ ସଥନ ନିତାନ୍ତ ସହଜ ମିନତିର ଏକାନ୍ତ ସ୍ପଷ୍ଟ କ'ରେ ବଣା କଥାଗୁଲୋଓ ଦୁର୍ବୋଧ୍ୟ ମନେ ହେ । କେମନ ସେନ ଏହି କଥାଗୁଲୋ । ବାହିରେ ଥେକେ ସେମନ ଦେଖି, ତାରା ଟିକ ତେମନ ନୟ । ହାଙ୍କା ତାଦେର ଓଜନ । କିନ୍ତୁ ତାଦେର ଗଭୀରତ ମନକେ ଅଭିଭୂତ କ'ରେ ଦେଇ, । କାହେ ଥେକେଓ କେମନ ସେନ ନା ବୋଖାବାର ବ୍ୟବଧାନେ ସ'ରେ ଯାଇ ମିନତି । ତବୁଓ ଭାବତେ ବ'ସେ ଦେଖି ଦୂରେର ମିନତି କାହେର ହ'ରେ ଏସେଛେ । ଆଶର୍ଯ୍ୟ !

ସନ୍ଧ୍ୟବେଳୋ ଅକ୍ଷକାର ଶୟ୍ୟାସ ଶୁଣେ ଜାନଳା ଦିଯେ ଚେଯେଛିଲୁମ ବାହିରେ । ମା ଏଣେନ ପାଡ଼ା ବେଡ଼ାନୋ ଶେଷ କ'ରେ ।

—‘ଦିନ ଦିନ ସତ ବଡ ହିଛିସ, ତତ ତୁଇ କି ହିଛିସ ବଳତ’, ଦେବି !’ ଦ୍ଵରାଟା ବୀଜାଲୋ । ବୁଝାତେ ପାରି ଜଗରି କୋନ କିଛୁର ଭୁମିକା ଶୁଙ୍କ ହ'ଲ ସବେ । ହୁତରାଂ ଏକଟା କୁତ୍ରିମ ନିଃସ୍ପଷ୍ଟ ହତାର ଭାବ ନିଯେ ବାହିରେ ଚେଯେଇ ଶୁଘେ ଥାକି !

—‘ଛିଃ ଛିଃ, ଆଜି ଆମରା ବାପ ମା ବେଁଚେ ରଯେଛି । ଏକଟୁ ଲଜ୍ଜାଭୟର ତ’ ଥାକେ ମାନୁଷେର !’

ନିଃସ୍ପଷ୍ଟ ହତା ବନ୍ଧା କରା ଆର ସନ୍ତବ ନୟ । ବିରକ୍ତିଭରେ ମୁଖ ଫିରିଯେ ବଣି, ‘କେନ କି ହ'ଲ ?’

—‘ଓ ବାଡ଼ିତେ କେନ ଗିଯେଛିଲି ତୁଇ ଆଜ ଆବାର ?’

—‘ମିଛେ କଥା । ଆମି ଯାଇ ନି !’

—‘ଦେଖ, ଆମାକେ ବୋକା ଠାଓରାସ ନେ । ବୁଡ଼ି ମିଛ ବ'ଲେ !’

ହତାଶ ହ'ରେ ବିଛନାର ଗା ଏଲିଯେ ଦିଲାମ । ଏମନ ସ୍ଵପ୍ନମୟ ସାରାହେର ସେ ଏକଟା ମ୍ପୂର୍ବ ଛନ୍ଦୋବୈଚିତ୍ର୍ୟମୟ କରିତା ଗଡ଼େ ଉଠିଲି ମନେ ନିର୍ମଯ ଆସାତେ ତା’ ଟୁକ୍କୋ ଟୁକ୍କୋ ହ'ରେ

গেল। ছোট একটু ব্যথা জেগে ওঠে প্রাণে—প্রতিবাদের লেখবিহীন, অসহায়তা কারণে ভরা। আগোকার দিনে এজন্তে রাগ হ'ত, ছঃখ হ'ত, মনে আস্ত প্রচণ্ড একী নাজিশ। এখন বুঝি এ ঘটবেই। ক্ষণিকের এইটুকু অবসরে এই যে হৃদয় এসে থাদেয় মনের মধ্যে, এই যে ভেঙ্গে শতথগু হ'য়ে হারিয়ে যাব তা' দুনিয়ার অর্থী অবাহিতের তাড়নার—একেই জীবনের সত্য ব'লে মেনে নিয়েছি এখন। ত্রু ব্যথা বাজে।

—‘বুড়ির কি তেঙ্গ। আমার মুখের সামনে হাত নেড়ে মুখ নেড়ে কথা বলে। মিনতির ঠাকুরমার পক্ষে এ অমার্জনীয় অপরাধ। সে বিতায় মারের পার্যার্থ অনেকদিনের। পাড়ার যেয়েমহল থেকে তিনি যোগ্যতার সাটোফিলেটও পেয়েছেন এজন্তে। অতএব আস্তমানে ঘা লেগেছে তাঁর।

—‘তা এই ভৰসাক্ষেয় ব'লে রাখছি, বাপু ঘরে যাব সোমন্ত যেয়ে তার এই দেশাকও তাল নয়। আর যেয়েও ত'তেমনি। নাক-লজ্জা-ছায়া ব'লে কিছু যদি থাকে। নিত্যদিন দৰ্শক প্রদীপ দেখানো হ'লে পাড়া বেড়িয়ে ফেরেন। দেখা বাবে ও যেয়ের—

দার্শনিক নিঃস্পৃহতাৰ তখন মন ত'রে উঠেছে আমাৰ। মনে হ'চ্ছে জগৎ যিষে মালুম যিষে; তাৰ ঘৰকলা, বাগড়াঁচাঁটি এত' দুদিনেৰ খেলাঘৰেৰ মত অর্থহীন। আশৰ্য হ'ৱে যাই আমি। যখন দশটা-পাঁচটা অফিস ক'ৱে কলেজ সেৱে মহানগৰী বাজপথ বেয়ে মেসে ফিরি, তখন সেই পৱিচিত নোংৱা স্বাঁতসেঁতে গলিৰ মধ্যে মেসবাড়ীৰ বন্ধুবন্ধুবদেৱ তাম পাশা দাবা আৰ একধোঁয়ে বহু পুৱাতন অঞ্চলীল ঠাট্টাবিজ্ঞপেৰ কলনামও মন কেমন বিৱৰণ হ'য়ে ওঠে। তখন মনে পড়ে বাড়ীৰ কথা—মা বাবা আছেন। আমাৰ আছে ছোট ভাই বোন। সে বাড়ী আশৈশব পৱিচিত এই বাড়ী। কি ভাবতে বিশ্ব লাগে,—সেই মনে পড়া বাড়ীৰ স্মৃতিৰ সঙ্গে বাস্তবেৰ তক্ষণ ও ব'য়ে কত। তখন মনে হৱ শ্বামশ্রীময়ী পল্লীৰ বুকে এ বুঝি আমাৰ ‘ছায়া দুনিবিড় শাঙ্কাৰীড়’। এখানে সহৰেৰ আলোকবাহল্য নেই। আছে শান্তিস্থিতি আৰো অস্কার, আছে সব ভুলানো ঘন শ্বামৰূপ। অথচ বহুদিন অস্তে প্রতিবারেই গাঁয়ে ফিরি। প্রতিবারেই দেখি, আৱ সবই; কিন্তু তাৰ সঙ্গে আৱও ব'য়েছে সংসাৱে হাজাৰ বুকমেৰ টুকিটাকিৰ অবাহিণ প্ৰশংসন, আছে নিতান্ত অর্থহীন বাগড়াবিবাদ—পারিবাৰিক এবং সামাজিক। প্রতিবারেই ভুল ভেঙ্গে যাব। তবুও যখন ক'লকাতায় ফিরি তখন দিমাস্তে আৰাৰ এই ভুল ক'ফত্তে যেন তাল লাগে। কী অস্তুত হ'য়ে গেছে জীবন। ভুলেৰ অবলম্বনে মৰকে আৰ কৰবাৰ অর্থহীন চেষ্টা চারিদিক জুড়ে।

ওদেৱ আৱ আমাদেৱ বাড়ীৰ মাবখানে ছোট একটি পুকুৱ। পুকুৱ ঘূৰে ওয়ে বাড়ীৰ সামনে দিয়ে টেলনেৰ রাস্তা। পড়স্ত রোদে ব্যাগ হাতে চ'লেছিলাম। জানা

দিয়ে ডাকল মিনতি। আশৰ্য হ'য়ে গেলাম, নিজের সম্পূর্ণ অজ্ঞানতে এই ডাকটুকুয়াই প্রত্যাশা ক'রছিলাম এতক্ষণ। সম্পূর্ণ ইচ্ছা সন্ত্বে নিরাসন্ত কর্তৃ বলি, 'গাড়ীর সময় হ'য়ে গেছে।'

—'তা হ'ক গে, এসো না। বাবা বাড়ী নেই। ঠাকুমা যুমছে। ঘগড়া ক'ববে না কেউ তোমার সঙ্গে।'

কাল্পনিক অনিছা দেখিয়ে পথ ছেড়ে দিবে উঠি। অনেক গঁজ হ'ল, ক'লকাতার গঁজ। জাহুবর্টা কেমন, চিড়িয়াখানায় কি কি জন্ম আছে, যয়দানটা কত বড়, আমাদের 'বকগাড়ীর শাঠের' চেয়েও বড় কি না, ইত্যাদি অনেককিছু—যার জ্বাব ইতিপূর্বে কতবার দিয়েছি; তবুও ওর আশা মেটেনা দেন। ওর মুখের দিকে চেয়ে চেয়ে হঠাত বড় মায়া হৰ। মাতৃহীন অরশিক্ষিত পাড়াগাঁওয়ের মেয়ে—নিজের চেষ্টায় চিঠিপত্রগুলো লিখতে শিখেছে শুধু চলনসই যত। কত ওর জানবার ইচ্ছে, দেখবার সাধ। কাঁচামনের সে সব আগ্রহ মেটোবার নেই কোন সন্তাননাই। ওর বয়েসী সহরের মেয়েদের দেখেছি—চলনে বলনে ওর থেকে কতো আলাদা।

হঠাত বলে মিনতি, 'কাল তোমার জন্মে চা আনিয়ে রেখেছি। বোস একটু। ও চ'লে 'গেল রাজ্যবরে। ব'সে ব'সে একটুকুৰো কাগজের উপরে হিজিবিজি দাগ কেটে চ'লেছি। কাগজ এবং কালির আঁচড়। মনে প'ড়ছে অফিসের কথা। কাল কাল হৰফে ভতি' রাশীকৃত কাগজের অন্তরালে ব'সে কাগজের ওপরে কালির অক্ষরে মোটা মোটা টাকার অক্ষ লিখে চ'লেছে হংহ কেরাণী, যার পকেট নাড়া দিলে তিনটি কি চারটি তাপ্রমুদ্রা শব্দ ক'রে ওঠে—দিনান্তে বাসায় ফেরবার ট্রাম ভাড়া হৰত।'

মিনতি চা নিরে এল। হাতের কাগজটা দেখিয়ে বলি, 'বলত', নতি, এটা কী জন্ম ছবি হ'লো? এই যে গণেশ মার্ক পেট আৱ টেকো মাথা?

মিনতি কাগজের উপরে ঝুঁকে প'ড়ে সবিশ্বাসে বলে, 'জন্ম কে ব'লো। মাহুষ ত' একটা!'

—'ঠিক চিনেছিস ত'। অনেকটা আমাদের অফিসের বড় কর্তাৰ যত দেখতে!— চিড়িয়াখানার কথা বলছিলি ত' তখন? এই ব্রকমের জন্মগুলোকে সেখানে খাচায় পুরে রাখলে কেমন হয় বলত?'

মাথে মাথে বড় ভুল হ'য়ে থায়। এ সব অর্থহীন বাজে বকছি মিনতিৰ সঙ্গে; মিনতি কী বুৰবে এসব কথাৰ? ক'লকাতার নামে ওৱ চমক লাগে। সওদাগৰি অফিসের ত্রিতল বাড়ীটাকে ও সন্তুষ্ম ক'ববে। কিন্তু বুৰবে না তাৰ মৰ্মবেদনা।.....

ট্রেখ চ'লেছে। জানালার বাইয়ে তাকিয়ে ব'সে আছি। টুকুৰো টুকুৰো খটেনা সব। আপাত চোখে মনে হয়, একটাৰ থেকে আৱ একটা সম্পূর্ণ বিছিন্ন। কিন্তু ভেবে দেখতে গোলে টেৱ পাই, এৱা ছন্দোহীন থাপছাড়া নয় মোটেই। একটাৰ সঙ্গে আৱ একটাৰ

যোগসূত্র নেই হয়ত'। তবুও সবগুলো মিলিয়ে গ'ড়ে উঠেছে যেন একটা বিনিশ্চিত মালা! জীবনের এই দু'দিন সমস্ত জীবনের অসংখ্য দিনের ভৌতিক নিতান্ত নথগ্য। এ দুদিনে যা ঘটল তাও ত' ছেঁড়া ছেঁড়া—বিশুক্ত বিছিন্ন। তবুও এরা সত্যি। স্মীৰ্ণ জীবনের সামগ্রিক রূপটা ও নিহিত রয়েছে যেন এদের খণ্ডকাপের মধ্যেই।.....

জানলার বাইরে সবুজ দিগন্তটা ঘুরছে চক্রাকারে। লাইনের দুপাশের পাছপাশ ছুটে চ'লেছে পিছনে। মিনতি প'ড়ে রইল পিছনে। প'ড়ে রইল কে বলেছে। জলস্থল বিশ্বরক্ষাগু পরিব্যাপ্ত ক'বৈ যে অফুরন্ত জীবনপ্রবাহ সেই প্রবাহের মুখে তেম চ'লেছে গ্রহ উপগ্রহ, অগণন জ্যোতিষ্পুঁষ্ঠ, নীহারিকামণ্ডু—ভেসে চ'লেছি তুমিআমি মিনতি.....গতির একটা উন্মাদনা আছে। মহার বন্ধুধাৰায় জাগে অভিনব উদ্বীগন। জীবনের 'ফিলসফি' যাও ব'দলে। প্রত্যহের মামুলিপনায় যাকে মনে হ'য়েছিল কন্ধ গঁকি জলাশয়, হঠাত সেখানে অমুভব করি স্বতন্ত্রুত জীবনধারা।.....

অভ্যন্ত শব্দভূলে গাঢ়ীটা উঠে প'ড়ল একটা ব্রিজের উপরে। জানলা দিয়ে নীচের দিয়ে তাকাই। চোখে পড়ে গ্রীষ্মের শীর্ণ নদী বর্ষার অফুরন্ত অলপ্রবাহে ফুলে ফুলে উঠেছে।

## প্রকৃতির নির্বাসন

অরুণকুমার দত্ত গুপ্ত

(৬ষ্ঠ বর্ষ আর্টস (পৰীক্ষার্থী)

ইৎৱেজ কবি কুপার বলিয়াছিলেন—“ভগবান স্থষ্টি করিয়াছেন পল্লী, আর মানুষ রচনা করিয়াছে নগর”। শুধু তাহাই নন। ভগবানের স্থষ্টি পল্লীকেও মানুষ ন্তৰন করিয়া স্থষ্টি করিতে চাহিতেছে। আধুনিক সহরে বাবুদের মজলিসে একজন গ্রামাচার্যার উপস্থিতি যেমন অসহ ঠেকে, আধুনিক নগর-সভ্যতার সভায় ‘অসভ্য’ পল্লীকেও তেমনি একটা উপস্থিতি বলিয়া মনে হইতেছে। অতি-উৎসাহী খৃষ্টান মিশনারীদের মত আজিকার সভ্যতা গ্রামকে প্রামাণ্য হইতে উদ্ধার করিয়া নগরধর্মে দীক্ষাদান করিবার জন্ত যেন ব্যাকুল হইয়া উঠিয়াছে, পল্লীকে সহর করিয়া তোলাই নবসভ্যতা সর্বশ্রেষ্ঠ কর্তব্য বলিয়া ধার্য করিয়াছে। সেজন্ত সভ্যতার নিযুক্ত কর্মীরা পল্লীর আনাচে কানাচে তাঁবু গাড়িয়া বসিতেছে, বনজঙ্গল কাটিয়া পরিষ্কার করিয়া পরিকল্পনাস্থায়ী সহর রচনা করিয়া যাইতেছে, কলকারখানা বসাইতেছে, গচ্ছ ডোবা আর জলা মাঠ ভরাইয়া গল্ফ ও ফুটবল খেলার মাঠ তৈয়ারী করিতেছে, এমন করিয়া গ্রামাঞ্চলকে পরিবর্ত্তিত করিয়া দিতেছে যে, রাজহাঁসগুলির সাঁতার দিবার জন্য এতটুকু জলখণ্ড মিলিতেছে না, বসিয়া থাকিতে থাকিতে উহাদেরও ক্যানসারে ধরিতেছে। ‘উৎসুক হৎসনা’ বড় একটা শোনা যাব না, পাথীডাকা তালতমালকুঞ্জগুলি একে একে অদৃশ হইতেছে; মধ্যদিনে

পাখী গান বঙ্গ করিলে দিগন্তবিত্তুত মাঠের ষেখানটায় রাখাল মোহনবেগু বাজাইতে থাকিত, সেখানে এখন কলের ভেঁপু বিশ্বী কাব্যবিগর্হিত স্বরে মাঝে মাঝে বাজিয়া উঠিতেছে। ষেপথে গুরু গাড়ী ক্যাচ ক্যাচ করিতে করিতে কোন এক গাঁয়ের বধুকে বাপের বাড়ীর উদ্দেশ্যে লইয়া যাইত, সেখানে হৱত একটি বাস চলিয়াছে পাকারাস্তার উপর দিয়া, আর তারই ভিতরে অগণিত যাত্রীর ভিত্তের মাঝখানে চুপ করিয়া বসিয়া থামিতেছে একটি কিশোরী, বাপের সঙ্গে বাগড়া করিয়া যে আর কখনো আমে আসিবে না বলিয়া প্রতিজ্ঞা করিয়াছে। কবি পাগলের মত চেঁচামেচি করিয়া মরিতেছেন পল্লীর এই অবর্ণনীয় দুর্দশা দেখিয়া। গ্রাম মরিলে কবিতা মরিবে,—গ্রামের এই ছায়াকুঞ্জ, এই সুন্দর কালোনীয়ির জল, এই শস্ত্রক্ষেত, এই মেঠোরাস্তা, এই পাখীর ডাক, এই শ্রামলতা, এই গুলিই যে কবিতার জন্ম দিতেছে! সবচেয়ে বড় অভিযোগ এই যে, অপরিষ্কার ঘরের মেঝে ঝাড় দিতে দিতে অগ্রয়োজনীয় জঞ্চালের সঙ্গে সঙ্গে ষেমন অনেক সময় প্রায়োজনীয় হুই একটা জিনিষও আমরা ফেলিয়া দিই। তেমনি সমগ্র পল্লীপ্রাণকে এই যে আধুনিক সভ্যতা তাহার বিরাট অদৃশ্য ঝাড় দিয়া সাফ করিতে স্বরূপ করিয়াছে, সেখানে পল্লীব বনবাড় আর কচুরীপানার মধ্যে প্রকৃতি বলিয়া যে অশৰীরী বাস করে তাহাকেও বিদায় দেওয়া হইতেছে। ওয়ার্ডসওয়ার্থের দেবতা, কালিদাসের ‘তমালতালীবনরাজিনীলা’ তাঁবী, বর্বিঠাকুরের ‘ছায়াস্বনিবিড় শাস্তির নীড়’ যে গ্রাম্যপ্রকৃতি তাহাকে আমরা নির্বাসনদণ্ড দিয়াছি আমাদের বিচরণভূমি হইতে, অসভ্য বর্ষৱ বহুপ্রকৃতি আমাদের ঝুঁটি ও চাহিদার সঙ্গে নিজেকে খাপ খাওয়াইতে না পারিয়া বিদায় লাইতেছে, আমরা চোখ বুজিয়া তাহার ছাড়পত্র মঞ্জুর করিয়া দিতেছি।

মাঝুষ চায় নিজের ভাগ্যকে নিজে গড়িয়া তৃলিতে। এমন একদিন ছিল যখন কবে কাহার ঠাকুরদাদা সাহেবদের কাছ হইতে বড় একটা খেতাব পাইয়াছিলেন কিংবা বাঘের সঙ্গে একাকী খালিহাতে যুজিয়াছিলেন সেকথা সকলের কাছে বলিয়া বেড়াইতেই অনেকে দিন কাটিয়া যাইত। সেদিন নাই। বাপ্ঠাকুরদাদার টাকায় পরের উপর টেকা মারিয়া চলিতে আজকালকার বুদ্ধিমান ছেলেরা লজ্জা অন্তর করে, পূর্বপুরুষের নাম ভাঙাইয়া থাইতে এখন আর বুক বেশী উঁচু হইয়া উঠে না। ঠিক তেমনি আধুনিক সভ্যতা ভগবানের দেওয়া সম্পদ ভাঙাইয়া থাইতে যেন সরমবোধ করিতেছে। সেজন্ত ষাহা ষেমনি আছে ঠিক তেমনটি থাকিলে চলিবে না। স্থষ্টিকর্তার স্থষ্টিকে মাঝুষ নিজের স্থপের মত নৃতন করিয়া স্থষ্টি করিবে। স্থষ্টির এই যে অদ্য আকাঙ্ক্ষা ইহার হাত হইতে দুনিয়ায় কোন কিছুই বাদ পড়িতে পারে না—পল্লী না, এমনকি ভগবানও না। কিন্তু যে গ্রাম মাঝুষ স্থষ্টি করিতেছে সে-গ্রাম ভগবানের স্থষ্টি নহে, কুপার যে পল্লীপ্রাণের কথা বলিয়াছিলেন, এ সেই পল্লীপ্রাণ নহে। এখানে পাখীর গান আর ফুলের সুগন্ধ হইতে আরস্ত করিয়া কপোত-কপোতীর নীড়রচনা পর্যন্ত সবকিছুতেই মাঝুষের হাত পড়িয়াছে। যাহাকে আমরা এতদিন নৈসর্গিক বসিয়া জানিয়া আসিতেছি, সেই নৈসর্গিকের এতটুকু চিহ্ন এখানে পাইবনা। আধুনিক সহরের মত

আধুনিক পল্লীপ্রান্তে মাঝুদের হাতের কাজ ! এখানে মাঝুদ নিজের বৈশিষ্ট্যকে ক্লিনিম করিয়াছে, ভগবানের মালমশলা লইয়া মাঝুদ নিজের কারখানা বসাইয়াছে, নিজের ভালোবাসার মত করিয়া সবকিছু সে স্পষ্ট করিবে। এতদিন কাব্যে যে প্রকৃতির বর্ণনা আমরা পড়িয়াছি, সে প্রকৃতিকে আধুনিক পল্লীতে খুঁজিয়া পাইবনা। যদি কোনদিন লঙ্ঘন কিংবা প্যারীর হটগোল হইতে আজ্ঞারক্ষার সংকল্প করিয়ান্তর প্রকৃতির অন্ধেষণে বাহির হইয়া পড়ি, তবে এমন একদিন আসিতেছে যেদিন গ্রাম হইতে গ্রামস্থে ঘুরিয়াও গ্রামকে খুঁজিয়া পাইবনা, পাগলের মত ছুটিতেই থাকিব; তবু ভবিষ্যতের পরিকল্পিত গ্রামের কোন ছায়াবীথি হইতে রবীন্দ্রনাথ-ওয়ার্ডস-ওয়ার্থ-কালিদাসের প্রকৃতি আস্থাপ্রকাশ করিবেন। যাহাকে আমরা 'প্রকৃতি' বলি, মাঝুদের হস্তশিল্পের মাঝখানে তাহাকে খুঁজিয়া পাইব কি করিয়া ?

দেখা যাইতেছে যে, বছরের পর বছর নগরের সংখ্যা ক্রমশঃ বাড়িয়াই চলিয়াছে, সহরের সীমানা গ্রামের বুকের উপর আসিয়া পড়িতেছে, গ্রামের অধিকার খর্ব ও সংকীর্ণ হইয়া যাইতেছে। আজ মাঝুদের সীমাবীন চাওয়ার কাছে পল্লীর পরিত্যক্ত মাঠ ও মৰানদী বিরাট অপচয় বঙিগা ঠেকে। নগরের ক্ষুদ্র পরিসরে মাট্য সুস্থ স্বচ্ছ সৌন্দর্যময় জীবনষাপন করিতে পারিতেছে না। কলকারখানা আর হাটবাজারে মিলিয়া অনেকখানি জায়গা দখল করিয়া বসিয়াছে পৃথিবীর মহানগরীগুলির বুকে। ততুপরি কলের দেৱোয়া, সংক্রামক ব্যাধি এবং অশান্ত কোলাহল মিশিয়া যে বিষ মাঝুদের পাড়ার অভিমুখে প্রবাহিত করিয়া দিতেছে তাহাকে ঠেকাইয়া রাখা ক্রমেই যেন ছঃসাধ্য হইয়া পড়িতেছে। মাঝুদের উপর গিয়া পড়িয়াছে মাঝুদ, তাহাদের উপর চাপিয়াছে যন্ত্রনালব; আবার উহার পারের উপর গিয়া পড়িতেছে নৃতন নৃতন মাঝুদের দল। যন্ত্রসভ্যতার ঘাঁট নগর, পল্লীর স্বাধীন জীবিকার্জনের সমস্ত পথ বন্ধ করিয়া নিজের বিশিষ্ট কর্মশালা প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে এই সভ্যতা। আমেরিকায় উপনিবেশ গঠনের জন্য একদা মুরোপ আক্রিকাকে নিজের পল্লীগৃহ হইতে টানিয়া বাহির করিয়া বঙ্গপূর্বক সমুদ্রপারে চালান দিতে উদ্ধৃত (এবং সমর্থ) হইয়াছিল। যদি ভাবিয়া দেখি, তবে বুঝিব তাহার চেয়েও করুণ পল্লীর নিখৃত জীবনের কাহিনী—পল্লীকে বন্ধী করিয়া যন্ত্রসভ্যতার উপনিবেশ স্থাপনের কাজে কাহুরাদাসদের মত নিযুক্ত করিবার বেদনাময় আখ্যায়িকা। সে যাহাই হোক, বর্তমান সভ্যতার দৃষ্টিতে পুরাতন পল্লীঅঞ্চলগুলি অগচ্ছ মাত্র। আধুনিক 'সভ্য' জীবনষাপনের জন্য যেসব সামগ্রী আবশ্যক সেগুলি বহির্জগতের সম্পর্কশূণ্য গঙ্গাগ্রামে বসিয়া ব্যবহার করা কোন আধুনিকের ইচ্ছা নয়। লঙ্ঘন-প্যারী-কলিকাতার ইঁকাইয়া উঠি, অস্থ বিশ্বে ব্যতিব্যস্ত হইয়া পড়ি, সৌন্দর্য-পিপাস চক্রে পরিত্পু করিব এমন সৌন্দর্য খুঁজিয়া পাই না। এজন পল্লীতে গিয়া বাস করিতে চাহি, 'গ্রামে ফিরিয়া শাও' একথা বলি। অথচ গ্রামে শিয়ালের ডাক সহ করিতে পারি

না, সাপ খোপের উপজ্ববে ভয় পাই, বাঁধানো রাস্তাঘাট আৰ ফুটবল খেলাৰ মাঠ না দেখিলে শুক হই। স্বতৰাং আধুনিক সভ্যমান্যকে ঘৰে স্থান দিতে, হইলে পঞ্জীৰ পক্ষে জাতিবিসর্জন ছাড়া গত্যন্তৰ থাকে না, তাহাকে সহৰ সাজিতেই হৰ। কবিৰ প্রকৃতি আধুনিক পঞ্জীতে থাকিতে পাৰে না, তাহাৰ রাজ্যপাট ধীৰে ধীৰে লোপ পাইতে বসিয়াছে। যুৱোপ আৰ আমেৰিকায় তো একৱকম উৰ্টিয়া গিয়াছে বলা চলে, এশিয়া এবং আফ্রিকাতেও উৰ্টিয়া বলিয়া। মানুষ সমগ্ৰ পৃথিবী জুড়িয়া বাস কৱিতে আৱস্ত কৱিয়াছে। যদ্ব সভ্যতাকে বাঁচাইয়া রাখিতে হইলে নগৰেৰ সৌম্য একটু একটু কৱিয়া সমগ্ৰ পঞ্জীঅঞ্চলেৰ উপৰ প্ৰসাৰিত কৱিয়া দিতে হইবে। সুস্থ সুলৰ জীবনযাপন কৱিতে হইলে সাৱা দুনিয়াটাকে একটা পৱিকল্পনামুহায়ী সাজাইয়া গুছাইয়া না নিলে চলিবে না। ভাবীকালেৰ পঞ্জীতে ষত্রুতা শৃগাল ও নেকড়েৰ ডাক শোনা যাইবে না, মানুষেৰ সহিত সংগ্ৰামে প্ৰাণিত হইয়া বশ জগতকে মানুষেৰ নিৰ্দেশ মানিয়া লইতে হইবে, মানুষ দৱা কৱিধি চিড়িয়াখানাৰ অথবা কুত্ৰিম যে সব বনভূমিতে স্থান ঠিক কৱিয়া দিবে তাহাকে মানে মানে সেইখানেই আশ্রয় লইতে হইবে। যাহা কিছুৰ সঙ্গে বহুদিনেৰ পৰিচয় তাহাকে বিনায় দিতে বড় মাৰা হৰ জানি। বহুপঞ্জীকে এভাৱে নিৰ্বাসিত কৱিতে আমাদেৱ যে কষ্ট হইবেনা তাহা নহে। কেহ কেহ অবশ্যই কানিয়া বলিবেন—

“দাও ফিৰে মে-অৱণ্য, লও এ নগ্ৰ”

কিন্তু তাই বলিয়া ঘূগ্যেৰ গতি আমৱা রোধ কৱিতে পাৰিব না। নাগৰিক এ সভ্যতা মানুষেৰই রক্তদিয়া গড়া, মানুষেৰই সাধনাৰ দ্বাৱা লক্ষ, মানুষেৰই পৰিশ্ৰমেৰ ফল। যদি বলি আমৱা ইহা চাই নাই, তবে আমৱা ভুল কৱিব। আজ যাহা দেখিতেছি তাহা আমৱাহ একদা দেখিতে চাহিয়াছিলাম। যদি অশীকাৰ কৱি, যদি ফিৰিয়া যাই, তবে আমাদেৱ লজ্জাৰ সৌম্য থাকিবে না। আমাদেৱ হাৰ হইবে। আমৱা বাঁচিতে পাৰিব না। বৱঞ্চ, পঞ্জীৰ অস্থায় দূৰ কৱিয়া সেখানে স্থায় আনয়ন কৱিতে হইবে, পঞ্জীৰ অশিক্ষাৰ অন্ধকাৰে শিক্ষাৰ প্ৰদীপমালা জালাইয়া দিতে হইবে, পঞ্জীৰ বিবৰ্ণ মুখে রক্ত সঞ্চাৰ কৱিতে হইলে আধুনিক সভ্যতাৰ গুৰু দিয়াই তাহাৰ চিকিৎসা কৱিতে হইব। মহানগৰীৰ বিষাঙ্গ জীবনেৰ মাৰখান হইতে মানবতাকে উদ্বার কৱিয়া তাহাকে যেখানে বসাইব সেখানে তাহাৰ দেহ মনেৰ যাৰতীয় উপকৰণ যোগাড় কৱিয়া আনিতেই হইবে, কৰিতাৰ খাতিৰে গ্ৰামেৰ অস্থায়কৰ ডোৰা আৰ জঙ্গল বাড়িতে দেওয়া চলে না।

এই যে সভ্যতাৰ দ্বাৱা পঞ্জীকে নগৰোপন কৱিয়া তোলা, ইহাকে কি সত্যই প্রকৃতিৰ নিৰ্বাসন বলা যাব ? আসলে যাহা কিছু মানুষেৰ ছেঁয়া হইতে আস্বক্ষা কৱিয়া চলিতেছে শুধু মাত্ৰ সেই সবকেই প্ৰাকৃতিক বলাৰ বিশেষ তাৎপৰ্য নাই। কুত্ৰিম অকুত্ৰিম সবকিছুৰ

মধ্যেই প্রকৃতি বাস করিতেছে। শ্রষ্টার শৃষ্টি এবং শৃষ্টির শৃষ্টি—ইহাদের যে দুইটি নিজস্ব প্রকৃতি তাহারা বিভিন্ন নহে, ইহারা একই প্রকৃতির বিভিন্নরূপ। এই মাঠ, এই মাটী এই ছায়াত্মক, এই দীর্ঘির শুক্র জল, এই বিহঙ্গ-কুজন—ইহাদের মধ্যে আজ যে-প্রকৃতিকে দেখলাম, কাল যখন এই মাঠে কারখানা বসিবে, এই নদীর উপর সেু নির্মিত হইবে, সেই ছায়াত্মক কাটিয়া আকাশপৰ্ণী বাঢ়ী উঠিবে, যজ্ঞাদীর্ঘি ভৰাট হইয়া ঘোড়াদোড়ের মাঠ নির্মিত হইবে, এই বিহঙ্গকুজনকে নির্বাক করিয়া রেডিও বাজিতে থাকিবে, তখন ঐ রূপান্তরের মধ্যেও একই প্রকৃতি জাগিয়া থাকিবে। কেহ কেহ এই রূপান্তরকে মনে মনে সহ করিতে পারেন না; যাহাতে তাহারা অভ্যন্ত উহাকেই 'নৈমগ্নিক' আখ্যাদান করিয়া বসেন; আর অনিবার্য বিশ্বনিয়মবশতঃ যখন ঐ অভ্যন্ত পৃথিবীর চিত্রপটে রং বদলাইতে থাকে, তখন বর্ণের সাথে চিত্রপটটা ও বদলাইয়া গিয়াছে বলিয়া কাঞ্চাকাটি জুড়িয়া দেন। আমলে চিত্রপটটা ঠিকই আছে, ছবিটা পরিবর্তিত হইয়া গিয়াছে মাত্র। ঐ ছবি প্রকৃতি নহে; উহা প্রকৃতির আপনাকে প্রকাশিত করিবার একটি বিশিষ্ট পথ। চিরনুতন চিরবোবনা প্রকৃতি পরিবর্তনের ভিতৰ দিয়াই নিজের ধৰ্ম রক্ষা করিতেছে। যিনি পল্লীর বুকে সভ্যতার কর্মশালা দর্শন করিয়া প্রকৃতির মৃত্যু হইয়াছে বলিয়া হাঁক ছাড়িতেছেন, তিনি ছবিটাকেই প্রকৃতি বলিয়া ভুল করিতেছেন।

নগর-সভ্যতা আমকে সহব বানাইয়া তুলিতেছে, তুলুক, তাহাতে এত অস্পষ্ট ও আপত্তির কারণ-কি? আমরা তো বুঝিতেছি যে, সহস্র বছর পৰে দুনিয়ায় পল্লী বলিতে যাহা বুঝি এমন কোন কিছুর অস্তিত্বই থাকিবে না। তবু সেখানে মানবতা বাঁচিয়া থাকিবে, মানুষের অমরতাৰ সাধনা চলিতে থাকিবে, মানুষের স্মৃথের জন্য মানুষ প্রাণ দিবে। সেখানে কি স্বাস্থ্য থাকিবে না? সেখানে কি সৌন্দর্য থাকিবে না? সেখানে কি অসীমের পুঁজা বন্ধ হইয়া থাইবে? সেখানে কি মানবহন্দৰ পাথাগ হইয়া থাকিবে? যদি সেদিনের পৃথিবীতে 'অরণ্য' না থাকে, তবে খাঁচার পাথীর গান শুনিয়াই কবি কবিতা লিখিবে; যদি বনফুল না কোটে, তবে পার্কের ফুল লইয়াই সনেট বচিত হইবে; বিশাতের লেক-অঞ্চল যদি আপন নৈশক্র্যে বঞ্চিত হইয়া ওয়ার্ডস-ওয়ার্থোৱ বৈশিষ্ট্য হারাইয়া ফেলে, তবে খালি গায়ে খালি পায়ে না বেড়াইয়া মোটোৱে চড়িয়াই প্রকৃতির শিক্ষাগাত করিতে হইবে। প্রকৃতি সেখানেও বাঁচিয়া থাকিবে। পাকারান্তা, মোটো, সুসজ্জিত বাগান-বাঢ়ী, বক্ষিত কৃত্রিম বনভূমি ও পর্যট, চিড়িয়াখানাৰ পাথীৰ গান, কলকারখানা, সিনেমা-রেন্ডেৱা—এই সবেৰ মানবধান হইতেই নৃতন প্রকৃতি আঘ্য প্রকাশ কৰিবে, আগামীকালোৱ মহাকাব্য বচিত হইবে তাহাকেই ভিত্তি কৰিয়া। প্রকৃতি নির্বাসিত হয় নাই, প্রকৃতিৰ নির্বাসন দেওয়া অসম্ভব।

# সামান্য একটু মরিচ্

দেৰৱৰত চন্দ্ৰ

( ঘষ্ট বৰ্ষ, বিজ্ঞান )

ৱেনল্ড আসছে ! কতদিন বাদে ৱেনল্ড ফিৰে আসছে !

হুদিন ! আৰ হুদিন বাদেই ৱেনল্ড এসে পড়বে । হঘত দৱজাৰ সামনে, সিঁড়ীৰ নীচে তাদৰে প্ৰথম সাক্ষাৎ হবে ।

আনাৰ বুকেৰ ভেতৱটা চিপ্ চিপ্ কৱে উঠল ।...হুদিন...আটচলিশ ঘণ্টা...কিন্তু এ ষে তাৰ কাছে আটচলিশ বছৱেৰ সমান !

কি দৱকাৰ ছিল তাকে অত তাড়াতাড়ি জানাবাৰ ? অপেক্ষাকাৰত ঘৰনেৱ শেষ স্থায়িত ফুলশয়াৰ পূৰ্বে কাল রাত্ৰিৰ এ কি হৰ্জজ্য ব্যবধান !.....

কিন্তু ক্ৰান্তে এই নাকি নিয়ম—অস্ততঃ আটচলিশ ঘণ্টা আগে স্তৰীকে স্বামীৰ প্ৰত্যাগমনেৱ সংবাদ জানাতে হবে ।

কিন্তু আনাৰ বেলায় এৱ কি দৱকাৰ ছিল ? আনাৰ একনিষ্ঠ অপেক্ষা-থণ্ডিত দিনগুলিৰ খুঁটিমাটি পৰ্যন্ত প্ৰত্যেকেৰ বিদিত !

তয় ও আনন্দেৱ অস্বস্তিতে আনা শিউৱে উঠল । প্ৰেস্তু টোবিলটাৰ ওগাশ থেকে অফিসাৱটি তঁৰ কথাৰ পুনৱাবৃত্তি কৱলেন “ইংঠা, তোমাৰ স্বামী—গ্ৰাইভেট রেনল্ড আসছে ।” আনা কি শুনতে পাচ্ছে না ?

তবে ?

তবে আনাৰ মুখটা এত রক্তশূন্য মনে হচ্ছে কেন ? সষ্টৰবিন্দুত গৌৰেৰ ওগৱ আল্গা ভাবে হাত বুলিয়ে অফিসাৱটি আৰাৰ স্বৰূপ কৱলেন, “জাৰ্মানীৰ গ্ৰে অংশটা এখন আমাদেৱ মিত্ৰ আমেৰিকানদেৱ অধিকৃত । তাৰাই প্ৰেনে বন্দী ফৱাসীদেৱ এখানে পাঠাচ্ছে ।”

...আৰ সন্দেহেৱ অবকাশ নেই, নিভুল ভাবে শুনেছে আনা । প্ৰতিটি রোমকুপ কণ্ঠকৃত হ'লে উঠেছে, আনা স্পষ্টই অনুভব কৱতে পাৱছে হিমশীতল রক্তে উষ্ণতাৰ সংক্ৰম । নিষ্কল্প শিথাৰ মত উজ্জল হাসিতে আনাৰ মুখ ভৱে উঠল । অফিসাৱটিকে একটা ধৃত্যাদুও সে জানাল, কিন্তু তাৰ আবেগোচল কণ্ঠেৰ কল্পিত অস্ফুট শব্দ একমুঠো বৰা পাতাৰ ক্ষীণ মৰমৰিত শন্দেৱ মত তাৰ পাতলা টেঁটি ছটোৰ মধ্যেই মিলিয়ে গেল । “অজস্র ধৃত্যাদ,” আৰাৰ সে নিজেকে বলতে শুনল । অফিসাৱটি একটু হাসলৈন ।

\* \* \* \*

হৃদিন ! নিঃসঙ্গ কর্মহীন দীর্ঘদিনের শেষে আনা আবার কাজ পেয়েছে !  
রেন্ডেন্সকে অভ্যর্থনার আয়োজন করতে হবে ।

মাত্র দুটো দিন রয়েছে হাতে ! তা হোক, নিজের সবল বাহর ওপর আমার  
পূর্ণ আহ্বা আছে । একটা মুহূর্তও না নষ্ট করে আনা বাঁজে সেগে গেল কোমরে  
তোয়ালে জড়িয়ে ।

ওদের বাড়ীটা যদিও বড় নয়, তবুও দুটো দিন আর এমন কি বেশী ! দু'টো  
পুরো দিন আনা বাড়ীটার পেছনে সেগে রাইল, ধূয়ে মুছে তক্তকে করে ফেললো ।  
...আন্তিম, ক্লান্তিম আনা...।

আমার এই অপ্রত্যাশিত সৌভাগ্যে প্রতিবেশিনীরাও বুঝি পেয়েছে স্বর্যলোকের  
আভাস ! কে জানে, এমনি আকস্মিক ভাবে হয়ত তাদের জীবনে আসবে এই  
সৌভাগ্যেরই অরিত পুনরায়ত্বি । ওরাও হাসিমুখে এগিয়ে এল আনাকে সাহায্য  
করবার জন্যে ।

কিন্তু এ যে আনার নিজের কাজ । রেন্ডেন্সকে অভ্যর্থনার প্রস্তুতি অপরের দেবার  
কুশল করতে পারে কি আনা ? আনা নিজেই সব করবে !

আজ রেন্ডেন্স আসবে, দুপুরের আগেই আনাকে সব গুছিয়ে ফেলতে হবে ।

থাবার ? হ্যাঁ, কালই তো সে গিয়েছিল মুদীর দোকানে, মাংসের দোকানে ।  
সমস্ত কুপন কেলে আনা এনেছে অপর্যাপ্ত খাত্ত সামগ্রী । অতঙ্গলো কুপন দিতে দেখে মোটা  
কসাইটার চের্চাদুটো গোল হয়ে উঠেছিল । কি হাসিই না পেয়েছিল আমার ! কি গর্বিত-  
তাবেই না বলেছিল, “হ্যাঁ, সব মাংসটাই চাই আমার” । জীবনে এমন দিন কি আর  
রোজ আসে !

সবই ঠিক আছে কি ? আনার শক্তা, আনার অস্পতি থাবার নয় । আবার সামা  
বাড়ীটার একপাক সে ঘুরে নিল । না, ঠিক আছে থাবার ঘরে টেবিলটা দুজনেরই মত  
সাজান হয়েছে । দীর্ঘ পাঁচ বছরের অনভ্যন্তরীয় কোথাও কুটি নেই তো ? না, এই তো  
দুটো বড় বড় ‘সুপ্প্লেট’ সে বেথেছে, দুটো তোয়ালে, সবই দুজনের জন্যে ! একাজে কি  
ভুল হতে পারে আনার ? তবু তৌক্ষ দৃষ্টি কেলে সে সমস্ত ঘরগুলোর সজ্জা বিশ্রেণণ  
করতে লাগল । হ্যাঁ, চুলীর পাশে সাবেক কালের মত দুটো ইঞ্জিয়ের রাখা হয়েছে...  
সব ঠিক আছে...স্বত্ত্বির একটা নিঃশ্বাস আমার বুক থেকে বেরিয়ে এল ।

একি ! সকাল যে গড়িয়ে এল দুপুরে ! আর বড় জোর মিনিট পনেরো । আনার  
বুক দ্রুত ওঠানামা করতে লাগল । সিঁড়ী বেঁয়ে সে নীচে নেমে এল ।

খোলা দুরজার সামনে এই সিঁড়ীর নীচে হবে তাদের ঝিপ্পিত সাক্ষাৎ ।

কিন্তু বিধাতার নিষ্ঠুর পরিহাস মাঝে মাঝের সমস্ত আয়োজন ব্যর্থ করে  
দিতে চায় । আনন্দের অসহনীয়তায় ছেট একটুখানি অস্থমনস্কতা গোপন রক্ষণপথে মনের

মধ্যে এসে বহু কষ্টের উপচারে এনে দেয় মারাঞ্জক কোন ক্ষট। শিব পূজার আরোজনে বিষপত্র সংগ্রহে অগ্রমনস্থার আস্তি। আনা মরিচ, আনতে ভুলে গেছে অথচ রেনল্ড মরিচ, ছিটানো ‘স্লান্ড’ কি ভালই বাসে। এতদিন অর্কাশন আর অনশনের পর বাড়ীতে এসেও রেনল্ডের প্রথম ভোজ কি বিস্মাদ হয়ে যাবে সামান্য একটু মরিচের অভাবে ?

এক ঝট্কায় কোমর থেকে তোরালেটা খুলে ফেলে আনা ছুটল মোড়ের দোকানে।

দরজা খুলে রেনল্ড ডাকল, “আনা ! আনা !” প্রত্যুভৱে বিমুক্ত রেনল্ড শুধু নিজেরই গলার প্রতিধ্বনি শুনল। বিশ্বাস করতে পারছে না রেনল্ড, আনা নেই। তবে ? তবে বোধ হয় আনা জানে না রেনল্ডের আসবাব কথা। তাই বা মন্দ কি ! আনা হ্যাত এতক্ষণ থাচ্ছে, আর রেনল্ডের কথাই ভাবছে !

চুপি চুপি রেনল্ড ধারাবারের ঘরের দিকে পা বাড়াল।

আনা নেই—বিস্মিত বিমুক্ত রেনল্ড বিস্ফারিত নেত্রে চেয়ে দেখল আনাৰ অহস্তসজ্জিত ডাইনিং টেবিলটা দৃঢ়নের মত সাজানো। আনা তো জানত না রেনল্ড আসবে, জানলে সে নিশ্চয় বাড়ীতে থাকত !

তবে ?

চৰম আশঙ্কা দৃঢ়ীভূত কৰবাৰ জত্তেই বোধ কৰি রেনল্ড দেখল সাদা নৱম বিহানাৰ ওপৰ আনাৰ হাতেৰ কাজ কৰা ছচ্ছ বালিশ, পাশাপাশি সাজান।

কেন এল রেনল্ড ? কেনই বা সে বেঁচে রাইল ! জার্মানদেৱ হাতে বোমায় থেঁঁলে ময়াও যে ছিল ভাল।

রেনল্ড সিঁড়ি বয়ে নেমে এসে দেখল খোলা দৱজাৰ সামনে আনা।

তৃতীয়াৰ ক্ষয়িয়ও টাঁদেৱ মত একখানি হাসি লেগে রঁহেছে আনাৰ মুখে, কিছু একটা বলবাৰ ব্যার্থ চেষ্টায় তাৰ টেঁচে ছচ্ছ ক্ষণে ক্ষণে কেঁপে উঠছে।

আনাৰ দিকে দৃষ্টি নিষ্কল কৰে রেনল্ড আস্তে আস্তে এগোতে লাগল। সাপেৰ মত কুৰ হিংস্র নিষ্ঠুৰ দৃষ্টি রেনল্ডেৰ চোখে। আনাৰ হাসি মিলিয়ে গেল। আতঙ্কে তাৰ চোখ ছচ্ছ বিস্ফারিত হয়ে উঠল।

কিছু বলবাৰ কিছু বোঝবাৰ আগেই সে অহুতব কৱল মাথায় একটা ভীষণ আঘাত। সে পঁড়ে গেল দৱজাৰ সামনে !

যুমিয়ে পড়েছে আনা, তাৰ সমস্ত চেতনা বিমিয়ে আসছে—সে বুঝতে পাৱছে না কি হোল, কেন এমন হোল।

স্তম্ভিত প্রায় চেতনাৰ মধ্যে আনা শুধু শুনতে পাচ্ছে—রেনল্ডেৰ ভায়ী বুটেৰ শব্দ ধীৰে ধীৰে দূৰে মিলিয়ে থাচ্ছে !\*

\* বিদেশী গজেৱ ছাইৰ অৰলম্বনে।

# আধুনিক ভারতীয় দর্শন ও কংস্তচন্দ্র

## অধ্যাপক অমিয়কুমার মজুমদার

সাধারণের মুখে এই অভিযোগ প্রায়ই শোনা যাব যে বিজ্ঞানের অংশগতি যেমন ফর্ত ও বিস্ময়কর, দর্শনের তেমন নয়। বরং দর্শনশাস্ত্র হাজার বছরের পুরোণে ভাবধারাগুলিকে আজও অঁকড়ে ধরে আছে আর পুরোণে ভাব নতুন ভাষায় প্রকাশ করবার ব্যর্থ চেষ্টা করছে। সাম্প্রতিক ভারতীয় দর্শনের প্রতি অভিযোগটি আরও গুরুতর। বিদেশে দর্শনের আলোচনা-ক্ষেত্রে দেখতে পাই নানা নতুন মতের আবির্ভাব, যেমন আয়িক ঝুঁতুবাদ (Logical Positivism), নব্য মানবিকতাবাদ (Neo-humanism), সর্বান্তিবাদ (Existentialism) গুরুতি। কিন্তু অতি-আধুনিক ভারতীয় দর্শনের ক্ষেত্রে নতুন তত্ত্ব বা মতবাদের আভাস পাওয়া যাচ্ছে না। কংস্তচন্দ্রের দার্শনিক চিন্তাধারা এই অভিযোগের বিরুদ্ধে চ্যালেঞ্জ হিসাবে গ্রহণ করা যেতে পারে। আমাদের দার্শনিক জগতে কংস্তচন্দ্র অগ্রতম চিন্তাধারক। অবশ্য দার্শনিক চিন্তার ক্ষেত্রে তিনি যতখানি মৌলিকতা দেখিয়েছেন ততখানি স্বীকৃতি ও মর্যাদা পাননি। তার কারণ কংস্তচন্দ্রের দর্শনের বিজ্ঞাপন অচার করা হয়নি। তিনি নিজে গোপনে লোকলোচনের অন্তরালে দর্শনের সাধনা করে গেছেন; মিছিলের সামনে এসে জোর গলায় নিজের মত প্রচার করবার প্রয়ুক্তি তাঁর কোনদিনই ছিল না। অস্তরঙ্গ শিষ্যেরা তাঁর মতবাদ নিয়ে সভাসমিতিতে আলোচনা করলে অথবা জনসভায় তাঁকে সমর্দ্ধনা করবার ব্যবস্থা করলে তিনি বিপন্ন বোধ করতেন। কংস্তচন্দ্র মাত্র দুখানি বই প্রকাশ করেছেন—একখানি *Studies in Vedantism* (Calcutta University 1909), অগ্রটি *Subject as Freedom* (Amalner, Bombay, 1930); এই বই দ্রুত্থানির অনেক জায়গা দুর্বোধ্য। তাঁর মতবাদ অবশ্য নানা পত্রিকায় প্রকাশিত বহু প্রবক্ষে বিস্তৃত রয়েছে। কংস্তচন্দ্র তাঁর রচনার যে সব ভাব (concept) ব্যবহার করেছেন তা অনেকক্ষেত্রে তাঁর নিজস্ব এবং সাধারণের কাছে সহজবোধ্য নয়। কংস্তচন্দ্রের দার্শনিক মতবাদের মূলসূত্রগুলি তাঁর কয়েকজন অস্তরঙ্গ শিষ্যের কাছে পরিস্কুট হয়েছে। তবে একথা অস্মীকার করবার উপায় নেই যে, কংস্তচন্দ্রের ব্যবহৃত আঙ্গিকে (technique) দীক্ষিত না হ'লে তাঁর মতবাদের তৎপর্য উপলক্ষ করা সহজ নয়। কংস্তচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গী ভারতীয়; কিন্তু কোন মতই তিনি বিনা বিচারে গ্রহণ করেন নি। বিশেষত পাশ্চাত্য মতবাদ বিনা বিচারে গ্রহণ করাকে তিনি স্বীকার চোখে দেখেছেন। দর্শনের বিচার ক্ষেত্রে অতি সূক্ষ্ম বিশ্লেষণ প্রয়োগ করেছেন কংস্তচন্দ্র। কিন্তু মৌলিক বিচারের মধ্যে তিনি ব্যোগসং-ৰ. মত অষ্ট, খণ্ডিত তথ্যমাত্র দেখেননি। অপরদিকে অতিবৃদ্ধি প্রয়োগের যে ধর্মসকর পরিণাম দেখতে পাচ্ছি আয়িক

ঝৰণাদে (Logical Positivism), কংফচেন্সের দর্শন সেই ধৰ্মসাম্প্রক পরিণতি থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত। আসল কথা কংফচেন্স বুদ্ধির সাহায্যে সকল তত্ত্বের সূক্ষ্ম বিশ্লেষণ করেছেন সত্য, কিন্তু তাঁর দর্শনে বুদ্ধিবিভাট ঘটেনি। তাঁর দার্শনিক চিন্তাধারা ব্যোর্গস-প্রদর্শিত বোধি-বাদ (intuitionism) ও রাসেল-প্রদর্শিত শুন্দ প্রত্যক্ষবাদ (pure empiricism) —এ দুটোর মধ্যবর্তী।

তত্ত্ববিদ্যার (Metaphysics) বিভিন্ন দিক বিচার করবার পূর্বে “দর্শন” বলতে সত্যিই আমরা কি বুবাৰ—এই প্ৰক নিয়ে বিস্তৃত আলোচনা করেছেন কংফচেন্স। রাধাকৃষ্ণন ও শ্যারহেড-সম্পাদিত *Contemporary Indian Philosophy*-পুস্তকে নিজের দার্শনিক মতবাদের আভাস দিতে গিয়ে তিনি যে প্ৰবন্ধট লিখেছেন তাৰ নাম “The Concept of Philosophy”。 কংফচেন্স দর্শনেৰ (Philosophy) তাৎপৰ্য ব্যাখ্যা কৰতে গিয়ে হাঁট ভুল পথ সংস্কে আমাদেৰ সতৰ্ক কৰে দিয়েছেন। একদল লোক বিজ্ঞান সংস্কে এত উৎসাহী যে তাঁৰা দর্শনকে বিজ্ঞানেৰ পৰ্যায়ে ফেলে দিতে চান; কাঁট আংশিক ভাবে এইদিক থেকে অপৰাধী। অন্ত একদল চিন্তানায়ক আছেন যাঁৰা দর্শন ও বিজ্ঞানেৰ সমৰ্থ কৰবার প্ৰেৰণা নিয়ে বিজ্ঞানকে দর্শনেৰ কোঠায় ফেলে দিয়েছেন। এই গোষ্ঠীতে আছেন এডিংটন, জীন্স, ও এই মতেৱ অগৃহতম ব্যাখ্যাতা সি, ই, এম, জোড়। জোড়, তাঁৰ *Philosophical Aspects of Modern Science*-বইতে দেখিয়েছেন যে বৈজ্ঞানিকেৰা যতই গভীৰ থেকে গভীৰতৰ বিশ্লেষণেৰ দিকে এগিয়ে যাচ্ছেন ততই তাঁৰা দার্শনিকেৰ জগতেৰ মধ্যে গিয়ে পড়েছেন। প্ৰসঙ্গক্ৰমে এডিংটমেৰ *Universal Logos, Symbolic World*, ও জীন্স-এৰ *Mathematical Mind* প্ৰভৃতি তত্ত্ব নিয়ে জোড়, আলোচনা কৰেছেন। কংফচেন্স মনে কৰেন এই হাঁটো পহাই ভুল পহা; এই হাঁট পথ অমুসৰণ কৰলৈ আমৰা কোনদিনই ‘দর্শন’ৰ তাৎপৰ্য বুৰাতে পাৱব না। এখানে লক্ষ্য কৰবার বিষয় হচ্ছে এই যে, বিজ্ঞানেৰ ক্ষেত্ৰে দৰ্শন-ঘৰ্যা মনোভাবেৰ সমালোচনা কৰেছেন এমন চিন্তাশীল লেখক অনেক আছেন। কিন্তু কংফচেন্সেৰ আলোচন-পদ্ধতি এঁদেৱ সকলৈৰ চাইতে ভিন্ন। শ্ৰীমতী স্টেবিং তাঁৰ *Philosophy and the Physicists*—বইতে এডিংটন ও জীন্স-এৰ মতবাদ আলোচনা প্ৰসংগে বলেছেন যে এঁদেৱ মত আমৰা ততটুকুই গ্ৰহণ কৰব যতটুকু তাঁৰা পদাৰ্থবিজ্ঞানী (Physicist) হিনাবে আমাদেৱ দেবেন। ঈশ্বৰ বা পৱলোক সংস্কে তাঁদেৱ যদি কোন মত থাকে ক্ষতি নেই, কিন্তু সে-মত এডিংটন ও জীন্স-এৰ ব্যক্তিগত মত। কাজেই শুন্দ পদাৰ্থবিজ্ঞানেৰ মধ্যে তাঁদেৱ প্ৰবেশ কৰবাৰ অধিকাৰ নেই। রাসেল তাঁৰ “On the Scientific Method in Philosophy”\* নামক প্ৰক্ৰিয়া বলেছেন যে দৰ্শনেৰ পক্ষে বিজ্ঞানেৰ বিশ্লেষণ-পদ্ধতি গ্ৰহণ কৰাই প্ৰশংসন। কিন্তু বিজ্ঞানেৰ অনু-

\* Russell: *Mysticism and Logic and other essays* pp. 100-119.

সন্ধানের ফলগুলি দর্শনের বিষয়বস্তু হতে পারে না। জ্ঞানরাজ্যের ধারাতীর বিষয়বস্তুর সমন্বয় করে দর্শনশাস্ত্র গড়ে উঠে না। জ্ঞানরাজ্য থেকে বিশেষ বিশেষ বস্তুকে বিশ্লিষ্ট করে নিয়েছে দর্শন। কৃষ্ণজ্ঞ যে অর্থে “দর্শন” (Philosophy) কথাটি ব্যবহার করেছেন, রামেশ্ব অবশ্য মে অর্থ গ্রহণ করেন নি। তবু দৃঢ়নেই এই বিষয়ে একমত যে বিজ্ঞানের বিষয়বস্তু হচ্ছে তথ্য (fact) কিন্তু একটি তথ্যের সঙ্গে অপরটির সমন্বয় হচ্ছে কিনা, অথবা তথ্যের জ্ঞান-সন্তানবন্না (knowability) কতটুকু—এ সকল প্রশ্ন বিজ্ঞান-রাজ্যের বাহিরে। রামেশ্ব-এর আলোচনার মধ্যে যে কথাটি স্পষ্ট হয়ে দেখা দিয়েছে তা হচ্ছে এই যে বিভিন্ন বিজ্ঞানের অন্তসন্ধানের ফলগুলির সমন্বয় ও সামঞ্জস্য ঘটালেই তা’ দর্শন হয়ে উঠে না। কৃষ্ণজ্ঞ এই মতের অন্ততম সমর্থক। রামেশ্ব-এর যুক্তি হচ্ছে এই: ব্যাপক ও স্থির সিদ্ধান্ত বলে’ আজ বিজ্ঞান থাকে গ্রহণ করছে আগামী কাল সেই সিদ্ধান্তের ক্রপাস্ত্র ঘটতে পারে; কারণ বিজ্ঞানীর গবেষণার ফল কি দাঁড়াবে তা আগে বলা যায় না। বিভীষিত, বিজ্ঞানের অন্তসন্ধান-ক্ষেত্রের একটি নির্দিষ্ট সীমাবেধ আছে। বিজ্ঞান কতকগুলি বিশেষ ধরণের তথ্য নিয়ে কাজ করছে এবং আজ যে প্রত্যয় বা উপকৰণ ঘটেছে তারই প্রতিষ্ঠাতৃমতে সে আগামী কালের তথ্যের সংযোজন করছে। কাজেই সমগ্র বিশ্বব্রহ্মাণ্ড নিয়ে বিজ্ঞানের আলোচনা চলতে পারে না। কৃষ্ণজ্ঞ রামেশ্ব-এর সঙ্গে এই বিষয়ে একমত হলেও তাঁর যুক্তি অক্ষত। কৃষ্ণজ্ঞের মতে দর্শনের (Philosophy) আলোচ্য বিষয় স্বয়ংসৎ বস্তু (self-subsistent object)—এ বস্তু বিজ্ঞানের আলোচ্য বস্তু থেকে আলাদা।

কৃষ্ণজ্ঞের মতে চরম সত্তা বিষয়ী (Subject) বা বিষয় (Object) —কোনোটিই নয়। চরম সত্তা অনিদেশ্য (Indefinite); তা হচ্ছে সচিং (Consciousness)। এই সচিং-এর স্তরভেদ দেখানোই কৃষ্ণজ্ঞের মৌলিক, নিজস্ব দান। কৃষ্ণজ্ঞ বলেছেন অনিদেশ্য সচিং যখন নির্দিষ্টকরণে প্রতিভাত হয় তখন তার প্রকাশের চারটে স্তর লক্ষ্য করা যায়: শুরু চিন্তা (empiric thought), শুল্ক বিষয়গত চিন্তা (pure objective thought), আধ্যাত্মিক চিন্তা (spiritual thought), এবং অতিক্রান্ত চিন্তা (transcendental thought)। প্রথম পর্যায়ের আলোচনা হচ্ছে বিজ্ঞানের লক্ষ্য। শেষ তিনটি স্তর দর্শনের আলোচ্য বিষয়। কৃষ্ণজ্ঞ বিভীষিত স্তরের আলোচনার নাম দিয়েছেন “Philosophy of the Object” তৃতীয়টীর নাম “Philosophy of the Subject” এবং চতুর্থটির নাম “Philosophy of truth”।

বিজ্ঞান বিশ্লেষণের সাহায্যে ইন্দ্রিয়গ্রাহ বস্তুর চরম সত্তাকে পারার চেষ্টা করে; কাজেই বিজ্ঞানের বিষয়বস্তু হচ্ছে তথ্য (fact) কিন্তু সত্য (truth) নয়। ‘সত্য’ যখন বিষয়বস্তু আলোচনার বস্তু হবে তখনই আমাদের চিন্তন দর্শনের কোঠায় এসে পড়বে। দর্শনের জগৎ হচ্ছে শুল্ক চিন্তার জগৎ। দর্শনের বিষয়বস্তু অনেক সময় সাধারণের কাছে কাননিক বলে মনে

ইতে পারে ; কিন্তু আসলে তা কাজনিক নয় । দার্শনিক চিন্তা কৃতকগুলি বচনের (judgment) সমষ্টিমাত্র নয় । কারণ, বাচনিক সত্তা (judgmental content) বিজ্ঞানের বাজে সীমাবদ্ধ । যদিও দর্শনের বিশ্লেষণ ও সিদ্ধান্ত বচনের সাহায্যে প্রকাশ করতে হয়, তবু মনে রাখতে হবে যে সে বচনগুলি 'existential judgment' নয় । যাঁরা মনে করেন বিভিন্ন বিজ্ঞানের সিদ্ধান্তগুলি সংগ্রহ করে একটা সমষ্টির সাধন করাই দর্শনের কাজ তাঁরা আসলে ভুল করেন । প্রকৃতপক্ষে বিজ্ঞানের সঙ্গে দর্শনের তক্ষণ মৌলিক—এখনে রয়েছে পক্ষতি ও বিষয়বস্তুর তক্ষণ । দর্শন বিশ্লেষণ করে স্বতঃসিদ্ধ, স্বাক্ষরী বস্তুর সত্তা ; বিজ্ঞানের আলোচ্য বিষয় স্বতঃসিদ্ধ এবং স্বাক্ষরী নয়, তা হচ্ছে মূর্ত (empirical) বিষয় । দর্শনের সংজ্ঞা নিরূপণ করতে গিয়ে তাই কৃষ্ণচন্দ্র বলেছেন : "Philosophy is self-evident elaboration of the self-evident and is not a body of judgments. The self-evident is spoken, but is not spoken of."\*

কৃষ্ণচন্দ্র দর্শন বলতে কখনই জ্ঞানবাজের সামগ্রিক সমষ্টি (total synthesis) বোঝেন না । তাঁর মতে দর্শনের একটা নির্দিষ্ট সীমাবেদ্ধ আছে । এই সীমাবেদ্ধ অতিক্রম করে জীবনের সমস্ত প্রকাশ ও পরিচয়কে দর্শনের বাজে চুকিয়ে নিলে দর্শনের অর্থযোগ্যতা করা হয় । কৃষ্ণচন্দ্র বলেছেন :

"There is the problem of piecing together the results of the sciences into a world-view. The synthesis wanted is sometimes imagined to be the generalisation of the primary laws of the sciences into more comprehensive laws. To suppose, however that it can be accomplished by philosophy without the employment of the distinctive technique and method of science would be nothing short of a presumptuous folly."

আগেই বলা হয়েছে, কৃষ্ণচন্দ্রের মতে দর্শনের কাজ হচ্ছে স্বয়ংসর্বস্ব বিষয়ের (self-subsistent object) বিশ্লেষণ ও বোধ । এই 'বিষয়' অবগুজ্জ্ঞানের (knowledge) বিষয় নয়, এ হচ্ছে সাধনার (meditation) বিষয় । কৃষ্ণচন্দ্রের সাধনা হচ্ছে অবেষ্ট, স্বাক্ষরী বিষয়ী (Subject) বা সম্ভিং (Consciousness)-কে উপলব্ধি করবার সাধনা । এই সাধনার মূল লক্ষ্য সবকে আমরা যাতে বিজ্ঞান না হই, সেজন্ত কৃষ্ণচন্দ্র ধর্ম, বিজ্ঞান, সৌন্দর্যতত্ত্ব ও দর্শনের সীমাবেদ্ধ নির্দিষ্ট করে টেনেছেন ।

কৃষ্ণচন্দ্র তাঁর দর্শনে চরম সত্ত্বার (ultimate reality) কি পরিচয় দিচ্ছেন ? আগেই বলা হয়েছে চরম সত্ত্বা, কৃষ্ণচন্দ্রের মতে, বিষয়-বিষয়ীভোক বহির্ভূত এক অনিদেশ্য সম্বিধি । এই সম্বিধি বাস্তব (real) বলা চলে না । কারণ বাস্তব-অবাস্তব এই ভেদ বাচনিক জ্ঞানের (judgmental knowledge) ক্ষেত্রে সীমাবদ্ধ অথচ অনিদেশ্য চরম সত্ত্বা (the Indefinite) বাচনিক জ্ঞানকে অতিক্রম করে আছে । তা ছাড়া, বাস্তব-অবাস্তব এই

\* *Contemporary Indian Philosophy.* p. 75.

জ্ঞাতীয় বিশ্বাস্তাক কথা জ্ঞানভাবের পরে ব্যবহার করা যেতে পারে; তার আগে নয়। এই প্রসঙ্গে কাট-এর সঙ্গে কৃষ্ণচন্দ্রের মতের তুলনা করা যেতে পারে। কাট বলেছেন চরম সত্তা অঙ্গেয়। কিন্তু কৃষ্ণচন্দ্র মনে করেন যা অঙ্গেয় তাকে সং (real) বলা চলে না। চরম সত্তার পরিচয় দিতে গিয়ে কৃষ্ণচন্দ্র যে সব কথা বলেছেন তাতে স্পষ্ট বোধ যাব যে তাঁর দার্শনিক চিন্তার উপর কাট-এর দর্শন এবং জৈন দর্শনের স্থানবাদ ও অনেকান্তবাদ স্থগভীর প্রভাব বিস্তার করেছে।

কাট-এর মতে দর্শন আমাদের যা দেয় তা হচ্ছে বাচনিক জ্ঞান; সে জ্ঞান অব্যাচিবাবী ও সার্বিক হতে পারে কিনা তাই কাট-এর প্রধান আলোচ্য বিষয়। কাট-এর মতে আত্মা সম্পূর্ণ অঙ্গেয়; কারণ জ্ঞান হচ্ছে ইলিম্রোপতা (sense-datum) ও ভাবস্থৰে (categories) সময়। কাট জ্ঞাতা বা প্রমাতা অর্থে ‘আত্মা’ কথাটি ব্যবহার করেছেন। আত্মাকে জ্ঞানবাব যতই চেষ্টা করিনা কেন আত্মা কখনই ইলিম্রান্তবের বিষয় হয় না। যদিও আত্মা বা প্রমাতা সকল বিষয়-জ্ঞানের ভিত্তিস্থরণ বর্তমান থাকে তবুও প্রমাতা নিজে জ্ঞানের বিষয় হতে পারে না। আমি চোখের সাহায্যে সব দিছু দেখি অথচ আমার চোখকে দেখতে পাই না; তেমনি প্রমাতা সকল জ্ঞানের ক্ষেত্রে অপরিহার্য ভিত্তিস্থরণ বর্তমান থেকেও অব্যেষ্ট। প্রমাতার সাহায্যে বিষয়ের জ্ঞান সম্ভবগ্রহ হয়; কাজেই প্রমাতা বিষয়রপে জ্ঞেয় হয় না। এই হল কাট-এর বক্তব্য। কৃষ্ণচন্দ্র এ মত সমর্থন করেন না। তিনি বলেন যে আত্মা ‘বিষয়’রপে অঙ্গেয় হ’লেও একেবারে অঙ্গেয় নন। অংশের আত্মাকে আনন্দার উপায় আছে। এই জানা অবশ্য চিন্তনের সঙ্গে সম্পর্যান্তভুক্ত নয়। কৃষ্ণচন্দ্র তার *Subject as Freedom* (1930) বইটিতে বিষয়ের সম্পর্ক থেকে অসঙ্গ বিষয়ী কত রকমে মুক্তি লাভ করতে পারে তারই আলোচনা করেছেন। মনোবিজ্ঞানী যে প্রাথমিক অনুভূতির (primary sensation) আলোচনা করেন তার সঙ্গে জ্ঞানত্বের আলোচ্য চিন্তন (thought) এবং বিষয়ীর (subject) সামঞ্জস্য সম্ভব বিনা এই প্রশ্নের বিচার করেছেন কৃষ্ণচন্দ্র। এ বিষয়ে কাট-এর সঙ্গে কৃষ্ণচন্দ্রের দৃষ্টিভঙ্গীর পার্থক্য স্ফূর্পিষ্ঠ। এই প্রসঙ্গে কৃষ্ণচন্দ্র বৌদ্ধ, বৈদানিক ও দক্ষিণ হেগেলীয় মতবাদের সমালোচনা করেছেন।

প্রশ্ন হতে পারে: বিষয়-বিষয়ী তেদ থেকে মুক্ত অনিদেশ্য স্থিতিকে উপলব্ধি করা যাব কি ভাবে? এইখানেই কৃষ্ণচন্দ্র দার্শনিকের জীবনে সাধনার উপযোগিতা অপরিহার্য বলে স্বীকার করেছেন। একথা স্পষ্ট করে কৃষ্ণচন্দ্র দেখিয়েছেন যে, যে মৌলিক তত্ত্ব থেকে আমাদের জ্ঞানের উন্নত হচ্ছে তাকে নির্দিষ্ট করে জ্ঞাতা বা জ্ঞেয় কিছুই বলতে পারি না। কাজেই তাকে অনিদেশ্য (Indefinite) বলা হয়েছে। অনিদেশ্য কেন নির্দিষ্টের মধ্যে কৃপ পরিশৃঙ্খ করল এ প্রশ্নের মীমাংসা হয় না। তবে অনিদেশ্যের উপলব্ধি সম্ভবগ্রহ। কৃষ্ণচন্দ্রের দর্শনে এ বিষয়ে কোন অস্পষ্ট রহস্য নেই।

অনিদেশ্য যদিও নির্দিষ্ট বিষয়-জ্ঞানের মধ্যে ধৰা দিতে চায় না তবুও সকল বিষয়-জ্ঞানের মধ্যে এই অনিদেশ্য প্রচলনাবে অনুস্থুত হয়ে আছে। অনিদেশ্যের পটভূমিকায় আমাদের নির্দিষ্ট বিষয়-জ্ঞান সম্বৃপ্ত হচ্ছে। কিন্তু অনিদেশ্য ও নির্দিষ্টের সীমাবেধে কোনদিনই স্থির নয়; তা ক্ষণে ক্ষণে বদলে যাচ্ছে। নির্দিষ্ট বিষয়কে যেমন মননক্ষিয়ার সাহায্যে জানতে পারি, অনিদেশ্যকে পাবার চেষ্টা করলে গেছেন তাকাতে হবে। অনিদেশ্যকে উপলব্ধি করবার উপায় হচ্ছে বস্তু-বিষয় থেকে আমার চিন্তাকে ধীরে ধীরে সরিয়ে প্রমাতার উপর গ্রস্ত করা; এ সাধনার জন্য যে মনের প্রয়োজন তা নেতৃত্বাচক (negative)।

কৃষ্ণচন্দ্ৰের প্রকাশিত প্রথম বই হচ্ছে *Studies in Vedantism* (1909)। এই বইতে তিনি বেদান্তের ইতিহাস আলোচনা করেন 'নি'; বেদান্তের তত্ত্বগুলির উপর নতুন আলোকপাত করেছেন। বেদান্তে মনোবিজ্ঞান, বেদান্তের চরম তত্ত্ব ও বেদান্তের তর্কশাস্ত্র (logic)—এই তিনটি বিষয়ের আলোচনায় তিনি নতুন তথ্যের ও নতুন ভাবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। তিনি তাঁর বইটির ভূমিকায় লিখেছেন যে এই বইটি হল 'বেদান্তের ভিত্তির উপর নতুন স্থষ্টি'; অবশ্য সে স্থষ্টির সার্থকতা ও যাথার্থ্য সম্বন্ধে মতভেদ ধাকতে পারে' (problematic constructions on Vedantic lines)। দার্শনিকের চিন্তারাজ্যে স্থাধীনতা আছে; কাজেই এ জাতীয় নতুন স্থষ্টিতে পূর্বসূরিদের প্রতি অশ্রদ্ধা প্রদর্শনের কোন কথা নেই (exegetical interpretation inevitably shades off into philosophical construction; and this need not involve any intellectual dishonesty)। অন্তর্বলেছেন : "A true philosophic system is not to be looked upon as a soulless jointing of hypotheses; it is a living fabric which, with all its endeavour to be objective, must have a well-marked individuality." \* কৃষ্ণচন্দ্ৰের দর্শনে এই স্বকীয়তা বা বৈশিষ্ট্য আছে যা তাঁর চিন্তাকে অন্ত পাঁচজন দার্শনিকের চিন্তা থেকে পৃথক করে রেখেছে। *Studies in Vedantism*—গুহ্যে তিনি বৈদান্তিক মায়াবাদের সঙ্গে পাশ্চাত্য দার্শনিকদের, বিশেষত কার্ট, হেগেল ও হার্বার্ট স্পেন্সার-এর মতের যে তুলনামূলক সমালোচনা করেছেন, তাতে কৃষ্ণচন্দ্ৰের স্বজ্ঞনী প্রতিভাৰ পৰিচয় মেলে। বৈদান্তিক দৃষ্টিভঙ্গী নিৰে তিনি হিউম ও তাঁৰ শিষ্যদের চিন্তাপ্রণালীৰ বিচাৰণ করেছেন। তাঁৰ একটি গ্ৰন্থকে কৃষ্ণচন্দ্ৰ মায়াবাদের তিনটি স্তৱ দেখিয়েছেন এবং অনৰ্বচনীয় ধ্যাতিবাদের সঙ্গে মায়াবাদের সামঞ্জ্য কোথায় সেদিকেও তিনি ইঙ্গিত করেছেন।†

\* *Studies in Vedantism* p. ix.

† *Proceedings of the First Indian Philosophical Congress*, 1925, pp. 45-57.

\* কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ে কান্ট-এর দর্শন সংস্কৃতে যে ধারাবাহিক বক্তৃতা করেছিলেন তা দর্শনালুরামী ব্যক্তির কাছেই অমূল্য সম্পদ। সাংখ্য ও বেদান্ত দর্শনের পরিপ্রেক্ষিতে বিচার করলে কান্ট-এর দর্শনে কি কি রূপান্তর ঘটতে পারে তারই বিচার করেছেন কৃষ্ণচন্দ্র। এই বক্তৃতাগুলি পুস্তকাকারে প্রকাশিত হ'লে কেয়ার্ড, প্রিচার্ড, নরম্যান কেম্প-শ্বিথ ও পেটন প্রত্তি কান্ট-ভাষ্যকারদের চাহিতে কৃষ্ণচন্দ্রের দান কোন অংশে কম বলে গ্রহণ করা যাবে না।

কৃষ্ণচন্দ্র যুক্তির তৌক্ষ ছুরিকা দিয়ে জ্ঞানরাজ্যের সকল বস্তুকে বিশ্লেষণ করে সত্যের সংস্কান করেছেন। এই বিশ্লেষণের মধ্যে তিনি ভারতীয় দৃষ্টিভঙ্গী অঙ্গুশ রেখেছেন অর্থ মৌলিক চিন্তাও পরিবেশন করেছেন। দর্শনের সঙ্গে জীবনের নিবিড় ঘোগাঘোগ আছে—এই সত্যটি অস্তুত করেছেন কৃষ্ণচন্দ্র। তাই একথা বিশ্বাস করবার যথেষ্ট কারণ আছে যে ভাবীকালৰ সাধকদের কাছে কৃষ্ণচন্দ্রের দর্শন যথেষ্ট আনন্দ দেবে এবং সঙ্গে সঙ্গে নতুন চিন্তার খোরাক জোগাবে। বহু বছর পূর্বে চণ্ডননগরে অনুষ্ঠিত এক সভায় তাঁর অভিভাবণে কৃষ্ণচন্দ্র বলেছিলেন যে, কেবল রাষ্ট্র বা সামাজিক ক্ষেত্রে নয়, চিন্তার রাজ্যেও আমাদের স্বরাজ অর্জন করতে হবে। রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা আজ আমরা পেয়েছি; কিন্তু চিন্তার দৈন আমাদের জাতীয় জীবনকে কল্যাণিত করে রেখেছে। প্রাচীন ভাবতে চিন্তার যে প্রসার, প্রভাব ও মর্যাদা ছিল আজ তা নিষ্পত্ত হয়ে পড়েছে। তাই আজ আমাদের চিন্তাজগতে উত্তর-সাধকের কর্তব্য হচ্ছে আমাদের সংস্কৃতি ও সাধনার মূল সূত্রটিকে জাতীয় জীবনের সকল ক্ষেত্রে অব্যাহত ও অঙ্গুশ রাখা। এই দিক দিয়ে স্বাধীন চিন্তার পথকর্তা এবং জাতীয় প্রচেষ্টার অগ্রতম প্রবর্তক কৃষ্ণচন্দ্র তত্ত্বাচার্য। একথা যেন আমরা বিস্মিত না হই।

## আজ্ঞাধারী স্বকুমার

( ১৯০৩—০৭ )

অধ্যাপক—বিনয়কুমার সরকার

[**পরিচিতি** :—অগ্রীয় স্বকুমার চট্টোপাধ্যায় সে যুগে প্রেসিডেন্সি কলেজের একজন মেধাবী ছাত্র ছিলেন। পরবর্তিকালে তিনি ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেট হন এবং কর্মদক্ষতার গুণে বাংলা সরকারের রেজিস্ট্রেশন বিভাগের ইন্সপেক্টর-জেনারেল পদে উন্নীত হইয়া অবসর গ্রহণ করেন। তাঁহার কথা শ্রীযুক্ত পুপুরামী দেবী “পুণ্যকাহিনী” নামক পুস্তকে পিতার স্মৃতিপূর্ণ করিয়াছেন। এই পুস্তকে তিনি শ্রদ্ধার সহিত স্বকুমারবাবুর জীবনের নানা ঘটনা বর্ণনা করিয়াছেন এবং পিতৃবন্ধুগণের কর্মকৃতি রচনাও প্রকাশ করিয়াছেন। এই রচনাগুলির মধ্যে স্বকুমারবাবুর সতীর্থ বিশিষ্ট বন্ধু অধ্যাপক বিনয় সরকার মহাশয়ের

“আড়াধারী স্বরূপার” লেখাটি আমরা কলেজ ম্যাগাজিনের এই সংখ্যায় পুনর্মুদ্রিত করিতেছি। এই লেখাটির মধ্যে অতি অল্প পরিসরে অধ্যাপক সরকার কেবল সমসায়িক মেধাবী ছাত্রগণের নামই উল্লেখ করেন নাই,—সঙ্গে সঙ্গে সেই যুগের নানা আনন্দালনের বিষয়েও সংক্ষেপে উল্লেখ করিয়াছেন। সাহিত্যিক ডক্টর নরেশচন্দ্র সেনগুপ্ত, অধ্যাপক ডক্টর রাধাকুমার মুখোপাধ্যায়, অধ্যাপক স্বর্গীয় নরেশচন্দ্র ষেষ, প্রসিদ্ধ ব্যবহারাজীব ও সাহিত্য দার্শনিক শ্রীযুক্ত অতুলচন্দ্র গুপ্ত; বিখ্যাত প্রস্তাবিক স্বর্গীয় রাধালালদাস বন্দ্যোপাধ্যায়; ভারতীয় সাধারণতন্ত্রের রাষ্ট্রপতি ডক্টর রাজেন্দ্র প্রসাদ প্রভৃতি মনীষিগণ অধৰ শতাব্দী পূর্বে কলেজে এবং হস্টেলে কিভাবে ছাত্রজীবন যাপন করিতেন, বর্তমান সময়ের ছাত্রগণ তাহা পড়িয়া কোতুক অন্তর্ভুব করিবেন।]

১৯০৩ সালের জুন মাসের শেষাশেষি। ইডেন-হিন্দু হস্টেলের নয়া বাড়ীর দোতলায় দিঁড়ির সামনের বারান্দা। বনোআরি খাবারওয়ালার চাঙ্গরিতে লুটি তরকারি, মাংস, সন্দেশ রসগোল্লা ইত্যাদি মাল সাজানো। সম্মুখে খেলার মাঠ।

জিতেন বাগচির সঙ্গে একটা ছোকরা দোড়াইয়া রসগোল্লা খাইতেছে। পাশের ঘর হইতে বাহির হইয়া আসিয়া জিজাম—“কীরে তুই আবার কে?” বলিল :—“স্বরূপার চ্যাটার্জি।” “কোথ থেকে?” “মেদিনীপুর।”

“তুই কে?” “বিনয় সরকার।” কোথ থেকে? “মালদা।”

ব্যস্ত। এই স্থৰ।

জিতেন অক্ষ কথে। বাড়ী তার বহরমপুরে। অক্ষ কথিয়েদের দলে ছিল মরমন-সিংহের নরেশ ঘোষ। সে অবশ্য হস্টেলে থাকিত না। আর একজন, সারদা মাইতি। বাড়ী বীরভূম; ওর ঘর ছিল পুরনো বাড়ীর দোতলায়। স্বরূপার ইত্যাদির সঙ্গে তার দহরম-মহরম ছিল বেশ। একালে নরেশ ছিল প্রেসিডেন্সি কলেজের অধ্যাপক। সারদা পাটনার ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেট। জিতেনও অক্ষের প্রফেসর। অল্প বয়সে মারা যায়।

আমাদের এই আড়ার “খুড়ো” ছিল মনোরঞ্জন মৈত্রে। নয়া বাড়ীর নীচের তলায়,—নাইবার কলের কাছে ছিল তার ঘর। কাজেই তেল মাখিবার সময় গুলতান জমিত তার ঘরে দস্তরমতন। ফরিদপুরের ছেঁড়া। একটু-একটু “বাঙাল”-“বাঙাল” আওয়াজ। তবে নরেশের মত নয়। নরেশের “চ-টা” আর “জ-টা” কোন দিনই মেরামত হইল না। মনোরঞ্জন ছিল সংস্কৃত পঞ্জীয়। যখন-তখন স্বরূপার আসিয়া বলিত—“চ, খুড়োর ঘরে গিয়ে সংস্কৃত শ্লোক শুনে আসি।” নরেশ আর সারদাও অনেক সময় হাজির থাকিত। গ্রীতিমত পঞ্জীয় পাঠ। লোক জুটিত টের। কিবারাজ্জ্বলীয়, শিশুপালবধ ইত্যাদি বইয়ের কথা মনে পড়িতেছে। কিছুদিন প্রোফেসরি করার পর মনোরঞ্জন ডেপুটি হইয়াছিল।

১৯০৪ সালের অক্টুবর গুপ্ত হস্টেলে থাকিত না। প্রেসিডেন্সি কলেজের বারান্দায় সে ছিল এই আড়ারই অঞ্চলম ধূরঙ্গ। স্বরূপার ফাঁকে-ফাঁকে অতুলের তক্ষাতকি শুনিতে

আসিত। অতুলের কথাৰ ডঙ ছিল টানা-টানা। এখনো প্রায় সেই রকমই আছে। হাইকোর্টেৰ আওয়াজ শুনি নাই। ঘৰোআ বৈঠকেৰ বলা-কওয়াৰ টানই বলিতেছি। হস্টেলে তাৰ বড় বেশী আনাগোনা ছিল না। গন্তীৰ গোছেৰ দার্শনিক। একালেও প্রায় তাই। বোধ হয় প্রথম চৌধুৰীৰ ("বীৰবলেৰ") সঙ্গে গা-ৰেঁষা-ৰেঁষি কৰিয়া কিঞ্চিৎ কিছু সামাজিক মাঝুষ হইয়াছে।

হষ্টেলেৰ বাসিন্দা ছিল নলিন চক্ৰবৰ্তী। পুৱানো বাড়ীৰ দোতালায়। দৰ্শন-পড়ুআ। আজডাখারী ছিল মন্দ নয়। স্বৰূপীয়াৰেৰ সঙ্গে বাংলা সাহিত্যেৰ চৰ্চা চালাইত। দেশ তাৰ বণ্ডুৱাৰ। একালে উকিল। স্বৰূপীয়া একদিন নলিনকে বলিল—“বিনৱটা বাংলা সাহিত্যে আমাড়ি, দেতো একবাৰ বৰি বাবুৰ কিছু শুনিসো।” মোহিত সেনেৰ সম্পাদিত একটা বই হষ্টেলে নলিন পড়িতে আৱস্থ কৰিল—“সম্যাসী উপগুণ্ঠ”ইত্যাদি। যতই পড়িতেছে ততই আমি মাত্ হইতেছি। মুখে আৱ রা বাহিৰ হইতেছে না। যাকে বলে অবাক। শেষ পৰ্যন্ত শুনিয়ামঃ—“আজি রজনীতে হয়েছে সময় এসেছি বাসবদত্ত।” যেই থামিল আমি ছটকট কৰিতে লাগিলাম, আনন্দে আৱ বিশ্বে। ভাবিলাম আৱও বোধ হয় থামিকটা আছে। দেখিলাম আৱ নাই। আমি ত হতভম্ব। আমাৰ ভ্যাবাচ্যাকা অবস্থা দেখিয়া নলিন ও স্বৰূপীয়া একসঙ্গে বলিয়া উঠিল—“কীৱে, বাংলা সাহিত্য কিছু নয়? না?” জবাৰ দিলামঃ—“হঁ। কৰিতা বটে। “আঁট্” (শিঙ্গ) বটে। ঐ রকম তাৰে হঠাত এসে থেমে গেল? উঃ কী বাহাহুৰি;” তখন স্বৰূপীয়াৰেৰ সঙ্গে আমৰা সকলে প্রেসিডেন্সি কলেজেৰ তৃতীয় বাৰ্ষিকে (১৯০৩-০৪)।

১৯০৪ সালেৰ কথা। হস্টেলেৰ ফটকেৰ সামনে দাঁড়াইয়া স্বৰূপীয়া, মনোৱজন, নলিন আৱ অগ্নাত সকলকে লম্বা গলায় বলিতেছেঃ—“সাবদা মাইতি কী ব'লেছে শুনেছিস? আমি ওখানে উপস্থিতি। জিজ্ঞাসা কৱিলামঃ—“কৈ? অনেকদিন তো তাৰ টিকি দেখা যায় না?” “শোনু। বলছেঃ—‘ভাই, বিবেকানন্দ হষ্টেলে বিবেকেৰ আনন্দ হ'লো কিমা জানি না। কিন্তু উদৱানন্দ তো হয় নি। তাই আৱাৰ অধম-তাৱল বি'ন্দু হষ্টেলেই পুনৰুৱিকো ভব?’” সেই সময় যেছুআবাজাৰ ট্ৰাই আৱ আমহার্ট ট্ৰাইটেৰ মোড়ে একটা ‘ছাত্রাবাস কামৰে হয় বিবেকানন্দৰ নামে। বিবেকানন্দৰ মৃত্যু ১৯০২ সালে।

অলগাইগুড়িৰ শাস্তিনিৰ্ধান রায় একদিন স্বৰূপীয়াৰেৰ সঙ্গে হাত-পা নাড়িয়া বক্ষতা কৰিতেছে। বকাবকিৰ মৃদাঃ—“বোলপুৰেৰ শাস্তিনিকেতনে রবিঠাকুৱেৰ অক্ষয়াশ্রম।” স্বৰূপীয়া বলিলঃ—“চল একবাৰ গিয়ে দেখে আসি।” শাস্তি হষ্টেলেই থাকিত। আজকাল চারেৰ বেপায়ী। রবিবাৰ ব্ৰাহ্মসমাজেৰ গান শুনিয়া আসিত আৱ বলিতঃ—‘সমাজে গেলে আমি বেশকিছু ইল্পেটাস (উদীপনা) পাই।’

দৰ্শন-পড়ুআ মনোমোহন বহুৰ সঙ্গে স্বৰূপীয়াৰ বকাবকি কৰিতেছে। প্রেসিডেন্সি কলেজেৰ বারান্দায়। সেখানে হাজিৰ ছিল রাখাল ব্যানার্জী (একালেৰ মহেঝেদড়োৱ

উদ্ধার কর্তা) আর বিজয় বন্ধু (একলের মেঅর)। সকলেই বলিল :—“আরে বিনয়, আমাদেরকে একদিন তোর ডন সোসাইটির তীর্থে নিয়ে চল। শুনে আসি সতীশ মুখার্জির বক্তৃতা। দেখি কার পাল্লার পড়েছিব।” পরের দিন হঠেলের কল-তলায় বিশ-পঁচিশ জনের হৈ-হৈ-রৈ-রৈ’র ভিতর স্কুলার সকলকে বলিতেছে :—“জানিস্ ডন সোসাইটীতে বিনয় কী পড়তে যায়? স্থও কিছু নয়, দুঃখও কিছু নয়। বাঃ, মাঝুষগুলো গাছ-পাথর নাকি রে? স্কুলার পশ্চিত নীলকণ্ঠ গোপ্যামীর গীতা বাখ্যা শুনিয়া আসিয়াছিল। ছাপরার রাজেন্দ্র-গ্রন্থাদ, মনোমোহন ইত্যাদি অনেকেই ছিল। “রাজেন্দ্র” আমাদের এক ক্লাস নীচে পড়িত। হঠেলে থাকিত নয়া-বাড়ীর নীচের তালায়। রাধাকুমুদের তদ্বিবে সে ডন সোসাইটীতে আমাদের গুরু-ভাই। আজকাল রাজেন্দ্র ডমিনিয়ান-ভারতের থান্ত-সচিব। রাধাকুমুদ মুখার্জি বয়সে ও ক্লাসে আমাদের অনেক বড়।

বঙ্গীয় সাহিত্য পরিষদের সভা হইতে একদিন স্কুলার মনোরঞ্জন, নবৰেশ, শাস্তি ইত্যাদির সঙ্গে ফিরিতেছি। সন্ধ্যার পর। শীতকাল। ১৯০৩ কিম্বা ১৯০৪। আপার সারকুলার রোডে তেল কল, স্কুলকুরি কল, ময়দার কল ইত্যাদি কলের আবহাওয়া। ধোঁআয় আর ধূলায় সকলেরই চোখ কট-কট করিতেছে। অস্থির হইয়া স্কুলার বলিল :—“এই জন্যই তো গবর্নেন্ট প্রেসিডেন্সি কলেজটাকে কলিকাতা হইতে সরাইতে চায়। খুব ভাল প্রস্তাৱ নয় কি? ব্যবসা-বাণিজ্যৰ কেন্দ্ৰ কলিকাতা, রাজনৈতিক আন্দোলনের কেন্দ্ৰ কলিকাতা। এইখানে কি লেখাপড়াৰ কেন্দ্ৰ রাখা উচিত? লেখাপড়াৰ জন্য চাই রঁচি ইত্যাদি স্বাস্থ্য-কৰ নিজৰ্ণ জাগৰণ।” ইত্যাদি। আমি বলিলাম উল্টা :—“হটগোলেৰ আৱ ধূলাময়লাৰ ভিতৰই ব্যবস্থা কৰা উচিত লেখাপড়াৰ জন্য। পোৰাকি আবহাওয়ায় মাঝুষ তৈয়াৰী হৰ না। মাঝুষ গড়িবাৰ জন্য বনে জঙ্গলে, লোকজনেৰ বাহিৱে যাওয়া ঠিক নহ।”

তখনকাৰ দিনে দেশেৰ ভিতৰ চলিতেছিল বিশ্বিতালয়-কমিশনেৰ তদন্তসংক্রান্ত তক্তাতকি। সতীশ মুখার্জি, গুৰুদাম ব্যানার্জী, সুরেন্দ্ৰ ব্যানার্জি, (“বেঙ্গলী”), মতি ঘোষ (অমৃতবাজার পত্ৰিকা) ইত্যাদি সকলেই কমিশনেৰ বিৰুদ্ধে।

ৱৰি বাবু “বন্দেশী সমাজ” পড়িলেন দু-তুবাৰ। কলিকাতাৰ ছেলে ছোকৱা মহলে ছলন্তুল। জিতেন, স্কুলার, শাস্তি, নগিন ইত্যাদি সকলেই বহুমুখে তাৰিখ কৰিতেছে। স্কুলার জিজ্ঞাসা কৰিল :—“কীৱে, বিনয়, তুই যে কিছু বলছিস না?” “ভাই, দুটোৱ কোনাটাতেই যাই নি।” “কেন?” ডন সোসাইটীৰ বাৰণ না কি রে? “তা কেন হবে? সতীশবাবু নিজেইতো হাজিৱ ছিলেন, দুবাৰই। হাজিৱ চাকলাদাৰ, রাধাকুমুদ, রবীন্দ্ৰনারায়ণ ঘোষ, রাজেন্দ্র ইত্যাদি ডন সোসাইটীৰ অনেকেই দু-তুবাৰ শুনে এসেছে।”

১৯০৪ সালেৰ বৰ্ষাকালে চৌৰঙ্গীৰ মাঠ থেকে ফিরিয়া আসিয়া হাঁপাইতে হাঁপাইতে স্কুলার বলিতেছে :—“ধৰ্মতলাৰ খবৰেৰ কাগজেৰ অফিসেৰ দেওৱালে কী ছাপা দেখলাম জানিস্? ওয়াৱ ইমিনেন্ট। লড়াই বাধো-বাধো।” “সে আবাৱ কী?” মনোৱঞ্জনকে

স্বরূপার বাণিজ় :—“বিনয়টা আদার বেগোরী, জাহাঙ্গের খবর রাখেনা।” খুব গল্প-গুজব চলিতে লাগিল। ১৯০৪ সালের কথা। কৃষি ভালুক ছাগলকে গিলিতে আসিতেছে।

বাংলাদেশকে দুর্টুকরা করিবে ইংরেজ জাত। বাংলার বাচ্চা তা সহিবে না। টাউন হলে বিলাতী মাল বয়কটের জন্য সভা হইল। ১৯০৫ সালের ৭ই আগস্ট। দ্বিদশী আলো-লনের জন্য। বঙ্গ বিপ্লবের স্মৃতিপাত। ঠিক যেন লড়াই। পরের দিন কলেজে স্বরূপার শাস্তি ইত্যাদি সকলে জিজ্ঞাসা করিল :—“তোকে তো টাউন হলে দেখ লাম না। তুই আবার বিলাতীমালের ভঙ্গ হলি কবে? ডন সোসাইটাতে তো সতীশ বাবু স্বদেশী জিনিয়ের দোকানও খুলেছেন। সেখানেরা তোরা কেনা-বেচাৰ কৰিবাৰ ও তো শিখছিস?”

আমি তখন হিন্দু হচ্ছেল ছাড়িয়া দিয়াছি। সতীশ বাবু, রাধাকুমুর মুখার্জী, রবি ঘোষ, ব্রহ্মবান্ধব-উপাধ্যায় আৰ পণ্ডিত মোকদ্দমা সামাধ্যারীৰ সঙ্গে থাকি, কৰ্ণওয়ালিস ফ্রাইটের উপকাৰ একটা মাঠওয়ালা বাড়ীতে। মাঠটা পাস্তেৰ মাঠ নামে পরিচিত। বাড়ীটাৰ নীচেৰ তালাম ‘ফিল্ড আঞ্চ আকাডেমী’ ক্লাব। সেই ক্লাব ছিল বিপিন পাল, চিত্তরঞ্জন দাশ, বিজয় চাটোর্জি (ব্যারিষ্ঠাৰ), রজত রায় (ব্যারিষ্ঠাৰ), স্ববেধ মলিক (জমিদাৰ) ইত্যাদি জননায়কদেৱ আড়ত। দোতলায় ছিল সতীশ-ব্রহ্মবান্ধবেৰ “মেস”। স্বরূপার, মনোমোহন, শাস্তি ইত্যাদি দুএকবাৰ আমাদেৱ এ মেসে দু' মাৰিয়া গিয়াছিল। আমাৰ হচ্ছেল ছাড়াটা স্বরূপার, মনোৱজন ইত্যাদিৰ পছন্দ-সই ছিল না। বলিয়াছিল :—“হচ্ছেল থেকে গেলেই ভাল কৱতি।” যাহা হউক সতীশ বাবুৰ “বাথানে” ব্ৰজেন শীল, বিপিন পাল, রবি ঠাকুৰ, হীৱেন দত্ত, গুৰুদাস ব্যানার্জি, আশু চৌধুৰী (ব্যারিষ্ঠাৰ), মনোৱজন গুহ্য-কুৰুতা ব্ৰজেন্দ্ৰ কিশোৰ রায় চৌধুৰী (জমিদাৰ) ইত্যাদি সেকালেৰ ইন্ড-চেন্জ-বৰুণ-যমেৰ আসা’ যাওয়া ছিল। এই অধিয়েৰ চৌকিতেও অনেকেই বসিয়া গিয়াছেন।

কলেজ স্কোলৰে “স্বদেশী” সভা। বৃক্ষতা কৱিল স্বরূপার। জিজ্ঞাসা কৱিলাম :—“কী বললি?” স্বরূপারেৰ জবাব :—“কাল কলেজে অতুল বলছিল, ‘দেশটা বড় হ’য়ে গেছে। যেখানেই যাই সকলেই কিছু না কিছু নতুন বলে। আমাৰ পক্ষে বিশেষ কিছু বল্বাৰ দৰকাৰ হয় না।’ ঠিক সেই স্বরেই আমি গেয়ে এলাম।”

প্রেসিডেন্সি কলেজ হইতে “ছুড়েটস ম্যাগাজিন” বাহিৰ হইল (১৯০৫)। স্বরূপার, খুড়োকে’ অতুলকে, নলিনকে, আমাকে, যাকে পায় তাকে ডাকিয়া বলিতেছে—“আৱে তোদেৱ কাছে এই মাসেৰ ছুড়েটস ম্যাগাজিনটা আছে? থাকে তো দে। বড় জৰুৰি। না থাকে তো এই একটা দিছি। নিয়ে যা। ঘৰে বনে এটাকে দুমড়ে-মুচড়ে কালী পেন্সিলেৰ দাগ লাগিয়ে কালই ফেৰৎ দিবি।” আমি জিজ্ঞাসা কৱিলাম—“কাণ্ড কী ৱে স্বরূপার? কী হয়েছে?” “আৱে ভাট, পুলিশ নাকি প্রেসিডেন্সি কলেজেৰ উপৰ চটেছে। প্ৰিন্সি পাল এই কাগজ আৰ বেৰ কৱতে দেবে না।” “তাহলে কাগজটাকে দুমড়ে-মুচড়ে কালী পেন্সিলেৰ দাগ লাগিয়ে ফেৰৎ দিতে বলছিস কেন? ‘প্ৰিন্সি প্ৰিন্সি’ কেন শ’দেড়-হুই কপি

ফেরৎ দিতে হবে। দেখাবো যে, আমরা কাগজটা এখনো বেশী বিলি করিনি। যেগুলো বিলি হয়েছিল সে-সবই ফেরৎ নিরেছে। তাহলে প্রেসিপ্যাল সাহেব পুলিশের কর্তাদেরকে ঘাঁও রাখতে পারবে ?” এই সংখ্যাতে সরকারী শাসন সম্পর্কে নরেশ সেনগুপ্তের কড়া সমালোচনা ছিল এক প্রবন্ধে। নরেশ সেনগুপ্ত আমাদের চেয়ে বয়সে ও ক্লাসে বেশ-বড়। বোধ হয় রাধাকুমারের সহপাঠী। একালে উকিল ও গান্ধিক।

সেই বৎসরই পূজার ছাটুর পর বিশ্ব-বিদ্যালয় বয়কটের ধূম। জাতীয় শিক্ষা পরিষৎ কার্যম হইতেছে। বেঙ্গল আশংকাল কলেজের জন্য তোড়জোড় চলিতেছে। পার্সিভ্যাল সাহেব এম-এ ক্লাসে ইংরেজি পড়াইতে-পড়াইতে কালো মুখ লাল করিয়া দেশের লোকগুলাকে বেশ-কশে দুঃখ জুতা লাগাইলেন। পার্সিভ্যালের গালগুলা আমরা খুবই ভালবাসিতাম। এই গালাগালিগুলি বেশ লাগিল। ক্লাসের পর স্বরূপার বলিতেছে—“দেখলি, তোর দিকে তাকানো আর চোখ রাঙানো ? প্রেসিডেন্সী বয়কট করতে চাস্। তার মানে, পার্সিভ্যাল বয়কট ? পার্সিভ্যাল সাহেবের চেয়ে বড় মাছার পেয়েছিস আর কাউকে ? এ কি পার্সিভ্যালের সহ হয় ? দেশের লীডারগুলা ছেলেগুলাকে প্রেসিডেন্সি হ'তে ভাগিয়ে নিয়ে পরকাল নষ্ট করাতে চায় ? কাজেই পার্সিভ্যালের জুতো !”

হস্টেলের স্বপ্নারণাটে ছিলেন সংস্কৃতের অধ্যাপক কালীপ্রসন্ন ভট্টাচার্য। ডন সোসাইটিতেও সতীশবাবু তাঁকে ডাকিয়া লইয়া বক্তৃতা দেওয়াইয়াছিলেন। একদিন পশ্চিম মশায় ডাকিয়া পাঠাইলেন তাঁহার ঘরে। মনোরঞ্জন আর স্বরূপার সঙ্গে গেল। ঘরে গিয়া দেখিলাধ—শীতলা গালুলি (একালের ডেপুটি) ও অগ্রগত দু-একজনকে। একটা সরকারী চিঠি হাতে দিয়া পশ্চিম মহাশয় বলিলেন—“এই নেও ষ্টেট-স্কুলার্শিপের পরোআনা। আই হোপ ইউ উইল কাম ব্যাক অ্যাজ সিবিলিয়ান।” স্বরূপার আর মনোরঞ্জন পশ্চিম মহাশয়কে বলিল—“ওটা দিয়ে আর কী হবে ? বিনয় ষ্টেট-স্কুলার্শিপ নেবেনা ঠিক ক'রেছে। পশ্চিম মহাশয় বলিলেন—“এ আবার কী কথা ? কে এমন পরামর্শ দিল ?” স্বরূপার বলিল—“ও কারুর পরামর্শ শুনে না। এমন কি ল-কলেজ পর্যন্ত ছেড়ে দিয়েছে। আমরা ওকে কতবার বলেছি—‘অস্ততঃ বি-এলট পাশ ক’রে রাখ। ভবিষ্যতে কখন কী হয় বলা যাব না। তোর নিজেরই হয়ত খেয়াল বদলে যাবে। উকিলিটা তো স্থাধীন ব্যবসা।’” স্বরূপার আইন পাশ করিবার জন্য আমাকে অনেক উস্কাইয়াছে। বলিত—“পরে পশ্চাবি।”

বিশ্ববিদ্যালয়ের পরীক্ষাগুলা বয়কট করার প্রস্তাৱ জননায়কগণের সভায় মণ্ডল হইল না। গুরুদাস বাবু ছোকরাদেরকে ডাকিয়া বলিলেন—“বিশ্ববিদ্যালয় বয়কট করার দ্রবকার নাই। আমরা একটা নয়া বেসরকারী বিশ্ববিদ্যালয়, জাতীয় শিক্ষাপরিষৎ গড়িয়া তুলিতেছি।” স্বরূপার “দেখলি ? গুরুদাস বাবুর মাথা ? সুরকারী বিশ্ববিদ্যালয়ও ছাড়িবেন না। অথচ জাতীয় শিক্ষা পরিষৎও খাড়া কঁরাইবেন। তোদের ডন সোসাইটির প্রেসিডেন্টই তো তিনি।

সতীশবাবুর মেজাজ এখন কোন্দিকে রে ? তোদের চালগুলা ভেস্টে যাচ্ছে দেখছি !”

হচ্ছে স্বরূপারের ঘরে মহা ইউগোল। কোদলের বিষয়—গ্রাশগ্রাল কলেজ। বলিতেছে—“গ্রাশগ্রাল কলেজ, গ্রাশগ্রাল কলেজ শুনতে-শুনতে কান বালাপালা হয়ে গেল তোদের ঐ কলেজে কে যাবে পড়তে ? ইতিহাসও পড়াবে অরবিন্দ ঘোষ, ইংরেজিও পড়াবে অরবিন্দ ঘোষ। এক অরবিন্দের নামে কলেজ চলবে কঠিন রে, গাধা ? এজেন শীলও মাষ্টার হচ্ছেন না, রামেন্দ্র ত্রিবেদীও মাষ্টার হচ্ছেন না। মোহিত সেনও মাষ্টার হচ্ছেন না, প্রফুল্ল রায় জগদীশ বোসও মাষ্টার হচ্ছেন না। কলেজের নাম হবে কিসে ? মোক্ষা সামাধ্যায়ীকেই বা কে চেনে ? রাধাকৃষ্ণ আর রবি ঘোষ তো ছোক্রা মাত্র। বালে-বালে-অষ্টলে সবে ধন নৌলমণি অরবিন্দ ঘোষ !”

১৯০৬ সালে হচ্ছেলের পুরানো বাড়ির নীচের তলায় থাকে বঙ্গেন্দু মুখার্জী। বাড়ী কুঞ্জগর। তাকে আমরা ডাকতাম বাংলার চাঁদ বলিয়া। তখন আমাদের এমএ চলিতেছে। স্বরূপার মনোরঞ্জনকে বলিল—“মজার কথা শুনেছিস ? বাংলার চাঁদের কাণও ? সেদিন টিপিং সাহেব (প্রেসিডেন্সির অধ্যাপক) এসেছিল হচ্ছেল দেখতে। যেই বঙ্গেন্দু ঘরে ঢোকা আর যাবে কোথায় ? অমনি বঙ্গেন্দু জলের কুজোটা হাতে ক’রে তুলে নিয়ে বাগান্দায় গিয়ে খেলার মাঠের ভিতর ধূপ ক’রে ফেলে দিলে। টিপিং তো অবাক ! ব্যাপার কী ? খুষ্টিয়ান চুকবে হিন্দুর ঘরে ? যে ঘরে খাবার জল থাকে ?” খুড়োর ঘর ছিল তখন আড়াধারীতে ভরপুর। হো-হো হাসিতে গুলজার হইল।

বঙ্গেন্দু, খুড়ো আর আমি স্বরূপারের ঘরে গুলতান করিতে-করিতে একসঙ্গে পড়া মুখস্থ করিতাম। কার্লাইলের “সাটাৰ রেসোর্টাস”, শেক্সপীয়ারের ‘সিদ্ধেলিন’ অথবা পোপের ‘এসে অন্ম ম্যান’ ইত্যাদি মাল পেটে চুকিত। ১৯০৬ সাল। পাড়াৰ ছোক্রাম আমাদের চেঁচাটেচি আর হাতাহাতিতে অস্থির। “আহি মধুসূদন” ডাক ছাড়িতেছে। বলাবলি করিতেছে—“স্বরূপারটাকে এই ঘর ছাড়াতে হবে !” স্বরূপার কী করে ? বাধ্য হইয়া বলিতেছে—“আখ, তোৱ দার্শনিক ব্যাখ্যা-ট্যাখ্যা আৱ চলবে না। দে ওসৰ বাদ। দেখবি আৱ গঙগোল হবে না। তুই যেখানে-সেখানে ফিলজফি চুকাবি। এইজগতই ত হাতাহাতি। ওসৰ আমাৰও বৱদাস্ত হবে না, বঙ্গেন্দুও বৱদাস্ত হবে না। মনোরঞ্জন একটু-আধটু তোৱ দিকে যাব বটে। কিন্তু ফিলজফি নিয়ে ঢলাটালি কৱে না। তোকে ডৰ সোসাইটি বড় বেশী পেয়ে বসেছে !”

একদিন মনোরঞ্জনকে স্বরূপার বলিল—“বিনয়ের বাতিক দেখেছিস ? গবর্নেন্ট পার্সিভ্যালকে দিয়ে সন্ধ্যাৰ সময় কমার্সেৰ ক্লাস খুলেছে। ও গিয়ে সেই ক্লাসেও ভাঁই হ’লো। ফিরে ফির্তি ইকনমিক্স মুখস্থ কৱচে নতুন কৱে। যেখানে পার্সিভ্যাল সেইথাবেই বিনয়। যায় ফিলজফিৰ ক্লাসেও যায় পার্সিভ্যালেৰ প্লেটো পড়ানো শুনতে !” স্বরূপার মনোরঞ্জন, অতুল, নলিন, সকলেই অবশ্য পার্সিভ্যাল-ভক্ত। পার্সিভ্যালেৰ নামে আমাদের

সকলেরই জিভের জল পড়িত । তবে এই সমস্তে হার্সিংটার সামগ্রী ছিল এই অধম ।

১৯০৭ সালের মার্চামার্থি । কেহ গেল উকিলের দিকে, কেহ মাষ্টার হইল কলেজে, কেহ হার্বিস করিতে চলিল । স্বরূপারের সঙ্গে একদিন হঠাতে রাস্তার দেখা । তখন ধাকি ৩৮২ শিবনারায়ণ দাসের গলিতে—আবার সতীশবাবু, রাধাকুমুদ, ববি ঘোষ ইত্যাদির দলে । কর্ণওয়ালিশ স্টীটের উপর স্বরূপারকে পাকড়াও করিলাম । বলিলাম—“তাই, গ্রাম্যতাল কলেজের একটা ছোকরা এসে আমাকে ধরেছে তাকে টাকা সাহায্য করতে হবে । টাকার জন্য ধরে আমাকে ? আমি করবো টাকা সাহায্য ? বড়ই আশ্চর্যের কথা । আর্থ তো তোর পকেটে কী আছে ?” এই বলিয়াই আমি স্বরূপারের পকেটে হাত ঢুকাইয়া দিলাম । ধা-কিছু পাওয়া গেল লইলাম—“আচ্ছা এইটাই হোক মাসিক ।” উচ্চবাক্য না করিয়া স্বরূপার বলিল—“তাই হবে, কিন্তু কোনদিন আমার বাড়িতে আসতে পারবি না । আর তাকে আমি কিছু পাঠাতে পারব না । রাস্তায়-ধাটে যদি [দেখা হয় কিছু পাবি ।” ব্যাস । ও তখন ডেপুটি ম্যাজিস্ট্রেট । এই অধম গ্রাম্যতাল কলেজ তুকিয়াছে মামুলি মেবক হিসাবে । ধালি পা আর ধালি গা । জামাও নাই, জুতাও নাই । বিলকুল কপর্দিকহীন ।

## ইন্ট্রোডাক্ট

ক্রীস্তধীর কুমার গঙ্গাপাঠ্যার

(চতুর্থ বর্ষ,—আর্টস্)

অপরিচ্ছন্ন মনের কম্প্লেক্স নিয়ে  
চার্তুর্য প্রকাশের মাধ্যম এ নয় ।  
আমি স্বয়ন্ত্র—একথা বলার অবিনয়  
নিঃশেষে বিশুণ্প হয়ে যাক ।  
বৃক্ষটির আয়তন বেড়ে বেড়ে  
প্রাণ পা'ক দীর্ঘ কলেবর ।

আমি সাধনা করেছি অনন্তকাল  
নিরাসক্তি-যোগ ।  
আজ তার হিসেব করি—  
যোগ-ভাগ-পূরন-বিয়োগ ।

পরিবেশের সংগে আমার বিচ্যুতি,  
আমার একান্ত অসহজ আত্মরতি  
মনমে আনে গভীর মূর্য্যমুখীনতা ।

অনেককাল থেকেই আমি বৈরাগী—  
আমার এ পরিচয় সার্থক না হলেও সত্য ।  
বাট্টান্ত, রাসেল আমাকে অপছন্দ করেন,  
মনে জমে ওঠে হৃষির দৈত্যবোধ ;  
তবু স্বভাবের অভাব ত অনস্বীকার্য ।

কিন্তু আমারো একটি বহিঃসন্তা আছে,  
দিন আনি দিন খাই—  
সন্তান সাময়িক আমি ।  
আমারো মনে শ্রান্তি নামে  
নিশ্চিথের শিথিল বাতাসে ;  
অবসর চেতনায় কালো স্বপ্ন  
ঘোলাটে গন্ধ বয়ে আনে ।  
হলুদ আর সবুজ যেখানে বস্তুভাবে  
কানাকানি করে কথা কয়,  
সহরতলীতে আসে দিবসেরও কোলাহলে  
পাহাড়তলীর নিরালা বুণো আগ,  
আমার সামনে সেখানে পড়ে থাকে  
সুমস্তুগ পিছল সড়ক ।  
পাথের আমার অধিক নেই,  
মনের পরিধি একান্ত পরিমিত ;  
একটি প্রতীকের তাই প্রয়োজন ।  
ভেতরে ভেতরে আমি তারি সন্ধান করি ।  
বিষণ্ণ বাতাসের দাঁড়ণ ঝাপটায়  
অনেককাল থেকেই আমি আবৃত চোখ ।

---

## যুগ জয়ী

শ্রীমনোমোহন সাহা  
(বিতীয় বর্ষ—বিজ্ঞান)

কিসের কবি তুমি ?  
শ্রেমের বাঁধাবুলির,  
গতযুগের বুকভাঙ্গা তুলনের,  
আর চাঁদের যে আলো মাটিতে পড়ে না  
পড়ে শুধু মনে,—  
শুধু তার কবি তুমি ।  
রাঙা সূর্যকে সাদা করে' দেখ তুমি ।  
এখনও হসমিথুনের ভাবে বিভোর ;  
এখনও ওদের মিলনের অভিসারকে  
অধি-জাগর স্বপ্নে দেখ—  
অবাস্তব,—তবুও ।  
কিন্তু কেন ?  
চোখে কি পড়ে না  
ঐ কালো পীচের রাস্তা,  
অঙ্ককারে কালো পিশাচের  
প্রেতময় ভয়াল চাহনি,  
আর দিগন্তের ওই রক্তহেঁড়া মেখের ঝাঁকে  
বিছাতের বিলিক—  
যা একান্ত বাস্তব  
বড় ঝাড় সত্য ?  
তুমি নিষ্ঠেজ কেন ?  
সূর্য হতে যে রাঙা আলো নিশানা দেয়  
রক্তের ভবিষ্যৎকে,  
তাও কি রক্তে অনে না উন্মাদনা ?  
তোমার গরমরক্তে ?

## প্রেসিডেলি কলেজ পত্রিকা

আজ হতে ভুলে যাও সব ;  
 পিছনে কাছুক তোমার বাসরঘর,  
 পায়ে দলে যাও তুমি  
 প্রেমের আবেদনকে ;  
 প্রেয়সীর চোখের জল  
 সংকেত আছুক তোমার মনে কালভাঙ্গা বড়ের ।  
 চলে যাও কবি,  
 অনন্তকালের তরে  
 যে কাল আসেনি  
 সেই ভবিষ্যের লাগি  
 মিথ্যা হৃগন্ধ হতে  
 অবাস্তব চাঁদের আলো থেকে ।  
 রূপার বিলিক হতে মুখ শুকাও তুমি,  
 তোমার পিছিল পথে  
 হৃগমের মধ্যে অগ্রসর হও তুমি ।  
 যদের এ পৃথিবীতে প্রেমের প্রয়োজন নেই ।  
 যুদ্ধ ।  
 যতদিন এর প্রয়োজন না মেঠে ।  
 হাতে হাতে মিলাবে  
 কিন্ত অংগুরীয়ের জন্যে নয়,  
 ভীষণ অগ্নিকরা অস্ত্রের আদানপ্রদান শুধু  
 যা ধূলিসাঁৎ করবে সাম্যের অভাব  
 ভরাবে এ পৃথিবীকে মুক্তির গানে ।  
 সেই পৃথিবী—  
 যা তোমার স্বপ্নে এখনও ঘূমস্ত  
 তাই হবে বাস্তব—সত্য ।  
 আগামীকালের সূর্য-সারথির রথে চড়ে  
 আসবে সেই স্বয়ম্ভুরা,  
 বরণ করবে তোমাকে ।—

শুধু তোমার রক্তের প্রতীক্ষা।  
 এগিয়ে এস।  
 এগিয়ে যাও।  
 তোমার শিরায় শিরায় রক্তের ডাক আনো,  
 আনো বাঞ্ছার বাতৰি,  
 এগিয়ে যাবার গান ধ্বনিত হোক তোমার কঠে  
 জয় করো এই যুগকে  
 যুগের কলংককে।

## গ্রন্থ সমালোচনা।

মাধুকরী, মাটির মাধুরী ও শার্শা-বর—শ্রীমুখীর গুপ্ত \*

প্রচুর অবকাশ এবং অপরিসীম ধৈর্য সম্বল করে এ-কালের কবিতার বই পড়ার প্রয়াস পেতে হয়। এই ছইয়ের অভাব সঙ্গেও শ্রীমুখীর গুপ্তের উচ্ছিত তিনখানি কবিতার বই তাঢ়াতাঢ়ি করে পড়ে ফেলবার হৃকৃতি সঞ্চয় করেছি। পড়ার আনন্দ ও সমাপ্তি, এর মাঝখনটার কালগত ব্যবধান দীর্ঘ ও ছয়মহ বলে বোধ হয়নি। একখা গোপন করতে চাইনে যে, যাঁরা নামের মহিমার বিশালী আমরা কঁদেরই ধরের লোক। কাব্যের শরীর ও আঙ্গা নিয়ে একই ঝুঁ-পরিযুক্তি। নাম সেই কাব্যশরীরের বিশেষ বা 'ইষ্টার্থ-ব্যবাচ্ছিন্না পদাবলীর' অবিচ্ছেদ্য অংশবিশেষ। নাম ও নামীর অভেদ সম্পর্ক করনা করে। একটি বিশেষ সম্মানের সে-কালে তত্ত্ব-বিদিক বাঢ়াবাঢ়ি করেছিলেন বলে মনে হয় না।

মাধুকরী নামটিকে বিবে রয়েছে একটা অ-বস্তুসম্মত নিষ্কিঞ্চন সর্বত্যাগী অথচ সর্বাঞ্জয়েণী আনন্দরসাত্তেন। আমাদের এ-কালের এই গুপ্ত-কবি ব্যাপ্ত চরাচর থেকে প্রাণৰস-চঞ্চল আনন্দের মাধুকরী করেছেন। 'মাধুকরীতে' মধুকরের নির্বাক সচ্ছল গতি এবং অবগ-স্তুগ মধুপ-গুঞ্জন, অর্থাৎ কলনার অথারিত তরঙ্গায়িত অসার এবং শব্দসঙ্গীতাঞ্জিত ছলোহিলোল, ছুই-ই আছে। মাধুরী বৃত্তির সুষঙ্গাঞ্জী ভাবসমিতির অভাবও এখানে নেই। যেখানে,

"অল্প-গলির বন্ধু-বিহীন ঘরে  
 শ্বগন-লোকের সোনার ঘেরের তরে  
 দৰ্শ-শিঙ্গী সোনার গহনা গড়ে।"

আর যেখানে,  
 "চির-ছুরাশাৰ মীল-পারাবাৰ  
 গুই আকাশের ধারে  
 শ্বগন-শ্বগন যেখানে তপন  
 আলোকের তাৰে তাৰে।"

\* গ্রন্থকার প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাঙ্গন ছাত্র।

এই ছাইয়ের মায়াদে সবার কাছে মাধুকরী করে 'মাধুকরী'র কবি আনন্দবুদ্ধুর উপযোগী উপাদেয় পর্যায় প্রস্তুত করে পরিবেশ করেছেন।

'মাটির মাধুরী'তে আমাদের মাটির মা-টি আর শর্গরাজ্যের অধিষ্ঠাত্রী দেবতার মধ্যে কোনও দ্বন্দ্বের স্থান নেজে উঠেনি। বৈজ্ঞানিক সত্য ও দার্শনিক মতবাদের আমেজ দিয়ে কালোঝাতি ভাজা ও হয়নি। বরং এতে আমরা পেরেছি বাংলার মাটির আজ্ঞা' স্পর্শ, প্রিন্স গুরু এবং শামলিম-মধুর রূপ। আগের শতকের শুষ্ঠু-কবিকে তাঁর মেশবরেণ্য শিখ ধৰ্মাটি বাঙালী কবি আধ্যাৎ দিয়েছিলেন। আমাদের এই শুষ্ঠু কবিও বাঙালী পরিচয় নিয়ে কোনও অগ্রসি বোধ করেননি, দেখেছি। 'নদীয়ার শুভ্রি' ও 'লক্ষ্মণ মেমের গলায়ন' নিয়ে তিনি অঙ্গীকৃত-পছন্দ এভিহাসিক-বিবেকান্তিক অপূর্ব সহস্যতার সৃষ্টি ক'রেছেন।

তাঁর ঘাসাবৰ বইয়ে হাতী-যোড়া উট-ছাগলের সারি বা ভবঘূরে মযুরপ্রবাহের দীর্ঘ শোভাযাত্রা নেই। এতে যেন শুনতে পেরেছি খেঁজালী নারদের শীগামুনি, শারদচন্দ্রজ্যোতি-আলোড়নকারী হরিণগান, আর বিশ্বার্প গান্ধার বালুচর-মঞ্জুরী বাটিলের একতারার স্মরবক্ষার। এই সুর শুনে শত কোলাহলের মধ্যেও ষাঁৱা উৎকর্ণ হয়ে উঠেন, কান পাতেন, তাঁরা বোধ হয় আমরা সঙ্গে উপলক্ষি করবেন, 'ঘাসাবৰে'র কবি সত্যই কবিপ্রাণতার অধিকারী।

স্থধীরবাবুর কবিতার এই কাব্য হয়ে উঠেছে। আমাদের কাব্য-কথাটি, পশ্চিমের 'রোমাটিক'-কথাটির মতো, সকলের অতর্কিতে অপাংক্রেষ্ট হয়ে আসছে ব'লে মাঝে মাঝে শঙ্খ হয়। পরিভাষা-সৃষ্টির নির্দলীয় পরিহাস-স্মৃতি কিঞ্জুত-কিমাকার 'কাব্যিক' বিশেষ পদটিকে আসব। এর অর্থাত্ব বলে ধরতে পারি। হালের ষাঁৱা কবিতা-লিখিয়ে, আর খণ্ড গ্রন্থ গ্রন্থ করে ষাঁৱা তাঁদের হলক-করা সমবাদার হয়েছেন, তাঁরা আমরা যাকে কাব্য বলতাম, তাকে বলতে স্বরূপ করেছেন, মানুষের পলাতকা-বৃত্তির বিহিংগ্রাম, বস্তু-স্মাকীর্ণ সংবাদ-মুধুর জীবনের প্রশংস দেতে থেকে পৃষ্ঠাজ্জের অপরিহার্য পরিণাম। বিস্তু আমাদের মনে হয়, কাব্যসিদ্ধের তরফ থেকেও একটা পালটা অভিযোগও আসতে পারে এই বলে যে, বস্তু-সর্ববল, সমস্তাতুর অনন্ময় জৈব সত্ত্বার কাছে হার মেনে আনন্দময় আঞ্চলিক কৃষকের করার মধ্যেই হয়েছে সত্যকার তীক্ষ্ণ পলায়নীযুক্তি, তামস-তন্ত্রাত্মক অসংযম।

"ঘা নিশা সর্বভূতানাং তস্তাং জাগতি সংযমী।

তস্তাং জাগতি ভূতানি সা নিশা পঞ্চতো মুনেঃ ॥"

বিগত শতাব্দীর অধিকারী অধিকারী প্রিমখন্দল তাঁর একটি চতুর্শপদীতে কবিকে 'ঘমদমী' বলেছিলেন। যা আপাত-গ্রাহ, আপাত-বোধ, এবং আপাত-মধুর তাতে জেগে রয়েছি আমরা ষাঁৱা শ্রমজীবী, দেহমনের দিক্ দিয়ে ষাঁৱা মজুরি করে চলেছি। কবির জাগৃতি আনন্দম-চেতনায়, স্বদের স্বনিরিড় ভাবসাধ্যত্বে।

স্থধীর বাবু কবি। স্বর্য-আবাস্ত কাব্যগুণে তাঁর রচনাসম্ভার স্মস্মক্ষ। তাঁর কবি-জীবনের জয়ব্যাপ্তির পথপ্রাপ্তে দাঙিয়ে আমরা তাঁকে বলি 'শিবাস্তে সন্ত পছানঃ'।

## ଶ୍ରୀବୀ—ରମେଶଚନ୍ଦ୍ର ମେନା(ପୁରୁଷ୍ବାବଜିଶାସ')

ମୁକ୍ତି ସେ ସବ ବାଜଳା ଲେଖା ନାମ କ'ରେ—ରମେଶଚନ୍ଦ୍ର ମେନାର 'ଶ୍ରୀବୀ' ତାଦେର ମଧ୍ୟ ନିଃମଂଶ୍ୱସେ ଏକଟି । ଉପଶ୍ରାମଟିର କାହିଁନୀ ପାରିପଟ୍ଟା-ବର୍ଜିତ । ଶ୍ରୀବୀର ବିଶ୍ଵିର ପଟ୍ଟମିକାଯ ଲେଖକ ସେ ମନୋରମ କାହିଁନୀ ରିଲାପବକ କରେଛେ, ତାର ସଟନାହଳ ମଞ୍ଜରୀ ଆମ; ମୂଳ ଚିତ୍ର ନିରକ୍ଷର ନମଃଶ୍ଵର—ରାଜ୍ୟର । ତାର ହୃଦ-ହୃଦ ଆଶା-ଆନନ୍ଦମନ୍ଦ ଜୀବନେର କ୍ଷିକେ କ୍ଷିକେ ଦେଖି ଶ୍ରୀବୀର ହାଓଇବା ସମ୍ଭାବେ । ଉନ୍ନିଶ୍ଚ ଶ୍ରୀବୀର ସାମାଜିକ ଏବଂ ରାଜନୈତିକ ବିବରଣ ଅନିବାଧ୍ୟବାବେ ଅଭାବିତ କ'ରେ ବ୍ୟକ୍ତିର ଜୀବନକେ, ଦୃଷ୍ଟିଭାଙ୍ଗୀକେ । ନୋ-ଚେଷ୍ଟାର ରାଜ୍ୟରକେ ଅଭିଭୂତ କ'ରେ ଶ୍ରୀବୀର ମୂର୍ତ୍ତମ ରାଜନୈତିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସାମ୍ଯବାଦେର ଜୟହାତ୍ମା ଶୁଣୋ ହୋଲୋ । ଲେଖକେବୁ ଦୃଷ୍ଟତା ଏହିଥାନେ ସେ, ଶ୍ରୀବୀର ଧାରା ଅନୁମରଣ କ'ରିବି ଗିଯେ ରାଜ୍ୟରେର ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନେର କାହିଁନୀକେ ତିନି ପିଛେନେ ଫେଲେ ଆମେନ ନି ।

ରାଜ୍ୟରେର କାହିଁନୀ "ଶ୍ରୀବୀ" ଉପଶ୍ରାମେର କଥାବନ୍ଧ । ଅଧ୍ୟବସାଯ ଏବଂ ଉତ୍ତମ ମଧ୍ୟକ କ'ରେ, ଅନ୍ଧିମଣ୍ଡଳେର ମତେ, ଜୀବନ ଦେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହ'ଲୋ । ଅପରିଣତ ଥେକେ କ୍ରମପରିଣିତର ମଧ୍ୟ ଦୟେ ସାର୍ଥକତାର ପଥେ ପଦମୟପେ ତାର ଦୂରଦୃଷ୍ଟି ଏବଂ ହିସ୍ତ ସୁନ୍ଦର ପରିଚାର ପାଓଇବା ସାଧାରଣ । କିନ୍ତୁ ଆମଳ କଥା ଜୀବନେର ମଧ୍ୟକେ ତାର ଏକଟା ବିଶେଷ ଦୃଷ୍ଟିଭାଙ୍ଗୀ ଆଛେ । ତାର ସଂକ୍ଷିତ ଶିକ୍ଷାଗତ ନମ, ଜୀବନଲକ୍ଷ । ଏହି ସଂକ୍ଷିତର ବଳେ ଦେ ଆମଲାକେ ମହଜେ ଗ୍ରହଣ କ'ରିବେ ଏବଂ ଟଗରେ ଅଭି ପରିପୂର୍ଣ୍ଣକାରୀ କଥାବନ୍ଧକେ ସଂଯତ କ'ରେଇ । ସାଧାରଣ କତକଣ୍ଠି ଗୁଣେର ସମାବେଶ ରାଜ୍ୟର ଅନ୍ତାଧାରଣ ।

"ଶ୍ରୀବୀ" ଉପଶ୍ରାମେ ଟଗରେ ଚରିତ୍ରଟ ଏକ କଥାଯ Subtle । ଟାପା ଏବଂ ଟଗର, ରାଜ୍ୟରେର ଜୀବନେ ଉତ୍ତରେ ଅଭାବିତ ମୁପରିଶୂଣ୍ଟ । କିନ୍ତୁ ଟାପା ଅଭିମାନୀ ମାଧ୍ୟମ । ଦୁଃଖେ ଟଗର ମହଙ୍ଗାବେ ଗ୍ରହଣ କ'ରେଇ । ରାଜ୍ୟରେର ଅଭି ନିଜେର ଦୁର୍ବିନ୍ଦାକେ ମେ ଚାଲନା କ'ରେଇ କଲ୍ୟାଣେର ପଥେ । ଟଗର ତାଗେର ମଧ୍ୟ ଚାରିତାର୍ଥତାର ମଜ୍ଜାନ ପୋଯେଇ ।

ରାଜ୍ୟରେର ଜୀବନେର ଶେଷାଧେ' ଅମଲାର ହାନ ବିଶିଷ୍ଟ । ଜୀବନେର ମୁକ୍ତିର ଅନ୍ତର୍ମାଣ ଏବଂ ଅନ୍ତର୍ମାଣ ଏବଂ ବୀରେର ଅନ୍ତର୍ମାଣ ଏବଂ ମହେର ଏବଂ ବୀରେର ଅନ୍ତର୍ମାଣ ଏବଂ ମହେର ଏବଂ ବୀରେର ଅନ୍ତର୍ମାଣ ।

କିନ୍ତୁ "ଶ୍ରୀବୀ" ଅଭିନବତ ଏହି ସେ, ଏକଦିକେ ଲେଖକ ଯେବନ ଶ୍ରୀବୀର ବିବରଣ ଦେଖିଗେଲେ, ଅପରଦିକେ ତେଣି ଏକଟା ଜୀବନେର ଦର୍ଶନ ଉପଶ୍ରାମିତ କ'ରେଇନ ପାଠକଦେର ମୟୁରେ । ଲେଖକେର ଲିପି-ଚାର୍ତ୍ତୁର୍ଯ୍ୟକେ ଅଶଂକା କ'ରିବେ ।

କିନ୍ତୁ "ଶ୍ରୀବୀ" ଅଭିନବତ ଏହି ସେ, ଏକଦିକେ ଲେଖକ ଯେବନ ଶ୍ରୀବୀର ବିବରଣ ଦେଖିଗେଲେ, ଅପରଦିକେ ତେଣି ଏକଟା ଜୀବନେର ଦର୍ଶନ ଉପଶ୍ରାମିତ କ'ରେଇନ ପାଠକଦେର ମୟୁରେ । ଲେଖକେର ଲିପି-ଚାର୍ତ୍ତୁର୍ଯ୍ୟକେ ଅଶଂକା କ'ରିବେ ।

କିନ୍ତୁ "ଶ୍ରୀବୀ" ଅଭିନବତ ଏହି ସେ, ଏକଦିକେ ଲେଖକ ସେ ଶ୍ରୀବୀର ବିବରଣ ଦେଖିଗେଲେ, ଅପରଦିକେ ତେଣି ଏକଟା ଜୀବନେର ଦର୍ଶନ ଉପଶ୍ରାମିତ କ'ରେଇନ ପାଠକଦେର ମୟୁରେ । ଲେଖକେର ଲିପି-ଚାର୍ତ୍ତୁର୍ଯ୍ୟକେ ଅଶଂକା କ'ରିବେ ।

ଅଶୋକକୁମାର ମୁତ୍ତାଫି

୬୭ ସର୍, ଆର୍ଟ୍ସ ।

# ଆମାଦେର କଥା

ଟ୍ରୁଡେଣ୍ଟସ୍ ବୁନିଯଳ କାଉନ୍ସିଲ ୧୯୪୮-୪୯

ବାସରିକ କାର୍ଯ୍ୟର ସଂକଷିପ୍ତ ସଂବାଦ

## ସାଧାରଣ ବିଭାଗ :

ବର୍ତ୍ତମାନ ବ୍ୟବହାରର ଛାତ୍ର ପରିଷଦେର ବିଦୀଯ ଏହିଶେର ଦିନ ସମାଗତ । ଛାତ୍ର ପରିଷଦେର ପକ୍ଷ ଥିଲେ ଆମି ଶ୍ରଦ୍ଧାରୀ ଏବଂ ଅଧ୍ୟାପକ ମହାଶ୍ୟଦେର ଆନ୍ତରିକ କୃତଜ୍ଞତା ଜାନାଛି । ବହୁ ଜଟିଳ ବିଷୟେ ତାଦେର ହୃଦୟରେ ପରାମର୍ଶ, ମୂଲ୍ୟବାନ ଉପଦେଶ ଏବଂ ଆନ୍ତରିକ ସହାୟତ୍ୱରେ ଆମାଦେର ଦାସ୍ତିତ୍ୱାର ଲୟ ଏବଂ ମୁମ୍ପକ୍ଷ କରାର ପଥେ ସଥେଷ୍ଟ ସାହାଯ୍ୟ କରେଛେ ।

ଆମିଟି ଛାତ୍ରବଜୁଦେର କାହେତେ ଆମାର ଆନ୍ତରିକ ଶ୍ରଦ୍ଧାରୀ, ଶ୍ରୀତି ଏବଂ ଧୟାବାଦ ଜାନାଛି । ତାଦେର ସାହାଯ୍ୟ ଓ ସହାୟତ୍ୱରେ ଶ୍ରଦ୍ଧାରୀ ।

କଲେଜେର କୋଣାରକ୍ଷ ଶ୍ରୀମେଶ୍ଚନ୍ଦ୍ର ନନ୍ଦୀ ଏବଂ କଲେଜ କାର୍ଯ୍ୟଳୟର ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗୀୟ କର୍ମକର୍ତ୍ତାରାଓ ଆମାଦେର ଜଣ ସଥେଷ୍ଟ ପରିଅମ ଶ୍ରୀକାର କରେଛେ । ତାଦେର ଆମି ଆନ୍ତରିକ ଧୟାବାଦ ଜାନାଛି ।

ଆମିଲିତ ନିୟମ ଅନୁମରଣ କରେ ପରିୟତ ତାର କାଜ ଏହିଯେ ନିମ୍ନ ଏମେହେ । ପରିଷଦେର ଅଧିବେଶନେ ମଦ୍ଦଗରେର ମୂଲ୍ୟବାନ ଆଲୋଚନା ଆମାଦେର ସଥେଷ୍ଟ ସାହାଯ୍ୟ କରେଛେ । ବିଭିନ୍ନ ବିଭାଗୀୟ ସମ୍ପାଦକ୍ରାନ୍ତ ତାଦେର ନିର୍ବାଚିତ କର୍ମଚାରୀ ମୁଠ୍ଠାବେ ପରିବେଶନା କରେ ପ୍ରସଂଶା ଅର୍ଜନ କରେଛେ ।

ପରିଷଦେର ମହା-ସଭାପତି ଶ୍ରୀଅମ୍ବଳ ବ୍ୟବହାରିବାତେ ଯୋଗଦାନ କରାଯ ପଦତ୍ୟାଗ କରେନ ।

“ପ୍ରତିଷ୍ଠାତ୍ର ସମ୍ପାଦ” ଉଦ୍ୟାପନ ଉପକଳ୍ପେ ସାଧାରଣ ବିଭାଗେର ପରିବେଶବାୟ ଏକ ମାତ୍ର ମହିତାମୁଠାନେର ଆୟୋଜନ କରା ହେଲିଛି । ଆମାଦେର ଛାତ୍ର ପରିଷଦେର ଏହିଟି ସର୍ବପ୍ରଥମ ଅନୁଷ୍ଠାନ । ଆନ୍ତରିକ ଏବଂ ବିଚାରପତି ଶ୍ରୀପାତ୍ରବିହାରୀ ମୁଖୋପାଧ୍ୟାଯ ମହାଶ୍ୟ ମଭାପତିର ଆମନ ଏହି କରେନ ।

ଅକାଶବାନ ବିଭାଗ କର୍ତ୍ତ୍ବ ଦ୍ଵାରା ପତ୍ରିକା ପ୍ରକାଶର ପରେ ଏହିଟା ନାନାକାରଣେ ସାରଥ ହେଲା । ଆଶା କରି, ଆମାଦେର ପରବର୍ତ୍ତିଗଣେର ଦୃଷ୍ଟି ଏ ବିଷୟେ ବିଶେଷ ଭାବେ ନିର୍ଜୋତି ହେବ ।

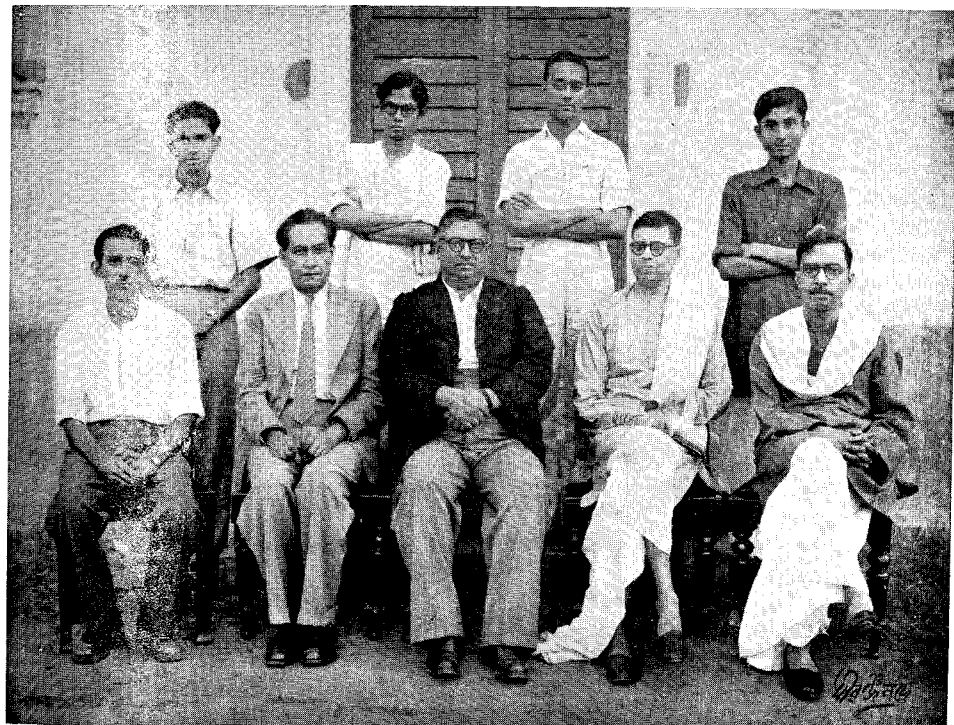
ବୈଜ୍ଞାନିକ-ପରିଷଦେର ପ୍ରଥମ ଅନୁଷ୍ଠାନ ହୟ “ବସନ୍ତୋମବ” । ଏ ଛାଡ଼ା “ବର୍ଷାମନ୍ତର”, “ବୃକ୍ଷରୋପନ” ଏବଂ “ଶେଷ ସର୍ବ” ପ୍ରତ୍ୱତି ଉତ୍ସବେର ଆୟୋଜନ କରା ହେଲିଛି ।

ଦୁଃଖେର ସଙ୍ଗେ ଜାନାଛି ଯେ ବୈଜ୍ଞାନିକ-ପରିଷଦେର ସମ୍ପାଦକ ଶ୍ରୀବୈଜ୍ଞାନିକ ରାଯ କଲେଜ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରେନ । ପରିଷଦେର ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଆମାକେଇ ଏହି ବିଭାଗେର ପରିଚାଳନାଭାବର ଅହି କୋରତେ ହେଲା ।

ବିତର୍କ ବିଭାଗ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅନ୍ତରେ ବ୍ରାଜବୈତିକ, ସାମାଜିକ ଏବଂ ଦୈନିକ ମମନ୍ତାଗୁଲିକେ କେନ୍ତ୍ର କ'ରେ ଅନୁଷ୍ଠାନେ ଆୟୋଜନ କରେଛେ । ବିତର୍କ ବିଭାଗ ବାଙ୍ଗାୟ ବିତର୍କ ପ୍ରତିଯୋଗୀତା ଏବଂ ଅଧ୍ୟାପକ ଓ ଛାତ୍ରଦେର ମଧ୍ୟେ ବିତର୍କ ଅନୁଷ୍ଠାନେ ଆୟୋଜନ କ'ରେ ଇତିହାସ ସ୍ଥାପନ କରେଛେ ।

ବିରାମ ମୀଟିଙ୍କ ବିଭାଗ କର୍ତ୍ତ୍ବକ ସାଧାରଣ ପାର୍ଟିର ଆୟୋଜନ, ମତାଇ ଛାତ୍ରମହିଳେ ବେଶ ଚାକଲୋର ସ୍ଥାପନ କରେଲା । ନାନାପରକାର ଶୀତ୍ତଳ ପ୍ରତିଯୋଗିତାର ଆୟୋଜନ କରେ ବିରାମମୀଟିଙ୍କ ବିଭାଗ ପ୍ରଶଂସା ଅର୍ଜନ କରେଛେ ।

COLLEGE UNION COUNCIL  
SESSION 1948-49



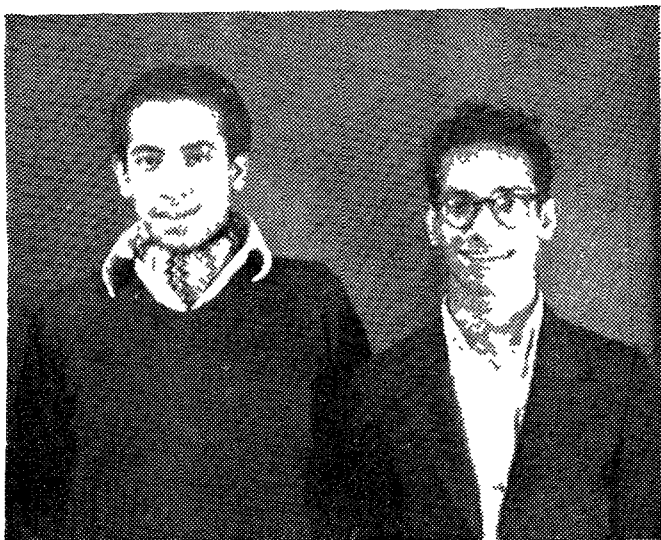
Sitting (left to right) :— Jayanta Maitra (Genl. Secy., College Union Council), Prof. S. Sarkar, Principal J. Ghose, Prof. J. Chakrabarty (Chairman, Social-Service League), Prof. S. C Sen Gupta. (Chairman Publication Section).

Standing (left to right) :— B. Ray (Junior Common-room Secy.), A. Dutta (Debate Secy.), N. Mukherji (Drama Secy.), D. Banerji (Social-Service Secy.)

SOCIAL SERVICE LEAGUE  
SESSION 1948-49



Sitting (L. to R.)—Abul Kamal, Dilip Banerji (Social Service Secy.) and Dhruba Banerji.  
Standing (L. to R.)—Pulin Das and Amalendu Barman.



THEY MET THE BRITISH DEBATING TEAM

SHIBENDU GHOSH (Left)—6th Year Arts (Old)—at Calcutta.  
NILMANI LAHIRI (Right)—4th Year Arts—at Jalpaiguri.

সমাজ-সেবা বিভাগ টাঁদের কাজ চালিয়েছেন বেশ ভালভাবেই। এই বিভাগের পরিচালনাধীনে কলেজের বিদ্যাম শিল্পিকাম একটি অবৈত্তনিক সাজ্জা বিজ্ঞালয় স্থাপন করা হয়েছে। দুর্দশ পরিবর্তন এবং যাস্তুহারাদের সাহায্য ক'রে এই বিভাগ আশীর্বাদ এবং অশংসন অর্জন করেছে। সেবাকার্যের জন্য সমাজ-সেবা বিভাগ বাঁকড়া অঞ্চলে গিয়েছিলেন।

অভিনয় বিভাগ এবছৰ একটি মাত্ৰ অনুষ্ঠানেৰ আয়োজন কৰেছিলেন। ১৩ই সেপ্টেম্বৰ “শ্ৰীৱেদ্ম” নাট্যমঞ্চে অভিনয়টি মঞ্চ কৰাৰ আয়োজন হয়েছিল। কিন্তু কলেজেৰ কথেকজন ছাত্রবন্ধুদেৱ প্ৰতি পুলিশেৱ দুৰ্ব্ৰিত্বহাৰেৰ প্ৰতিবাদে পৰিবিদেৱ আহাৰনে সেই সময় কলেজেৰ ছাত্রবন্ধুৰা ধৰ্মৰংঘত হুৰু কৰেন এবং দেইজন্তু অভিনয় অনুষ্ঠানেৰ দিন পৰিবৰ্তন কৰা হয়। অবশ্যে ছাত্রবন্ধুদেৱ আগ্ৰহাতিক্ষয়ে ২৫শে নভেম্বৰ “শ্ৰীৱেদ্ম” নাট্যমঞ্চে “আলমগীৰ” (পঙ্খিত ক্ষীৰোদ্ধৰ্পসাদ বিদ্যাবিনোদ মহাশয় লিখিত) অভিনীত হয়। শ্ৰীশিশৰকুমাৰ ভাদুড়ী মহাশয়ৰ আশীৰ্বাদ এবং শ্ৰীমহেন্দ্ৰ গুপ্ত মহাশয়ৰ আৰ্তিৰিক সাহায্য ও স্বত্তেজ্ঞ অনুষ্ঠানটিৰ স্বাক্ষৰ পৰিবেশনায় যথেষ্ট মহাবৰ্তা কৰে। তাদেৱ আৰ্তিৰিক শ্ৰান্তা ও কুসংস্কৃত জানাচ্ছি।

ଏଇ ପର ଆମାଦେର ଅଭିଯୋଗେର ପାଳା । ଏ କ୍ଷେତ୍ର କର୍ତ୍ତୁଙ୍କ ଏବଂ ଛାତ୍ରବନ୍ଧୁଦେର—ଆମି ମୁରଗ କରିବିଲେ ଦିଇଛି—ଏହି ଅଭିଯୋଗଟିର ନିର୍ଦ୍ଦର୍ଶନ ପୂର୍ବ ବସନ୍ତରେ ପତ୍ରିକାତେବେ ଦେଖିବେ । ପରିସଂ-ଏର ଜୟ ଏକଟି ପୃଥିକ ସର, ପରିସଂଦେର ସଭ୍ୟଦେର ଅନୁରୋଧ, ଆମି ବହାର ଦୂଷି ଆକର୍ଷଣ କରାର ଚେଷ୍ଟା କରେଛି—ଆତ୍ମା ଦୂରେର ସଙ୍ଗେ ଜୀବାଚ୍ଛି—କୋନି ଫଳୋଦୟ ହୁଯନି । ଆମାର ଅନୁରୋଧ, ପରବର୍ତ୍ତୀ ଛାତ୍ରବନ୍ଧୁର ଯେତ କଲେଜେର ଛାତ୍ର ପରିସଂକେ “ଯାଥାବର ସୁତ୍ତି” ଥିକେ ମୁକ୍ତ କରେ “ଗୃହିଷ୍ଠ” କରାଯାଇ ଦିକେ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ମନୋନିବେଶ କରିବେ । ସାଧାରଣ ସମ୍ପାଦକ ହିସବେ, ଆମାର ପରବର୍ତ୍ତୀ ସାଧାରଣ ସମ୍ପାଦକ ମହାଶ୍ୟାମଦେବଙ୍କ ଆଖାସ ଦିତେ ପାରି, ଏଇ ଫଳ, ତାରୀ “ଚଳନ୍ତ-ଅକିମ ସର” ହେବାର ଦୌତାଗ୍ୟ ଥିକେ ପରିଭ୍ରାଣ ପାବେ ।

ହିତୀୟତଃ, ଆମାଦେର ଏକଟି ହଲ୍ସର-ଏର ପ୍ରୋଜେକ୍ଟ—ସେଥାନେ ବିଭିନ୍ନ ଉତ୍ସବ ଏବଂ ଅନୁଷ୍ଠାନର ଆସ୍ତୋଜନ କୋରେ ଆଧିକ ଦିକେ ଯେମନ ବାଧ ଲାବ୍ୟ କରି ଆମାଦେର ପକ୍ଷେ ସମ୍ଭବ ହ'ବେ ତେମନି ଆନନ୍ଦଭୋଗେର ମାତ୍ରା, ପରିମାଣେର ଦିକ୍ ଥେବେ ବିଚାର କୋରିଲେ, ସର୍ବିତ ହେ ବେଳେ ଆମାର ବିଦ୍ୟା ।

ଆପନାରୀ ଆମାର ଅନ୍ଧା, ଶୁଭେଚ୍ଛା ଓ ନମଶ୍କାର ଏହିଶ୍ଚ କରନ ।

ଶ୍ରୀଜୟନ୍ତ ପ୍ରସାଦ ମୈତ୍ର—ମାଧ୍ୟାର୍ଥିଣ ମଞ୍ଚପାଦକ

ପ୍ରକାଶନୀ ବିଭାଗ :

অবশ্যে আমাদের পত্রিকা প্রকাশিত হ'ল—যদিও অস্বাভাবিক দেৱীতে। পত্রিকা প্রকাশ ক'রতে গিয়ে আমাদের সবচেয়ে যে অহুবিধি ভোগ কৰতে হয়েছে তা হ'ল আর্থিক অনটন। প্রকৃতপক্ষে আর্থিক অসঙ্গতিই পত্রিকা প্রকাশে এই অস্বাভাবিক দেৱীৰ কাৰণ। এ বিষয়ে আৱ চিৰাবিত যীতিতে আমিও কলেজৰ কৃত পক্ষেৰ দৃষ্টি আকৰ্ষণ কৰছি। তবে আৱও একটা অহুবিধি যা আমাদেৱ ভোগ কৰতে হয়েছে তা হচ্ছে সাধাৰণ ছাত্ৰদেৱ সহযোগিতাৰ অভাৱ। অবশ্য মেজন্ট সাধাৰণ ছাত্ৰদেৱ কোন দোষ দেওয়া যায় না—একশণা বিভাগেৰ গঠন পক্ষতই এজন্তু দায়ী। সত্যিকাৰ বলতে কি, এমন ভাবেই আমাদেৱ পত্রিকা প্রকাশিত হয় যে সাধাৰণ ছাত্ৰা ইচ্ছা খাকলেও সহযোগিতা কৰাৱ কোন ইহৰণ পান না। অবশ্য এ প্ৰসঙ্গে প্ৰকাশণা মাৰ-কমিটিৰ সহ-সভাপতি শ্ৰীশুভৰত যোৰ এবং সহপাঠি শ্ৰীঅশোকমোহন রায় ও শ্ৰীমণীল গঙ্গোপাধ্যায়েৰ আন্তৰিক সহযোগিতাৰ কথা উল্লেখ না কৰে পাৰা যায় না। তবে সবচেয়ে বড় কথা যা আমাকে বলতোই হবে তা হচ্ছে শৃন্ত প্ৰকাশনা সম্পাদক শ্ৰীসৈৱীন চৰকৰ্তাৰ অক্লান্ত পৰিশ্ৰমেৰ কথা। প্রকৃতপক্ষে পত্রিকা প্রকাশেৰ অনেকে কাজই কৰতে হয়েছে তাকে—যদিও দায়িত্ব ছিল আমাৱই!

বংগেন্দ গংগোপাধ্যায়—সম্পাদক ।

## বিরাম পৌঁছিকা ৪

১৭ই সেপ্টেম্বর ইংল্যান্ডীয় আমরা বাংসরিক টিমার পার্টির আয়োজন করি। আমাদের টিমার সকল দলটায় চাঁদপাল ঘাট ছেড়ে ডায়মণ্ডারবার অভিযুক্ত ঘাঁটা করে এবং দুপুর তিনটির সময় তার গতি বিভিন্ন সঙ্গে সাতটায় আবার কোলকাতায় ফিরে আসে। টিমারে মাধ্যাহ্নিক আহার, বৈকালিক চা ও আনুমতিকের ব্যবস্থা ছিল। প্রায় সাড়ে চার-শো জন ঘোগ দিয়েছিলেন এই অনুষ্ঠানে। কোন বছরেই এত বেশী অধ্যাপক ও ছাত্র-ছাত্রী কলেজের টিমার পার্টিতে যোগায়ন করেন নি।

শারদীয় অবকাশের কিছুদিন আগে, ১৮ই আগস্ট, কলেজের আন্তর্স্থল ক্রীড়া প্রতিযোগিতা আরম্ভ হয়। শ্রীবিমানবিহারী রায় (২য় বর্ষ বিজ্ঞান) ও শ্রীঅমুপম দাসগুপ্ত (১ম বর্ষ বিজ্ঞান) যথাক্রমে 'ক্যারাম' ও 'নীৰা' প্রতিযোগিতায় কলেজের প্রেস্ট খেলোয়াড়ের মন্ত্রান মাত্র করেন। শ্রীপণ্ব সেন (২য় বর্ষ কলা) ও শ্রীমোহনলাল বৰুৱা, (৩য় বর্ষ বিজ্ঞান) 'টেবিল টেনিস' প্রতিযোগিতার ফাইনাল উত্তীর্ণ হন। এই প্রতিযোগিতায়, শ্রীমানস মুকুটমণি ও শ্রীঅতীন ভট্টাচার্য পরিচালনায় ভাব প্রদর্শন করেন।

এই বিরাম পাঠ্যকার্য দেশে-বিদেশের পত্রিকা পঢ়ার মুহূর্বস্থা আছে। অন্যান্য দুর্দের বিষয় যে এই পত্রিকাগুলো মনোনয় করবার ভাব আমাদের ছাত্র সাধারণের উপর নেই।

কলেজের স্বল্প পরিদর্শন বিখ্যাম কক্ষগুলির ঘরেষ্ট স্থানভাবের কথা আমরা অনুভব করছি। কর্তৃপক্ষের বাইবের দৃষ্টি আকর্ষণ করা সঙ্গেও কোন ফল হচ্ছে না।

আমাদের প্রতিটি অনুষ্ঠান সাক্ষামণ্ডিত হওয়ার পেছনে রয়েছে যাদের অক্লান্ত পরিক্রম তাদের ধর্মীয় জ্ঞানাচ্ছি।

শ্রীবিমলপতি রায়—সম্পাদক

## সমাজ-সেৰা সঙ্গৰ্ভ ৪

আজ আমাদের দেশে তথাকথিত সমাজ-সেবকের অভাব না ধাক্কেও অকৃত কর্মীর ইঙ্গিকে কেউই অধীক্ষাৰ কৰতে পারবেন না। তাই আজকের দিনে দেশের পক্ষে প্রয়োজন সুদৃঢ় ও নিষ্ঠাবান কৰ্মীৰ, যারা সেবাৰ আদর্শে অবিচল থেকে কাজ চালাতে সক্ষম। দ্বিতীয় প্রয়োজন সমাজ সেবাৰ উক্তগুৰু গঠিত সমষ্ট প্রতিষ্ঠানগুলি ঐক্যবন্ধনভাবে কাৰ্য পরিচালনা কৰা। অবঙ্গ এদিকে অৰ্থেৰও একটা বিশেষ প্রয়োজনীয়তা আছে।

আদৰ্শ ও দাবীৰ প্রথ ছেড়ে দিয়ে চল্পতি ব্যবস্থামূলকী কল্পনা কৰ্তৃৰ এগোতে পেরেছি মেধা ধৰ্ম। এবছৰেও আমাদেৰ বিভাগীয় খবৰ কমিটিৰ সভাপতি ছিলেন হিতৈবী অধ্যাপক শ্রীযুক্ত অনন্দৰ্ন চৰ্দ্যৰ্জন।

প্রথমে আমাদেৰ কাৰ্য আৱস্থা হয় সাক্ষা-বিভালয়েৰ অতিঠার মধ্য দিয়ে। স্থানীয় প্রায় ৩০ জন ছাত্রছাত্রীকে নিয়ে নিয়মিতভাৱে ক্লাস চালান হয়। গৱীব ছাত্রছাত্রীদেৰ আয় সকলকেই প্ৰয়োজনীয় বইগুৰু কিমে দেওয়া হয়েছে। পড়ুয়াদেৰ ঘৰেষ্ট উৎসাহ থাকা সঙ্গেও ছাত্র-শিক্ষকদেৱ উৎসাহেৰ অপ্রাচুৰ্য, মাৰ্খে মাৰ্খে হতাশাৰ কাৰণ হয়েছে। বিভালয়টিকে স্থায়ীৱাগ দেওয়াৰ জন্য নিয়মাবলী প্ৰস্তুত কৰে অনুমোদনেৰ জন্য কৰ্তৃপক্ষেৰ কাছে পাঠানো হয়েছে। এ ছাড়া United Nation's Information Service-এৰ সহায়তায় "The Ideal Town"-এৰ "Library of the Congress" নামক ছইটা শিক্ষামূলক কথাচিত্ৰ কলেজে দেখানো হয়। আমাদেৰ বিভাগেৰ তৱজ্য থেকে সাহাগুৰেৰ বাস্তুহারাদেৱ মধ্যে বিতৰণ বস্তু কৰা হয়। তাদেৱ দুঃখৰূপী সম্পর্কে কৰ্তৃপক্ষকে জানান হয়েছে। কুঠ নিয়াৱণেৰ জন্য আমৱা অধ্যাপক ও ছাত্র-ছাত্রীদেৱ কাছ থেকে অৰ্থসংগ্ৰহ কৰে পাঠিয়েছি। এ বছৰ আমাদেৱ সৰ্বিপ্ৰধান উভোগ সমাজ সেৱাৰ

উদ্দেশ্যে বাঁকুড়া জেলা সক্র। শারদীয়া অবকাশের অব্যবহিত পূর্বের অগ্রীতিকর পরিহিতির জঙ্গ কর্মসূচীর সঙ্গে আমোচনা করা সম্ভব হয়ে উঠে নি। তাই অতি অলসংখ্যাক কর্মী নিয়েই আমাদের কাজে লাগ্তে হয়। কর্মসূচীর মধ্যে ছিলেন শ্রীদলীপ বন্দোপাধ্যায়, শ্রীপুলিম দাস, শ্রীশ্রবণ বন্দোপাধ্যায়, শ্রীঅমলেন্দু গুৱাবৰ্ণন ও আবুল কামাল। কর্মসূচীর আগপাত পরিশ্রমের ফলে আমরা নাত্রে ১২ দিনের মধ্যে জেলার অধিকাংশ ধানা এবং অসংখ্য এম সুরে দরিদ্র জনসাধারণের সেবা করতে পেরেছি। আমাদের বিভাগের তরফ থেকে আচুর পরিমাণে বালি, প্যালঙ্কিন ও অন্যান্য উৎবধপ্ত বিতরণ করা হয়। এ ছাড়া প্রতিটি আমে ছেটচোট আলোচনা সভার মারফত আমরা জনসাধারণকে তাদের কর্তব্যাকর্ত্ত্ব সম্পর্কে সচেতন করে তুলতে চেষ্টা করেছি। কর্মসূচীর বিচারক ই'তে কর্মীর যদি বাধা না থাকে তাহলে একথা নিঃসন্দেহে বলা যেতে পারে যে আমরা আশাহৃত সাকলা অর্জন করেছি। অবশ্য বাঁকুড়াজেলা সংঘের সময় যে সকল সরকারী ও বেসরকারী লোকের সাহায্য পেয়েছি তাদের সকলকে আমাদের কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপন করেছি। বিশেষতঃ অ্যামাদের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানে প্রাক্তন ছাত্র বাঁকুড়ার বর্তমান ডেপুটি কলেজের শ্রীযুক্ত অনন্দি বন্দোপাধ্যায়কে আমরা কৃতজ্ঞতা জানাই।

পরিশেষে আমাদের অকৃতকাজ যা আমাদের কল্পনার বস্তু হয়ে রাইল টাকে বাস্তবে রূপ দেওয়ার ভার আগামী বছরের উৎসাহী ছাত্রছাত্রীদের হাতে তুলে দিয়ে বক্তব্য শেষ করেছি।

শ্রীদলীপ বন্দোপাধ্যায়—সম্পাদক, সমাজ-সেবা সভা।

### বিতর্ক-পরিষদ :

বর্তমান বিতর্ক-সম্পাদকের হাতে কার্যভার আসার পর প্রথমেই অনুষ্ঠিত হয় প্রেসিডেন্সি কলেজের আক্তন ও বর্তমান ছাত্রদের মধ্যে একটি বিতর্ক-সভা আলোচনার বিষয় ছিল: "A Call for a Socialist Revolution in India today will be premature."। এ অনুষ্ঠানে সভাপতিত্ব করেন কলেজেরই আক্তন ছাত্র অধ্যাপক শ্রীহারেন্দ্রনাথ মুখোপাধ্যায়। প্রস্তাবটির প্রক্ষেপে বলেন আক্তন ছাত্র শ্রীকল্যাণ দত্ত, শ্রীসাধন গুপ্ত ও শ্রীঅঞ্জন দত্ত এবং বিপক্ষে বলেন বর্তমান ছাত্র শ্রীঅনিল্য দত্ত, শ্রীশৰ্বী বহু ও শ্রীগীবেন্দু ঘোষ। বিতর্কক্ষে সভাপতি মহাশয়ের বক্তৃতাটি খুবই শুরুত্বপূর্ণ ও দ্বাদশগাহী হয়েছিল।

এর অব্যবহিত পরে জলপাইগুড়ি কলেজের উচ্চোগে সেখানে যে আক্তকলেজ বিতর্ক আচুত হয় তাতে আমাদের কলেজের প্রতিবিধিত করেন শ্রীনলমণি লাহিড়ী।

এর পরে প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রদের মধ্যে একটি পরীক্ষামূলক বিতর্ক অনুষ্ঠিত হয়। বিতর্কের সিদ্ধান্ত ছিল: "English should be retained as the lingua franca of India"। সভাপতিত্ব করেন অধ্যাপক শুভীতকুমার ইল্ল। যোগদানকারীদের মধ্যে শ্রীতরুণ সরকার [ ব্যক্ষ-বক্তা ] ও শ্রীমদ্বা ঘোষের [ বিপক্ষ-বক্তা ] বক্তৃতা স্বত্বের উপরে গোপনীয় হ'য়েছিল।

তুমুল উত্তেজনার মধ্যে দ্বিতীয় পরীক্ষা-বিতর্কটি অনুষ্ঠিত হয়। বিতর্ক-বিষয় ছিল: "With the achievement of independence the Indian National Congress has outlived its usefulness and should therefore be dissolved"।

এর পরে বাংলা ভাষার মাধ্যমে একটি বিতর্ক সভা অনুষ্ঠিত হয়। এ কলেজের ইতিহাসে বাংলা-ভাষার এ সমাদুর সম্ভবত এই প্রথম। প্রস্তাব ছিল: "বর্তমান পরিহিতিতে শিল্পের প্রচারণা হওয়াই বাঞ্ছনীয়"। সভাপতিত্ব করেন অধ্যাপক ডাঃ সরোজকুমার দাস। বিচার-কার্য পরিচালনা করেন ডাঃ দাস, অধ্যাপক দেবীপদ জ্ঞাতীর্থ ও অধ্যাপক হরপ্রসাদ মিত্র। এই বিতর্কের ফলাফলে রুটি কাপ পুরস্কার দেওয়া হয়। প্রথম পারিতোষিক অর্জন করেন শ্রীঅসিত স্ট্রাচার্দ এবং দ্বিতীয় পুরস্কার পান শ্রীমুখুময় কুৰুক্ষেত্র [ ব্যক্ষ-বক্তা ]। প্রথম বর্ষের ছাত্র

শ্রীমুখময়ের এ কৃতিত্ব বিশেষ প্রশংসনীয়। বিতর্কের শেষে অধ্যাপক দেবীপদ্ম ভট্টাচার্যের স্মচিষ্টিত বক্তৃতাটি বিশেষ উপযোগী হয়।

এর পরে অধ্যাপক ও ছাত্রদের মধ্যে একটি বিতর্কের আয়োজন করা হয়। বিতর্কের বিষয়টি: "Intelligent Youth of our age cannot afford to be good as students"। সত্ত্বপত্তিত্ব করেন অধ্যাপক স্মৃতিভূমিতে সরকার। বিতর্কে অংশগ্রহণ করেন অধ্যাপকদের পক্ষে ডাঃ দাস, অধ্যাপক অমিয় মজুমদার ও অধ্যাপক মাহমুদ এবং ছাত্রদের পক্ষে শ্রীতরুণ সরকার, শ্রীনবৎ ভট্টাচার্য ও শ্রীশিবেন্দ্র ঘোষ। বিতর্কের পর অধ্যক্ষ জ্যোতির্ময় ঘোষ একটি মনোজ্ঞ বক্তৃতা করেন। তিনি ছাত্রদের এ ধরণের বিতর্ক থেকে বিরুত থাক্তে উপদেশ দেন। যা ই'ক সত্ত্ব ভঙ্গের আগে প্রস্তাবটি বিপুল ভোটাদিকে গৃহীত হয়।

এ বছর যুনিভার্সিটি ইনসিটিউট-এ আহুত আন্তঃকলেজ বিতর্ক প্রতিযোগিতায় শ্রীশিবেন্দ্র ঘোষ ও শ্রীমন্তা ঘোষ প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রতিনিধিত্ব করেন। প্রতিযোগিতাটিতে প্রেসিডেন্সি কলেজেই প্রথম স্থান অধিকার করে।

এলাহাবাদ যুনিভার্সিটির উচ্চোগে আহুতিত একটি আন্তঃবিশ্ববিদ্যালয় বিতর্ক প্রতিযোগিতাতেও প্রেসিডেন্সি কলেজ ঘোষদান করে। প্রতিনিধিত্ব করেন শ্রীতরুণ সরকার ও শ্রীঅনিন্দ্য দত্ত। নিমন্ত্রণকারীরা নাকি আমাদের প্রতিনিধিদের প্রতি বিশেষ অসৌজন্যের পরিচয় দেন।

গত ২৯শে নভেম্বর একটি প্রদর্শনী-বিতর্কের পর এ বছরের বিতর্ক পরিষদের কাজ শেষ হয়। প্রস্তাব ছিল: "Communism cannot solve the problem of freedom." শ্রেষ্ঠ বক্তা তিনজনকে কৃতিত্বচক্রে পরিচয়-পত্রে ভূষিত করা হয়। শ্রীনবৎ ভট্টাচার্য [স্বপক্ষ-বক্তা], শ্রীতরুণ সরকার ও শ্রীঅনিন্দ্য দত্ত [বিপক্ষ-বক্তা] সম্মানের অধিকারী হন। বিচার-কার্য পরিচালনা করেন অধ্যাপক ভূপেণ মুখাজি, অধ্যাপক অমিয় মজুমদার ও অধ্যাপক রমেশ ঘোষ। সত্ত্বপত্তিত্ব করেন অধ্যাপক উপেন্দনাথ ঘোষাল।

অনিন্দ্য দত্ত—সম্পাদক, বিতর্ক-পরিষদ।

## ৱৰীক্রম পৱিত্ৰণঃ

এতিহাসারাকে সংক্ষিপ্তভাবে অব্যাহত রেখে এ' বৎসরের ৱৰীক্রম-পৱিত্ৰণ তা'র কাৰ্যাপূৰ্চ্ছি পৱিত্ৰণা কৰেছে। কালের পৱিত্ৰণের সাথে কৃতিৰ পৱিত্ৰণ ও প্ৰকাশতন্ত্ৰীমাৰ নথৱৰণ গ্ৰহণ স্বাভাৱিক। আমাদেৱ বৎসৱেৰ ৱৰীক্রম-পৱিত্ৰণ প্ৰশংসা অৰ্জন কৰেছে এই পৱিত্ৰণেৰ স্বৰূপৰাকে অনুবৰ্তন কৰে।

এ বৎসৱেৰ ৱৰীক্রম-পৱিত্ৰণ-এৰ পৱিত্ৰণালয়ৰ সৰ্বপ্ৰথম অনুষ্ঠান হয়েছে ২৬শে চৈত্ৰ "বসন্ত-উৎসৱ"। সঙ্গীতে অংশ গ্ৰহণ কৰেন—হৃগত দাস, অসিত গুহ, আৰ্য মিত্ৰ, বিশ্বপ্ৰিয় মুখোপাধ্যায়, দ্বাতীশ দাশগুপ্ত, শঙ্কুৰ বৰুৱা, তৰুণ সরকার, প্ৰতীম সেনগুপ্ত, তপতী দাস, ভাৱতী দাসগুপ্ত, সক্ষা ঘোষ, ভাৱতী রায়, চিৰা সেন গীতাঞ্জলী চট্টোপাধ্যায়, হুমিতা তালুকদাৰ, রেখা চালিহা। সংঘাপে অংশ গ্ৰহণ কৰেৱ—নিমাই চট্টোপাধ্যায়, বীজনাথ রায়। পৱিত্ৰণা কৰেন—শ্ৰীৰথীকুমাৰ রায়, সম্পাদক, ৱৰীক্রম-পৱিত্ৰণ।

পৱিত্ৰণ-এৰ দ্বিতীয় অনুষ্ঠান "বৃক্ষ ৱোপণ" অনুষ্ঠিত হয় ২২শে আৰণ (৭ই আগষ্ট, ১৯৪২)! ছাত্রছাত্রীদেৱ মিলিত প্ৰচেষ্টায়—২১শে আৰণ সকাল বেলা কলেজ প্রাস্তৱ যে পৱিত্ৰণ গ্ৰহণ কৰে, তা' কেবলমাৰ্ত অভিনব নয়—স্মাৰকীয়। অধ্যক্ষ শ্ৰীজ্যোতিৰ্ময় ঘোষ মহাশয়কে অনুবৰ্তন কৰেৱ শ্ৰেষ্ঠ অধ্যাপকবৃন্দ এবং ছাত্রছাত্রীগণেৰ কলেজ প্রাস্তৱ পৱিত্ৰণ-চিত্ৰ সভায় এক মাজলিক অনুষ্ঠানেৰ প্রারম্ভ স্বচনা কৰে। যাত্রাপথে ছাত্রছাত্রীদেৱ কৰ্তৃপক্ষত সক্ষীতধাৰা এক মনোৱন পৱিত্ৰণ কৃষ্ণ পুষ্টিৰ সাহায্য কৰে। অঙ্গৰে, মূল অনুষ্ঠান "বৃক্ষ-ৱোপণ"। কলেজ প্রাস্তৱে এক নারিকেল বৃক্ষ-শিখৰ বোপণ কৰেন শ্ৰেষ্ঠ শ্ৰীজ্যোতিৰ্ময় ঘোষ মহাশয়

ଏବଂ ଶକ୍ତିର ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଜନାନନ୍ଦ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ମହାଶୟ ମନୋଜ ଭାବୀର୍ଥ “ବୁଝ-ବୋପନ” ପ୍ରସଙ୍ଗେ କିଛି ବଲେନ । ସଙ୍ଗୀତେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରେନ—ତପତୀ ଦାମ, ମୁଗ୍ନତ ଦାମ ଏବଂ ଆରା ଅନେକେ ।

ପରିସ୍ଥ-ଏର ତୃତୀୟ ଅନୁଷ୍ଠାନ “ବ୍ୟା-ମଙ୍ଗଳ” ଅନୁଷ୍ଠାନ ହୟ ୩୨୪ ଶବ୍ଦ ଆବଶ୍ୟକ (୧୭୬ ଆଗଷ୍ଟ, ୧୯୪୯) । ଆର୍ଟ୍ସ-ଲାଇସ୍ରେରୀ ହଲେ ଶ୍ରୀକ୍ରିତିମୋହନ ମେନଶାନ୍ତ୍ରୀ ମହାଶୟରେ ପୌରୋହିତେ ଏହି ଅନୁଷ୍ଠାନ ସମ୍ପଦ ହୟ । ଆକ୍ରମେ ମେନଶାନ୍ତ୍ରୀ ମହାଶୟରେ ଭାବଗ୍ରହ ଆମୋଚନାର ସାଥେ କଲେଜେର ଛାତ୍ର-ଛାତ୍ରୀଦେର ବର୍ଧି-ସମ୍ପ୍ରଦୀ ପରିବେଶମା ହୃଦୟପ୍ରାହୀନ ହେଲିଛି । ଏତେ ଅଂଶ, ଗ୍ରହଣ କରେନ—ପ୍ରୀତିର ଗୁହ୍ଯାକୁରତା, ମୁଗ୍ନତ ଦାମ ଓ ତପତୀ ଦାମ ।

ବୀଜ୍ଞ-ପରିସ୍ଥ-ଏର ଚତୁର୍ଥ ଏବଂ ଏ ବ୍ୟକ୍ତିର ଶେଷ ଅନୁଷ୍ଠାନ ହୟ କବିଷ୍ଵରର “ଶେଷ-ବର୍ଣ୍ଣ” ଖତୁ ନାଟ୍ୟ । ଅନୁଷ୍ଠାନ ହୟ ୧୯୩୬ ତାର୍କ, ୧୩୫୬—ଶ୍ରୀମିଭାନ୍ଦୀଟି ଇନ୍‌ଟ୍ରିଟ୍ ହଲେ । ସଙ୍ଗୀତେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ—ତପତୀ ଦାମ, ଶୀଳ ମହାନାନୀଶ, ଚିତ୍ରା ଦେନ, ଗୀତାଙ୍ଗ୍ଲୀ ଚଟ୍ଟାପ୍ରାଦ୍ୟାୟ, ମଙ୍ଗା ଘୋଷ, ପ୍ରତିମା ଦେନ, ପ୍ରୀତିର ଗୁହ୍ଯାକୁରତା, ମୁଗ୍ନତ ଦାମ, ଅକ୍ଷମ ସମ୍ମାନାପାଦ୍ୟାୟ, ଶ୍ରୀ କ୍ରୀମିମୋହନ ନାହା, ଅମିତ ଶୁହ, ଛାତୀଖ ଦାମଶୁଷ୍ଟ, ପ୍ରତାମ ଦେନଶୁଷ୍ଟ, ବର୍ଣ୍ଣ ଦେନ, ପାର୍ଦନାରଥି ମିତ୍ର, ବିଦ୍ୟପ୍ରମାଣକାରୀଯ । ସଙ୍ଗୀତ ପରିଚାଳନା କରେନ—ଶ୍ରୀଅଶୋକ ସମ୍ମାନାପାଦ୍ୟାୟ । ସଂଲାପେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରେନ—ନିମ୍ନି ଚଟ୍ଟାପ୍ରାଦ୍ୟାୟ, ଶୁରୁତ ଦିଙ୍ଗ, ଶାନ୍ତି ମୁଖୋପାଦ୍ୟାୟ । ସଂଲାପ ପରିଚାଳନା କରେନ—ଡାଟର ଶ୍ରୀସରୋଜ ଦାମ । ସନ୍ତ୍ରମଜୀତେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରେନ—ଫ୍ରୂଣ୍ ଦାମ, ଶୀଳିତ ରାଯ, ନିକାର୍ତ୍ତ ରାଯ, ଏଡ୍‌ଓରାର୍ ଗୁରୁଗ୍, ନିରଞ୍ଜନ ବ୍ୟାନାର୍ଜୀ, ରାମଗୋପାଲ ଦାମ, ଚିତ୍ତପ୍ରିୟ ରାଯପ୍ରୋତ୍ସ୍ରୀ, ଶକ୍ତିପଦ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ, ମନୋରଙ୍ଗନ ଦାମ, କୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ର ବନ୍ଦୁ । ଅନୁଷ୍ଠାନଟି ଆମନ୍ଦବାଜାର ପତ୍ରିକାର ମାଧ୍ୟମରେ ଅର୍ଜନ କରେଛି ।

ମର୍ବିଶ୍ୟେ ଶୁଭବ୍ରତ ଘୋଷ, ଫାଲ୍ଗୁନୀ ଗାନ୍ଧୁଲୀ, ଅମଲ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ, ଶକ୍ତର ବନ୍ଦୁ, ଶଙ୍କର ଦନ୍ତ, ଅମିତ ଦେନ, ଜଗଦିନ୍ଦ୍ର ଘଟକ ଅଶୀ ଚୌଧୁରୀ, ନିର୍ମଳୀ ମୁଖୋପାଦ୍ୟାୟ (ମଞ୍ଚାଦକ, ନାଟ୍ୟ ପରିସ୍ଥଃ), ଦିଲୀପ ବ୍ୟାନାର୍ଜୀ [ ମଞ୍ଚାଦକ, ମମାଜ-ମେବା ବିଭାଗ ], ଏବଂ ଆରା ଅନେକେର କାହେ ଆମାର ଆଶ୍ରିତକ କୃତତ୍ତତା ଓ ଧର୍ମବାଦ ଜ୍ଞାନାଚିଛ । ଅନୁଷ୍ଠାନଟିର ମନୋରମ ପରିବେଶକେ ଅବ୍ୟାହତ ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଦାସିତ ଭାବ ଏବଂ ଗ୍ରହଣ କରେଛିଲେନ ।

ଶ୍ରୀଜନ୍ମପ୍ରସାଦ ମୈତ୍ରେ—ମାଧ୍ୟମର ମଞ୍ଚାଦକ

## ଭୁବିଦ୍ୟା ପରିସ୍ଥ- ୫

ଏକଥା ମକଳେଇ ବିଶ୍ୱାସ କରବେଳ ଯେ କେବଳ ରାଜନୀତିର ଦ୍ୱାରା ଦେଶେ ଶାନ୍ତି, ମୁଖ ଅଭୂତି ହୁପିତ ହତେ ପାରେ ନା । ପାଶ୍ଚାତ୍ୟ ଦେଶେ ରାଜନୀତିର ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଚଲେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବିପ୍ଳବ । କିନ୍ତୁ ଦୁଇରେ କଥା, ବିଜ୍ଞାନେର ଛାତ୍ରଦେର ନିଜିଦ୍ୱାରା ଅନ୍ତିଷ୍ଠାନ ଯେଇ । ଏହି ଦୂର କଥା ଦେବେ ପ୍ରାୟ ୪୪୩ ବହି ଆଗେ ପ୍ରେନିଡେସି କଲେଜେର କ୍ରେକ୍‌ଟ ଛାତ୍ରଦେର ଜ୍ଞାନ ଏକଟି ଅନ୍ତିଷ୍ଠାନେର ବୀଜ ବପନ କରେନ ।

ମେହି ବୀଜ ଆଜ ମହାନ ମହି ରାଜ୍ୟ ପାଇଁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ଇହାଇ ଭୁ-ବିଜା ପରିସ୍ଥ- ବା ଜିଓଲଜିକାଲ ଇନ୍‌ଟ୍ରିଟ୍ ନାମେ ପରିଚିତ । ବଳାବାହଳ୍ୟ ଯେ ଇହା ଭାରତେର ଏକମାତ୍ର ଛାତ୍ର-ଅନ୍ତିଷ୍ଠାନ ସେବାନେ ବିଜ୍ଞାନେର ଚର୍ଚା କରା ହୟ । ବିଶେ ଇହା ଜିଓଲଜିକାଲ ଇନ୍‌ଟ୍ରିଟ୍, ପ୍ରେନିଡେସି କଲେଜ, କଲିକାତା, ନାମେ ପରିଚିତ । ଏ ଅନ୍ତିଷ୍ଠାନେର ଅଭିଭାବକ ଆମାଦେର କଲେଜେର ଛାତ୍ର ଇଟିବିଲ୍ ନାମ ।

ଆମାର୍ଡାମେ ଅନୁଷ୍ଠାନ ଆଶ୍ରିତ ଆଶ୍ରିତକ ଧର୍ମ ଓ ଭୁବିଦ୍ୟା ଛାତ୍ର ଫେଡରେସନେ ମହାଯ ଆମାର୍ଦିତ ହେଉଥା ମଦ୍ଦେଓ ନାମ କାରଣେ ଆମାର ପ୍ରତିବିଧି ପ୍ରେରଣ କରିବା ପାରିନି । ଇଟ୍.୬ସ ଏ, କାମାଡା, ଇଟ୍. କେ., ସ୍ଟଇନ୍‌ଡେନ ପ୍ରଭୃତି ପାଶକାତ୍ମକ ଆମାଦେର ଭାବ୍ୟବିନିଯମ ହେବେ ଥାକେ ‘ଭୁ-ବିଜା’ ନାମକ ପତ୍ରିକାର ମାରଫତ, ଯାର ଏକାଦଶ ଖଂ ପରାଶିତ ହେଲେହେ ଗତ ନତେଷ୍ଟରେ ଶେଷ ।

ପରିସ୍ଥ-ଏର ଏହି ବ୍ୟକ୍ତି ମୋଟ ଛୟଟ ଅଧିବେଶନ ହୟ, ଏଦେର ମଧ୍ୟେ ତିନଟି ‘ମାଧ୍ୟମର ପରିସ୍ଥ’ ଓ ତିନଟି ‘ବିଶେ’ । ‘ମାଧ୍ୟମର ପରିସ୍ଥ’ ଅଧିବେଶନେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିଲେନ ଜିଓଲଜିକାଲ ମାର୍କେ ଅସ୍ତ୍ରୀ ଇଂଗ୍ରିଜାର ଡିରେକ୍ଟାର ଡା: ଡାରିଟ, ଡି ଓରେଟ,

ষষ্ঠাণ্ড ভ্যাকুয়াম অয়েল কোম্পানীর মিঃ পি, কে, চাটোর্জি ও কলিকাতা। বিখ্যিতাগরের ভৃগোলের প্রধান অধ্যাপক ডাঃ এস, পি, চাটোর্জি। বিশেষ অধিবেশনের একটিতে, পরিষৎ-এর সহসভাপতি ডাঃ এ, জি, বিনোদ-এর জিওজিক্যাল সার্ভে অব্দ ইঙ্গিয়ার 'দক্ষিণ-বিভাগের' 'প্রধানে'র পদ গ্রহণের জন্য মাস্জাজ গমনের পূর্বে শুভেচ্ছা জ্ঞাপন করা হয়। বিতীয়টিতে, বিখ্যাত পুরু উত্তিন্তত্ববিদ ডাঃ বীরবল সাহনি'র মৃত্যুতে শোক প্রকাশ করা হয় এবং তাঁর অধিবেশনে পরিষৎ-এর ভৃতপূর্ব সভাপতি অধ্যাপক নির্মলনাথ চট্টোপাধ্যায় তাঁর 'ইউরোপ অম্পের' বিবরণ প্রকাশ করেন।

বিভিন্ন শ্রেণীর পাঠকদের অধিবেশন ভালভাবেই চলছে। পরিষৎ-এর উভোগে তিনটি অভিনন্দনের আয়োজন করা হয়েছিল; বেঙ্গল পটোরিস, বেঙ্গল এনামেল কোং ও বেঙ্গলের শাশ্বতাল আয়োজন ও পীল কোম্পানীতে।

'চত্রের মাধ্যমে শিক্ষা' নামক কমিটি কলেজের অবসর সময়ে (শুক্রবার) ভৃত্যাগের বক্তৃতাগারে বহু শিক্ষামূলক সরাক চিত্র প্রদর্শনের আয়োজন করেছিলেন।

পরিষৎ-এর বার্ষিক অধিবেশন হয় গত ২৬শে নভেম্বর। প্রধান অতিথিরপে আমন্ত্রিত হ'ন বর্ষা অয়েল কোম্পানীর মিঃ জে, কোটেস। এই অধিবেশনে পরিষৎ-এর নতুন কর্মবৃন্দ নির্বাচিত হয়েছেন। আশা করি তাঁরা ভূবিত্তা পরিষৎকে এগিয়ে নিয়ে যাবেন আরও সৌরবের পথে; কামনা করি পরিষৎ-এর উদ্দেশ্য উন্নয়নের সফল হয়ে উঠবে।

সবীরকুমার দাস—সম্পাদক

### নাট্ট্য-পরিষদ :

শরৎ-এর স্মৃতিতেই আমরা শুরু করেছিলাম আমাদের শারীয়া নাটকের আয়োজন, বিশেষ কারণে আমরা এবার আধুনিক নাটকের পরিষেবা প্রতিশাসিক নাটক "আলগোরী" মঞ্চে করতে স্থির করেছিলাম। যাতে নাটকটি সর্বাঙ্গসুন্দর হয় সেজন্ত আমাদের অন্তর্বাদে বাঙ্গার অন্তর্মন নাট্ট্য-পরিচালক শীমহেন্দ্র গুপ্ত বহুবিন এবং আমাদের নানাভাবে সাহায্য করেছেন।

অস্ত্রায় বারের মত এবার যুনিভার্সিটি ইনসিটিউটে অভিনন্দনের আয়োজন না করে আমরা "শ্রীরঞ্জম" নাট্যকে অভিনন্দনের আয়োজন করেছিলাম। কিন্তু সব আয়োজন যথন শেষ হয়েছে, তখন এক অত্যাকরণ ঘটে যাতে নাটকটি সর্বাঙ্গসুন্দর হয় সেজন্ত আমাদের অন্তর্বাদে বাঙ্গার অন্তর্মন নাট্ট্য-পরিচালক শীমহেন্দ্র গুপ্ত বহুবিন এবং আমাদের নানাভাবে সাহায্য করেছেন।

আরেকটা কথা বলেই এ পর্যায় শেষ করবো। প্রেসিডেন্সি কলেজে কোনো জলনা বা নাটকের উপযোগী বড় হল নেই। একটি অভিনয়ের পর্যাপ্ত পরিষেবা তাঁর পারে। সেদিন শীজয়স্ত প্রসাদ দৈত্যের অভিনন্দনে দর্শকের তাক লেগে গেছেন। তাছাড়াও শীঘ্রগদিন থটক স্বাক্ষরে তাঁর অভিনয় চাহুর্দী প্রাণভরে হাসিয়েছেন। আরো অনেকেই অভিনন্দনে পারদর্শিতা দেখিয়েছেন। তাদের ও সমস্ত ব্যবস্থাপনার আমি আমার আন্তরিক ধন্তব্যাদ জানাচ্ছি।

আমাদের কাজ শেষ হয়েছে। নতুন উৎসাহ ও উদ্দীপনা নিয়ে শারী আসছেন তাদের স্বাগত সম্ভাবণ জানিয়ে বলছি—“শিশাস্তে সন্ত পদ্মাঃ।”

নির্মল্য মুখোপাধ্যায়—নাট্ট্য-সম্পাদক।

### বাংলা পাঠ্ট-গোষ্ঠী :

বিগত বৎসরের কলেজ পত্রিকার মারফত পাঠ্ট-গোষ্ঠীর সম্পাদিকা কামনা করেছিলেন ভবিষ্যৎ ছাত্রদের ঐকান্তিক চেষ্টায় বেন তাঁদের স্বপ্ন সফল হয়। এ বৎসরের পত্রিকার মাধ্যমে আমি আনন্দের সঙ্গে জানাচ্ছি যে কলেজে বাংলা পাঠ্ট-গোষ্ঠী প্রতিষ্ঠিত করে আমরা তাঁদের স্বপ্ন সার্থক করতে পেরেছি।

সাত্ত্বের অনুষ্ঠানের মধ্য দিয়ে আমাদের পাঠ্গোষ্ঠীর উদ্বাধন হয়েছে গত ০২শে আবাট [ইং ১৬ই জুলাই '৪৯] তারিখে। এই অনুষ্ঠানে সভাপতিক করেন শ্রীযুক্ত অপর্যুক্তমার চন্দ মহাশয়। বর্তমান ও প্রাক্তন ছাত্র-ছাত্রী এবং অধ্যাপকবৃন্দের উপস্থিতিতে গার্জন্যপূর্ণ পরিবেশের মধ্য দিয়ে শুশ্রান্তভাবে অনুষ্ঠান শেষ হয়।

পাঠ্গোষ্ঠীর প্রথম অবিবেশন হয় ২৭শে আবণ [ইং ১২ই আগস্ট, '৪৯] তারিখে। সভাপতিক করেন বাংলা বিভাগের অধ্যাপক-প্রধান শ্রীযুক্ত জনার্দন চক্রবর্তী মহাশয়। প্রধান অতিথি রূপে উপস্থিত ছিলেন ইংরেজী বিভাগের বিদ্যার্থী-অধ্যাপক প্রধান শ্রীযুক্ত দোমনাথ মৈত্র মহাশয়। চতুর্থ বার্ষিক শ্রেণীর বাংলা বিভাগের ছাত্র শ্রেণীর কুরার গঙ্গাপাধ্যায় “পুরাতন ভারত ও কাধুনিকজগৎ” শৈর্ষিক প্রবন্ধটি পাঠ করেন। ছাত্রদের মুক্তিপূর্ণ আলোচনা এবং সভাপতি মহাশয়ের বিদ্যু অভিভাবণ অবিবেশনটিকে সজীব এবং হস্যপ্রাপ্তি করে তুলেছিল।

আমাদের পাঠ্গোষ্ঠীর প্রত্যোকটি অনুষ্ঠানে কলেজের সাধারণ ছাত্র-ছাত্রী বন্দুদের নিকট থেকে ঘেরাবে উৎসাহ এবং সহায়তা লাভ করেছি মেজলু টারা প্রত্যেকে আমাদের প্রশংসনভাজন এবং ধন্যবাদাহু।

সাধারণ গ্রহণ করে আমরা আর এক শত বই পেরেছি পাঠ্গোষ্ঠীতে ব্যবহারের জন্য। এছাড়া পাঠ্গোষ্ঠীর জন্য—মূলত অধ্যাপক-প্রধান শ্রীযুক্ত জনার্দন চক্রবর্তী মহাশয়ের চেষ্টায়—সম্প্রতি গাঁচশত টাকার বই কেনা হয়েছে।

অল্প সময়ের মধ্যে আমরা ঘৃতকু অঞ্চলের হতে পেরেছি সেটজু হয়ত খুব সন্তোষজনক নয়। এর কৈফিয়ৎ হিসেবে গত বৎসরের সম্পাদিকার সঙ্গে স্থুর মিলিয়ে এই আশাই করব যে আমাদের অকৃত কাজ, অকৃতিত বাণী, অগীত গান আমাদের উত্তরাধিকারীদের হাতে সংকলন ও সার্থকতা অর্জন করব।

পুলিমবিহারী দশ—সম্পাদক

### অর্থনীতি পাঠ্গোষ্ঠী :

এবছর এগুলি অর্থনীতি পাঠ্গোষ্ঠীর একবার মাত্র বৈঠক বসেছে। বৈঠকে শ্রীঅশোকমোহণ রায় একটি স্মার্থিত অবক্ষ পাঠ করেন। অবক্ষপাঠকের পর কিছুক্ষণ সোৎসাহে আলোচনা চলে। সভাপতি উষ্টু যোগীশচন্দ্র সিংহের একটি নাতীনীর্ধ বক্তৃতার পর বৈঠকের কাজ শেষ হয়।

গত বছরের সম্পাদকের কাছে কাজের ভার নেবার সময় শুনতে পাই অর্থনীতি পাঠ্গোষ্ঠীর একটি নিজস্ব লাইব্রেরী আছে। আলমারী খুলে তিনি যা সেখালেন তাকে লাইব্রেরী বলা চলে না। গুটিকতক বইয়ের এই ‘সমাহার’টিকে সারা বছরে বাড়ানো যায় নি। বরং কিছু কমেছে। এবিষয়ে কর্তৃপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করি।

অনিদ্য দশ—সম্পাদক, অর্থনীতি পাঠ্গোষ্ঠী।

### রাজনীতি পাঠ্গোষ্ঠী :

পূর্ববর্তী সম্পাদকের রাজনীতি পাঠ্গোষ্ঠীর অস্তিত্বের যৌক্তিকতা সপ্তাকে সন্দেহ প্রকাশ করে যে গভীর সমস্যার ইঙ্গিত আমাদের দিয়েছিলেন, তার সম্পূর্ণ সমাধান এখনও হয়নি। তবুও আশার কথা এই যে, পাঠ্গোষ্ঠীর সদস্যদের মধ্যে বই পড়া এবং আলোচনা করা সমস্কে উৎসাহের সম্ভান পাওয়া যাচ্ছে। অবশ্য ছাত্র সংখ্যার তুলনায় বইএর সংখ্যা নিচাপ্ত নগণ্য। সেরা নতুন বইগুলি আমাদের আলমারীতে এখনও জাঁগা থুঁজে পায়নি।

অধ্যাপক নিরোগের ব্যবস্থার দরুণ আমাদের রাজনীতি বিষয়টির পড়াশুনায় অত্যন্ত ব্যাপ্ত ঘটেছে এই কারনেই ‘অবহেলিত রাজনীতির’ আলোচনায় ছাত্রদের যথেষ্ট আগ্রহ থাকা সঙ্গেও এপর্যাপ্ত একটির বেশী আলোচনা সম্ভাব আয়োজন করা। সম্বৃপ্ত হয়নি। পাঠ্গোষ্ঠীর সভাপতি শ্রেণীর অধ্যাপক উপেন্দ্রনাথ শেৱাল মহাশয়ের সভাপতিতে অনুষ্ঠিত এই সভায়, নির্ধারিত বিষয়টির (“Nationalism as a Political ideology is a menace to civilisation”]) ওপর আলোচনা ও প্রতালোচনা বিশেষ উৎসাহজনক হয়েছিল।

আবুল কামাল—সম্পাদক, রাজনীতি পাঠ্গোষ্ঠী।

## ইতিহাস সেমিনার :

অন্যান্য বছরের অনুপাতে এবারের আমাদের অধিবেশনের সংখ্যা কিছু বেশি হয়। আমাদের বিশ্ব ও সাধারণ অধিবেশনগুলির একটি তালিকা নীচে দেওয়া হল।

সাধারণ অধিবেশনের বক্তা ও বিষয় : [১] শ্রীশ্রী সরকার : ইতিহাসে বিভিন্ন দৃষ্টিভঙ্গ : ২৬ মার্চ ; [২] শ্রীজহীরপুন আহমদ : ভারতীয়-সভ্যতার উপর গ্রীক প্রভাব ২২ জুলাই ; [৩] শ্রীকমলেখ ভট্টাচার্য : মৌর্য-সাম্রাজ্যের পতনে অশোকের দায়িত্ব ১২ আগস্ট ; [৪] শ্রীঅমিতাল মুখোপাধ্যায় : আকরণের 'সমাজস্বাস্থ' দ্বাৰা ২৬ আগস্ট।

বিশ্ব অধিবেশন : [১] ডেটার চার্চল দামণ্ডল : ভারতীয় ভাস্কুল বুদ্ধমূর্তি [চির সহযোগে] ১ এপ্রিল ; [২] অধ্যাপক আবদুল গোতাব মাহমুদ : ইতিহাসে ক্যাথলিক চার্চের ভূমিকা, ২ সেপ্টেম্বর।

প্রায় সব কটি অধিবেশনেই শ্রোতা-সমাগম ১০ এর কাছাকাছি হয়েছিল এবং অন্যান্য বিষয়ের ছাত্রছাত্রীরা ও নিয়মিত উপস্থিত থেকে আলোচনা-প্রত্যালোচনার যোগাদান করেন। সেমিনার-লাইব্রেরীর জন্ম এবার সরকারী তহবিল থেকে তিন-শ' টাকা পাওয়া গেছে, তা থেকে সেমিনারের নিজস্ব পচিশখানি বই কেনা হয়েছে। অপ্রত্যাশিত নানা বিষ্ণুর জন্য আমাদের পূর্বকংগ্রেস কর্মসূচী কিছু কিছু উদ্যোগ উপস্থিত থেকে গেছে। আশা করছি ভবিষ্যতে সেগুলি সম্পূর্ণ করতে পারব। পরিশেষে যাঁরা আমাদের অধিবেশনগুলিতে উপস্থিত থেকে আলোচনা-প্রত্যালোচনায় অংশ গ্রহণ করে ইতিহাস-সেমিনারকে জনপ্রিয় করে তুলেছেন তাদের আমরা আন্তরিক কৃতজ্ঞতা জানাচ্ছি।

শ্রীশ্রী সরকার—সম্পাদক, ইতিহাস সেমিনার।

## দর্শন সেমিনার :

পূর্ববর্তী প্রত্যেক দর্শন সেমিনারের সেক্রেটারীই এই পত্রিকা মারকড জানিয়ে এসেছেন তাদেরই দুর্গতি ও অভাবের কথা। আজ সেই চিবাচরিত প্রথা অনুযায়ী আপনাদের আর আমাদের সেমিনারের দুর্ঘেস্থ খবর শুনতে হবে না। আজ আনন্দের কথা কতগুলো শোনাই। পয়লা নবৰ যেটা জানানো দরকার যে, আমাদের সেমিনারের চারটি প্রবেশ পথ, না ছটে প্রবেশ পথ [আর ছটে বাইরে যাবার পথ?] যাই হোক, সেই চারটি দরজাতেই লাল টুকুকে পদ্ম' টাঙ্গানো হয়েছে। তুনবৰ, আমাদের সেমিনারের ছবিগুলো আজ বক্রবক্র করছে এমন কি ফ্রেমগুলো পর্যন্তে পালিশ করা হয়েছে। তিনি নবৰ সব মিলিয়ে মাত্র ছটা মাত্র বৈঠক হয়েছিল এবার। অথবে বলেছিলেন, শ্রীবসন্ত চট্টাপাধ্যায় মহাশয়। কিন্তু থুব শেষ ছেলে হয় নি, কারণ সেনিকার বহুতার বিষয় বস্তু ছিল “উপনিষদে ক্রবাদ।” এরপর বলেছিলেন উপনিষদ ভট্টাচার্য, শৰ্বীর বস্তু, হৃগীচরণ ভট্টাচার্য, শ্রীনিবাস গৌমাত্রা—স্থানতাবে তাদের কথাগুলি ফেলিয়ে বলা গোলো।

ডাঃ সরোজকুমার দাস মহাশয়ের অক্রান্ত পরিশ্রম ও আমাদের এবং সেমিনারের প্রতি তাঁর অকৃত ভালবাসার জগ্নেই দর্শন সেমিনার আজ বেড়ে উঠেছে চারদিক দিয়ে।

অধ্যাপক গোপীনাথ ভট্টাচার্য মহাশয়ও আমাদের সেমিনারের কাজ সম্বন্ধে অনেক সময় উপনিষদ দিয়েছেন। আমাদের শ্রীকাম্পন অধ্যাপক অমিয় মজুমদার মহাশয়ের কাছ থেকেও আমরা অন্তু বকসের সাড়া পেয়েছি। জানিনা ভবিষ্যতের ছেলেদের ভাগ্যে এঁরা থাকবেন কি না।

শর্করকুমার বস্তু—সেক্রেটারী, দর্শন সেমিনার।

## খেলাধুলা বিভাগ :

১৯৪৯-৫০ সালের জন্য নির্বাচিত কর্মকর্তাগণ

সভাপতি—অধ্যক্ষ জ্যোতির্ময় বোম, সহঃ সভাপতি—অধ্যাপক যতীশচন্দ্র দেনগুপ্ত ; শীঘ্ৰত এন, এন চাটোৱার্ড।

সাধারণ সম্পাদক : শ্রীদীপ দত্ত [চতুর্থ বর্ষ কলা], ক্রিকেট : শ্রীতুরুপ বোস [তৃতীয় বর্ষ কলা], টেনিস : শ্রীঅমল সেন [তৃতীয় বর্ষ কলা], ইকি : শ্রীশোকমোহন রায় [চতুর্থ বর্ষ কলা], ফুটবল : শ্রীগ্রে বানার্জি [চতুর্থ বর্ষ কলা], নৌ-চালনা : হৃষ চ্যাটার্জি [তৃতীয় বর্ষ], অভ্যন্তরীণ জীব্বা ; শ্রীহিনা বৈষ্ণ [তৃতীয় বর্ষ বিজ্ঞান]।

১৯৪৮-৪৯ সালের কার্য বিবরণী

ফুটবল : ভারপ্রাপ্ত অধ্যাপক—অধ্যাপক জে, সি, সেনগুপ্ত, সম্পাদক—শ্রীগুরুত রায়চৌধুরী [চতুর্থ বর্ষ বিজ্ঞান]

PRESIDENCY COLLEGE HOCKEY TEAM— 1949  
Inter-Collegiate Hockey League Champions

G.

Winners :— Dr. S. Das Gupta Cup. (Inter-Collegiate Knockout)



From Left to Right.  
Front Row :— Somen Dutt, Naren Basak (Hockey Secy.), Prof. N. G. Chakravarty (Sectional President), Principal J. Ghose,  
Sri N. N. Chatterjee (Physical Instructor), Parayabratra Roy Choudhury (Captain), Ashis K. Chakravarty.  
Middle Row :— Amal K. Chakravarty, Bhulatosh Mukherji, Mulk Raj Sikka, Asoke Ray, Gopal Singh, Benoy Singh,  
Sujanita & Narasingh (Bearers).  
Back Row :—

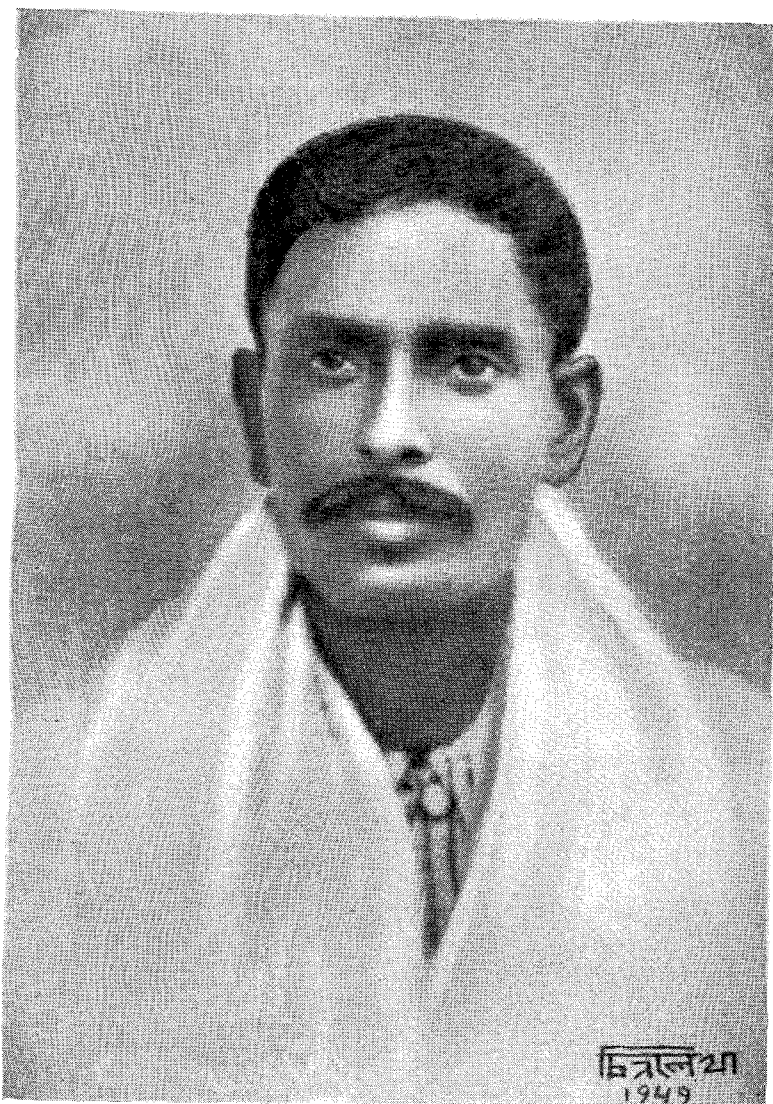
PRESIDENCY COLLEGE HOCKEY TEAM—1949  
Inter-Collegiate Hockey League Champions

&

Winners :— Dr. S. Das Gupta Cup. (Inter-Collegiate Hockey League)



From Left to Right  
Front Row.—Somen Dutt, Naren Basak (Hockey Secy), Prof N. G. Chakravarty (Sectional President) Principal J. Ghose  
Middle Row.—Sri N. N. Chatterji (Physical Instructor), Punyabratra Roy Choudhury (Captain) Ashis K. Chakravarty  
Back Row.—Amal K. Chakravarty & Narendra Mukherji Mulk Raj Sikka, Asok Ray Gopal Singh, Mahendra Singh Benoy Singh  
Srikanta & Narasingh (Bearers)



অধ্যাপক ন্যপেন্দ্রচন্দ্ৰ বন্দ্যোপাধ্যায়

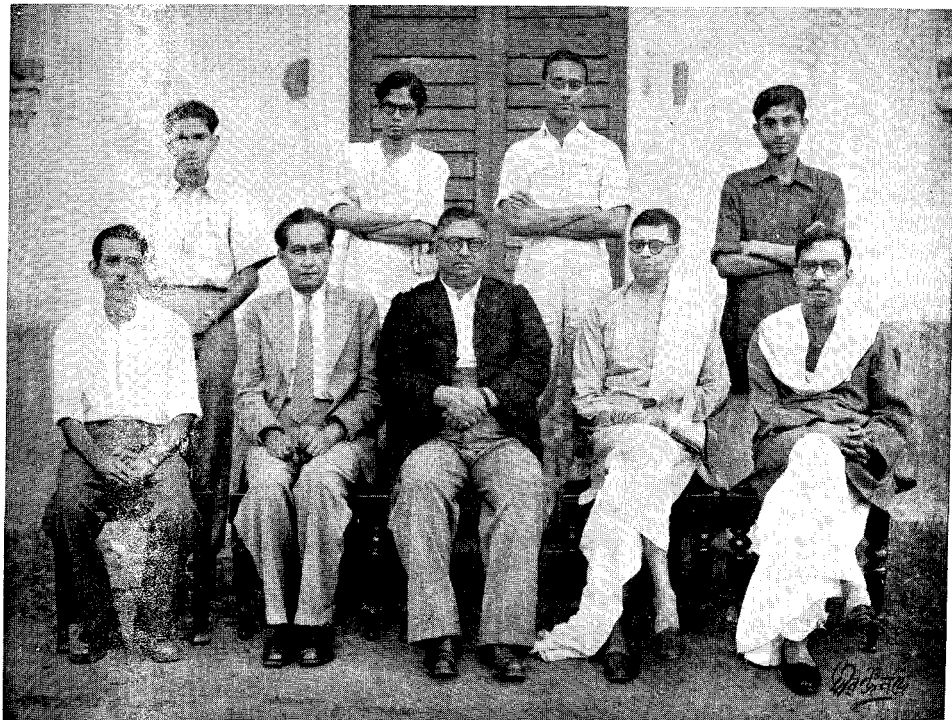
আবিৰ্ভাবঃ  
১৮৮৫ সালের ১৫ই জুন।

তিৰোভাবঃ  
১৯৪৯ সালের ১৮ই আগষ্ট।



চার্টার্ড বেঙ্গালুরু ক্লিয়ার্ট বারে কেন্দ্র প্রসাদ  
চার্টার্ড বেঙ্গালুরু ক্লিয়ার্ট বিকাশনের প্রাক্তন প্রোজেক্টে প্রাপ্ত। ছবিগ্রাহি ১৯৪৬-৭ মাসে প্রাপ্ত। মধ্যস্থ  
কুকলীন ইংরেজি সাহিত্যের প্রবিশ্বাত অধ্যাপক পার্সিভাল মাঝে উপর্যুক্ত। তার টিক পিছনেই ক্ষীরুক রাজেশ্বর প্রমাণ দণ্ডায়মান। ক্ষীরুক বিষয়ক মুকাবেল সেনকে দী সান্ধির  
প্রয়োগেই (বী) নিক (থেক) দেখা যাবে। অঙ্গাচা সম্পাদিতের মধ্যে অনেকই পুরবতী জীবনের নামাবিহীক বিধা ত হয়েছেন। ভদ্রবর্ণবৰ্কণ প্রথম নামাবিহীকে বিজোৱা কৰা হচ্ছে।

COLLEGE UNION COUNCIL  
SESSION 1948-49



Sitting (left to right):— Jayanta Maitra (Genl. Secy., College Union Council), Prof. S. Sarkar, Principal J. Ghose, Prof. J. Chakrabarty (Chairman, Social-Service League), Prof. S. C. Sen Gupta. (Chairman Publication Section).

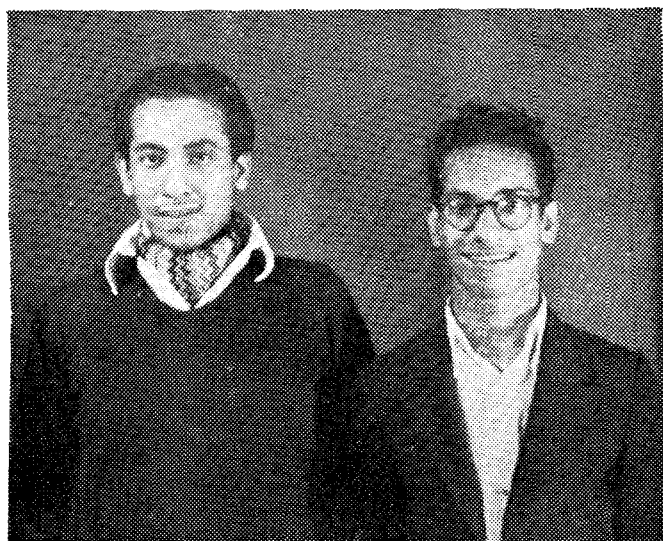
Standing (left to right):— B. Ray (Junior Common-room Secy.), A. Dutta (Debate Secy.), N. Mukherji (Drama Secy.), D. Banerji (Social-Service Secy.)

## SOCIAL SERVICE LEAGUE

SESSION 1946-49



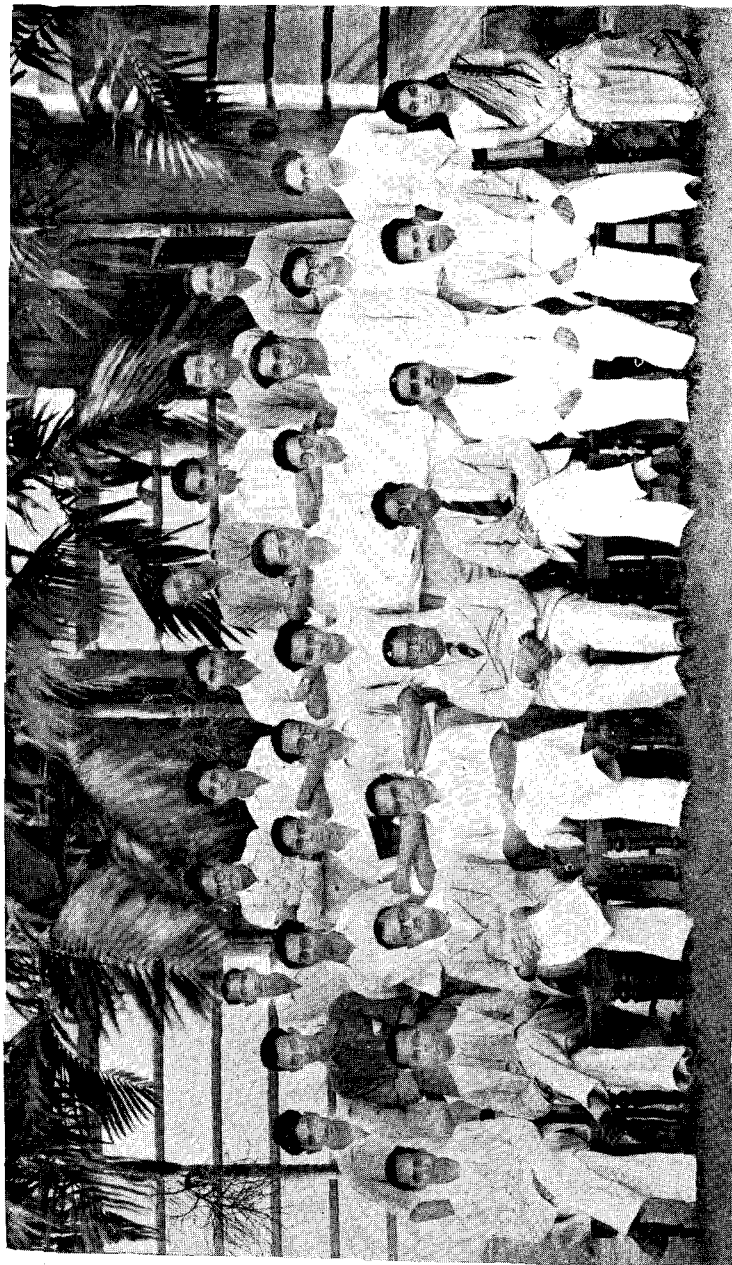
Sitting (L. to R.)— Abul Kamal, Dilip Banerji (Social Service Secy.), and  
Dhruba Banerji.  
Standing (L. to R.)— Pulin Das and Amalendu Barman.



THEY MET THE BRITISH DEBATING TEAM

SHIBENDU GHOSH (Left)—6th Year Arts (Old)—at Calcutta.  
NILMANI LAHIRI (Right)—4th Year Arts—at Jalpaiguri.

PRESIDENCY COLLEGE ATHLETIC COMMITTEE  
SESSION 1948-49



Left to Right.  
Front Row :— Prof. S. Roy, Prof. S. K. Indra, Prof. N. G. Chakravarthy, Prof. J. C. Sengupta, Principal J. Ghose, Prof. N. K. Sen, Prof. B. C. Das, Sri N. N. Chaterji (Physical Instructor), Sm. Bharati Roy (Secy. Small Area Games).  
Middle Row :— K. K. Sahgal, B. Bhadury, A. Rahim, P. Gupta (Cricket Secy.), A. Roy (Tennis Secy.), P. Roy Choudhury (Genl. Secy.), N. Basak (Hockey Secy.), D. Banerji, K. Das, S. Basu, P. Ray, A. Mazzard, B. Mukherji, B. Ray, A. Maitra, T. Maitra, Narashish (Boarster).  
Back Row :— Srikantha (Boarster). R. N. Pandit, B. Mukherji, B. Ray.



SIR JEHANGIR COYAJEE  
( 1875 - 1943 )



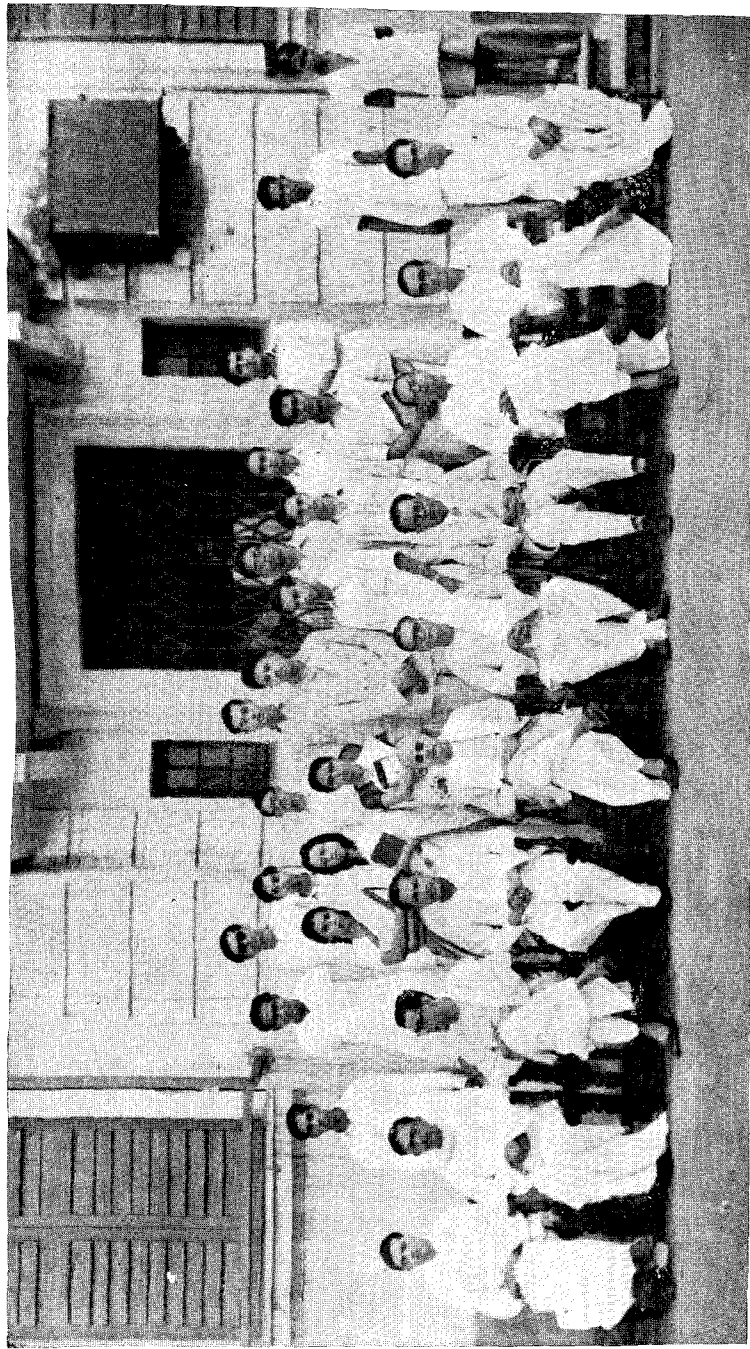
PROFESSOR : BENOY KUMAR SARKAR

Born : at Malda  
26th December, 1887

Died : in Washington  
24th November, 1949

## FAREWELL GATHERING

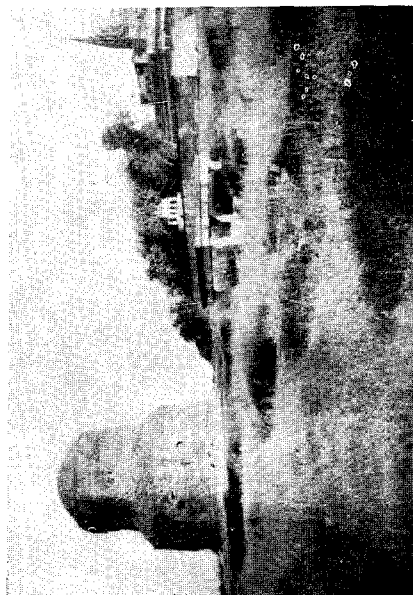
at the retirement of PROF. SOMNATH MAITRA as Head of the Department of English,  
September 3, 1949.



Row I (Sitting) L. to R : Prof. G. N. Bhattacharya, Dr. S. C. Sen Gupta, Prof. T. N. Sen, S. C. Sarkar, S. N. Maitra, T. P. Mukherji, S. K. Indra, K. P. Das Gupta, P. Bagchi, D. Sen.  
Row II (Standing) L. to R : Sm. C. Saha, A. De, L. Bose, Sj. S. Bhattacharya, K. Poddar, R. Ray, S. Bhattacharya.  
Row III (Standing) L. to R : Sj. S. Gupta, A. Das Gupta, D. Lahiri Choudhury, D. Mustaphi, J. Bhattacharya, S. Sen, K. Bose, S. Mukherji, T. Sircar.



“.....উত্তর-জাতি তুর্কি-চূড়ায় পেশালী বিকেল  
আঙ্গুন ছাড়ায়।”  
( বৃক্ষদ্ব বসু )



“সমাধিমন্দির এক ঠাই রহে চিরহিস্ত”  
আলোক শিল্পী—  
কৌনিন্দালী মুখোপাধান  
( চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান )

**PRESIDENCY COLLEGE ATHLETIC COMMITTEE**

SESSION 1948-49



ଏହାରେ ଆମରା ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଶ୍ରୀତି ଫୁଟବଲ ଖେଳାର ଜୟମାତ୍ କରେଛି । କଲିକାତା ବିଖବିଦ୍ୟାଲୟ ଲୋଗେ ଆମରା ଆମାଦେର ଏତ୍ତିପେ ବିଶ୍ଵାସ ହେତୁ ଶୀଳେ ଏବଂ ଇଲାଇଟ ଶୀଳେ ଆମାଦେର କଲେଜ ଚତୁର୍ଥ ରାଟ୍ରିଗ୍ରେ ପରାଜିତ ହୁଏ । ଅଧ୍ୟକ୍ଷ ବି, ଏମ, ମେନ ଚ୍ୟାନେଶ୍ବର କାପ୍ [ ଆନ୍ତରିକ ପରାଜିତରେ ଅଭିଯୋଗତା ] ଏ ବିଶ୍ଵାସ ବାର୍ଷିକ ଶ୍ରୀତି ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଶ୍ରୀତିକେ ପରାଜିତ କରେ ବିଜୟୀ ହୁଏ । ଚତୁର୍ଥ ବାର୍ଷିକ ଶ୍ରୀତିର ଛାତ୍ରେରା କରେକଟ ମୋହାଦ୍-ମୁଲକ ଭୌତିକ ବାବସାହ କରେ—ତାର ମଧ୍ୟ, ଅର୍ଥନୀତି ଓ ଇଂରାଜୀର ସମ୍ପଲିତ ଦଲେର [ ଅଧିନାୟକ, ଭୂଷତ୍ର ସେବା ] ମଙ୍ଗେ, ଇତିହାସ ଓ ବାଂଳାର ସମ୍ପଲିତ ଦଲେର [ ଅଧିନାୟକ, ଆଧ୍ୟ ଦିତ୍ତ ] ଫୁଟ୍‌ବଲ୍ ଖେଳା ବିଶେଷ ଚିକାର୍ଦକ ହୁଏ ।

**କ୍ରିକେଟ :** ୨୮ ଶ୍ରୀତିମୂଳକ ଖେଳାର ମାତ୍ର ଏକଟିଟେ ପରାଜିତ ହେବ । ଆନ୍ତରିକ କ୍ରିକେଟ ଅଭିଯୋଗିତାରେ ମେନ ଫାଇନାଲେ ଆଶ୍ରତେ କଲେଜ ଦଲ ଆମାଦେର ପରାଜିତ କରେ ।

କଲେଜ ପ୍ରତିଷ୍ଠାନ ସମ୍ପାଦନେ ପାଇଁ ପରାଜିତ ହେବିଲା ।

ଆମରା ଆମାଦେର ସଂଗେ ଜାନାଛି ଯେ ଆନ୍ତରିକ ବିଦ୍ୟାଲୟର କ୍ରିକେଟ ଅଭିଯୋଗିତାର ଆମାଦେର କଲେଜେର ଛାତ୍ର ଶ୍ରୀଗୋବିନ୍ଦ ବାବସାହ ଏବଂ ଶ୍ରୀରବତୀ ମୁଖାଜି କଲିକାତା ବିଖବିଦ୍ୟାଲୟର ପକ୍ଷ ମର୍ଯ୍ୟାନ କରେନ ।

**ବାଚ ଖେଳା :** ଏବାର ୧୩ ଜନ ଛାତ୍ର ବାବ ଖେଳାର ବିଭାଗେ ସମସ୍ତ ଛିଲେନ । ଶ୍ରୀଅଜିତ ମେନ “ଭୁବିନ୍ଦାର କାଇନାଲେ ଉତ୍ତିତ ହନ ।

**ଟେଲିଭିସନ :** ଏବର ଆମରା ଆମାଦେର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଜାଗଗାୟ ଟେଲିଭିସନ ଫିଲିଯେ ନିଯେ ଯେତେ ମନ୍ଦମ ହେବେ । ୨୮ ଶ୍ରୀତିମୂଳକ ଖେଳାର ମଧ୍ୟ ମାତ୍ର ଏକଟିଟେ ଆମରା ପରାଜିତ ହେବେ । କଲିକାତା ବିଖବିଦ୍ୟାଲୟ ଆନ୍ତରିକ କ୍ଲିନିସ ଅଭିଯୋଗିତାର ଫାଇନାଲେ ମେନ୍ ଜେଭିଲାମ୍ କଲେଜ ଦଲ ଆମାଦେର ପରାଜିତ କରେ । କଲେଜ ପ୍ରତିଷ୍ଠାନ ସମ୍ପାଦନେ ଏକଟ ପ୍ରଦର୍ଶନୀ ଟେଲିଭିସନ ଖେଳାର ଆମୋଜନ କରା ହୁଏ । ଅଂଶ ଅଥ୍ କରେନ ଅଧ୍ୟାପକ ଏ, ଡଲିଉ ମାମୁଦ, ଅଧ୍ୟାପକ ବି, ମି, ମୁଖାଜି, ଶ୍ରୀନିଲିମୀ ମଜ୍ଜମାଦାର, ଶ୍ରୀ ଅଧିତ ମୁଖାଜି । କଲେଜ ସିମ୍ବଲ୍ସ ଅଭିଯୋଗିତାର ଅଧ୍ୟାପକ ଏ, ଡଲିଉ ମାମୁଦ ପ୍ରବଳ ପ୍ରତିବିନ୍ଦୁତାର ପର ଶ୍ରୀନିଲିମୀ ମଜ୍ଜମାଦାରର କାହେ ପରାଜିତ ହନ ।

**ଭଲିବଳ :** ବହ ମେଂଧ୍ୟକ ଛାତ୍ର ନିଯମିତଭାବେ ଅନୁଭିଲାନେ ଯୋଗଦାନ କରେନ । ଆନ୍ତରିକ କଲେଜ ଅଭିଯୋଗିତାର ଆମାଦେର କଲେଜ ବିଶେଷ କୃତିତ୍ଵ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରେନ, ସର୍ବିଦିନ ସମ୍ପଲିତ ବିଜୟୀ ହାତାର ଦୋଷାଗ୍ରହଣ ଆମାଦେର ହେବନି ।

**ବ୍ୟାଡ଼ମିଟିନ :** ମେନ୍‌ରେରେ ଜଞ୍ଜ ଏହି ପ୍ରଥମ ଏବର ବ୍ୟାଡ଼ମିଟିନ ଖେଳାର ଆମୋଜନ କରା ହୁଏ । ଶ୍ରୀମତି ରେଖା ଚଲିହା ନିମ୍ନଲିଙ୍ଗେ ବିଜୟୀ ହନ ଏବଂ ଶ୍ରୀମତି ସମ୍ଭାବ୍ୟ ଘୋଷେର ସହ୍ୟୋଗିତାର ଡବଲ୍ସ୍‌ମେ ଜୟଲାଭ କରେନ । ମେନ୍‌ରେମ୍ ଏକଟ ପ୍ରଦର୍ଶନୀ ଖେଳାର ଅଧିକ କେ, ଘୋଷ ଓ ଅଧ୍ୟାପକ ବି, ମାସ, ଡବଲ୍ସ ବିଜୟୀ ଶ୍ରୀମତି ରେଖା ଓ ଶ୍ରୀମତି ମନ୍ଦ୍ରାଜା । ଘୋଷରେ ମିକଟ ପରାଜାଯାଇ ବରନ କରେନ ।

**ହକି :** ହକି ଖେଳାର ଆମାଦେର କଲେଜ ଏ ବହର ବିଶେଷ କୃତିତ୍ଵ ପରିଚୟ ଦେଇ । ଆମରା କଲିକାତା ବିଖବିଦ୍ୟାଲୟ ଲୋଗେ ଏବଂ ନକ୍ ଆଟ୍ ହଟିଟିକ୍ ବିଜୟୀ ହେବେ । ନକ୍ ଆଟ୍ ହଟିଟିକ୍ ଅଭିଯୋଗିତାଟିତେ ଏହି ପ୍ରଥମ ଆମାଦେର କଲେଜ ବିଜୟୀ ହନ । ଏ ବହର ଏକଟ ଦେଖାତେ ପରାଜିତ ହେବେନି ଏବଂ ଏକଟ ଖେଳାଓ ଡ୍ର ହେବନି । ମୋଟ ତେରଟ ଖେଳ ଯ ଆମାଦେର ପିକକେ ଗୋଟିଏ ହେବେନି ମାତ୍ର ତିନଟି ।

**ଭୌଡ଼ା ପ୍ରତିଯୋଗିତା :** ୧୯୬ ଜାନ୍ମରାତ୍ରି ଆମାଦେର ବାଂସରିକ ଭୌଡ଼ା ପ୍ରତିଯୋଗିତା ଅଭୁତିତ ହୁଏ । ଶ୍ରୀକୁ ବି, ଏମ, ମେନ ମତାପତ୍ରିର ଆମନ ଗ୍ରହଣ କରେନ ଏବଂ ପୁରସ୍କାର ବିଭାଗ କରେନ ଶ୍ରୀମତୀ ବି, ଏମ, ମେନ । ବାନ୍ଧିଗତ ଚାଲିପିଲନଶୀପେ ଜଞ୍ଜ ଏ ବହର ବେଶ ଜୋର ପ୍ରତିଯୋଗିତା ହର । ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସତ ବାର୍ଷିକ ଶ୍ରୀବିନ୍ଦ ସିଂ ଏହି ଗୋବିର ଅର୍ଜନ କରେନ । ତାନି ଗୋଟାର ଛୌଡ଼ା ଏବଂ ଜେଭିଲାନ ଛୌଡ଼ାର କଲେଜେର ୧୮ ନତୁନ ବେକର୍ଡ ପଣ୍ଡିତ କରେନ । ଆନ୍ତରିକ କଲେଜେର ଭୌଡ଼ା ପ୍ରତିଯୋଗିତାର କାମାଦେର କଲେଜେର ଶ୍ରୀବିନ୍ଦ ସିଂ ତିନଟିଟି ବିବେଶ ଅଥ୍ ପରାମର୍ଶ କରେନ । ଆମରା ତାକେ ଆମାଦେର ଆନ୍ତରିକ ଅଭିନନ୍ଦନ ଜାନାଛି । ବାଂସରିକ ଭୌଡ଼ା ପ୍ରତିଯୋଗିତାର ସମ୍ଭାବ୍ୟ ଶ୍ରୀବିନ୍ଦର ସିଂକେ ସଥାନମେ କ୍ରିକେଟ ଏବଂ ବିଜୟୀ ହେବେ ।

**ବ୍ୟାର୍ଯ୍ୟାଗାୟ :** ଗଢ଼ପଡ଼ାର ପ୍ରାସ ତିରିଶ ଜନ ଛାତ୍ର ବାର୍ଯ୍ୟାଗାୟରେ ନିଯମିତଭାବେ ଯାଇମାନ୍ଦିରେ ବିଯମିତଭାବେ ଯାଇମାନ ।

ଖେଳାଧୂଳା ସରଫରାମାଦିର ଦାମ ଅତ୍ୟାଷ ସେବେ ଯା ଅର୍ଥ ଆମରା ପାଇ ତାତେ ଆମାଦେର ପ୍ରାସରେ ମେଟେ ନା । ଆମର ଅନୁରୋଧ ଯେ ବାର୍ଷିକ ଦାମ ଏକ ହାତାର ଟାକାକେ ଦୁଇ ହାତାର ଟାକା ଏବଂ ଛାତ୍ରଦେର ଟାକାର ହାର ବାର୍ଷିକେ ପାଇ ଟାକା କରା ହେବ । ଅନ୍ତାବଟ ଏୟାଥିଲେଟିକ କରିଟିର ମତାପର ସର୍ବଦୟାତିକମେ ଗୃହିତ ହେବେନି । ଭୌଡ଼ାବିଭାଗେ ଆଧିକ ସଞ୍ଚଳତା ଏବେ ଏହି ବିଭାଗଟିର ସେ ଉତ୍ତରିତ ହେବେ ଏ ବିଷୟେ ଆମି ନିଃମନ୍ଦେହ ।

**ବ୍ୟାର୍ଯ୍ୟାଗାୟ :** ଗଢ଼ପଡ଼ାର ପ୍ରାସ ତିରିଶ ଜନ ଛାତ୍ର ବାର୍ଯ୍ୟାଗାୟରେ ସବ ମନ୍ଦରେଇ ସର୍ବପକାର ମାହାତ୍ୟ କରେନ ଆମାଦେର ବାର୍ଯ୍ୟାମ ଶିକ୍ଷକ ଶ୍ରୀକୁ ଏମ, ଏମ ଚାଟାର୍ଜି । ତାକେ ଆମର ଆନ୍ତରିକ ସଞ୍ଚାରଦ ଜାନାଇ । ମେହି ସଂଗେ ଧର୍ମବାଦ ଜାନାଇ ବିଭାଗୀର ମଞ୍ଚପାଦକଦେର ଧର୍ମ ପରିଶ୍ରମ କରେନ ତାଦେର ବିଭାଗ ପରିଚାଳନା ।

ପୂର୍ବାତ୍ମକ ରାତ୍ରି ଚୌଥୁରୀ—ମାଧ୍ୟମ ମଞ୍ଚପାଦକ ।

## নয়া শাসনতত্ত্ব

গ্রন্তেক স্বাধীন রাষ্ট্রেই একটা পূর্ণাংগ শাসনতত্ত্বের প্রয়োজনীয়তা আছে, রাষ্ট্র-বিজ্ঞানের এইটেই হ'ল গোড়ার কথা। কারণ সম্পূর্ণ সত্য না হ'লেও এ কথা ঠিক যে বোন দেশের রাষ্ট্ররূপের অতিফলন হল তার শাসনতত্ত্ব। গত দু'শ বছর ধরেই সভ্যতাগতের শাসনতত্ত্বগুলি একটা বিরাট পরীক্ষার মধ্য দিয়ে সম্পূর্ণভাবে দিকে এগিয়ে চলেছে। বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই এদের বিবর্তন যুগাবর্তের উৎসুকিত লক্ষণগুলির আবেদনে সাড়া দিয়েছে। এই বিবর্তনের ইতিহাসে যে ধারণাটির বাবে বাবে সমর্থ পাওয়া গেছে সেটি এই : রাষ্ট্রনৈতিক সংগঠন এবং সামাজিক কল্যাণ এ দু'ব্বিংশ মধ্যে যদি কোন প্রত্যক্ষ কিংবা পরোক্ষ সম্মুখের অস্তিত্ব স্বীকার করে নেওয়া যায় তবে হয়ত 'গণতান্ত্রিক' শাসন-ব্যবস্থার আরও কিছু দেবার আছে, হয়তো এর সম্পূর্ণ সম্ভাবনা এখনও নিঃশ্বাসিত হয়ে থাই নি। বিশ শতকের প্রথম অর্ধে 'গণতন্ত্র-বিবোধী' অনেক শাসনতত্ত্বেই আশ্চর্য প্রচার এবং প্রসার লাভ করেছে—কিন্তু এদের কোনটাই এখনো প্রাথমিক পরীক্ষার স্তর পাব তত্ত্বনি। বর্তমানে বিস্তৃত গণতন্ত্র কথাটির প্রয়োগের মধ্যে একটা নৃতন অর্থের ইঙ্গিত পাওয়া যাচ্ছে—যে অর্থে কি আঠাব্দী কি উনিশ এমন কি বিশ শতকের প্রথমদিকেও এর প্রযোগ চিন্তা করা যায় নি। আজকের দিনের গণতন্ত্র মধ্যবুংশ-শোচন ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য সম্পূর্ণ আস্থাহীন হয়ে শাসনতত্ত্বের অর্থনৈতিক ক্লিপটিকেই আসল বলে মনে নয়েছে। তাই আজকের দিনের গণতান্ত্রিক শাসন-ব্যবস্থায় যেমন একটা বলিষ্ঠ সমাজ-চেতনা রূপ পেয়েছে তেমনি সামাজিক এবং রাষ্ট্রনৈতিক জীবনে প্রতিষ্ঠা পেয়েছে যে আদর্শ, যে নীতি, তার মূলমন্ত্র ব্যক্তিস্বাধীনতার নামে স্বার্থবুদ্ধি আব বিভেদ-জ্ঞান নয়, তা' মূলমন্ত্র সামাজিক শুভবুদ্ধি এবং সার্বজনীন কল্যাণ।

রাষ্ট্রচিন্তার এই ধারাকে অন্তবর্তন করে ভারতের নয়া শাসনতত্ত্বের প্রনয়ন যেন এক নৃতন জীবনের পথ নির্দেশ করছে। সাম্য, স্বাধীনতা, মৈত্রী আব সামাজিক ও আর্থিক নায়বিংশ্টাই ব'শী ভারতীয় শাসনতত্ত্বের ভূমিকায় সম্মানের স্থান লাভ করেছে। এ ক্ষেত্রে যুক্তোন্ত জার্মানীর শাসননৈতিক সামাজিক ও অর্থনৈতিক আদর্শবাদ আমাদের শাসনতত্ত্বের প্রণেতাদের বিশেষভাবে প্রচারিত করেছে বলে মনে হয়। শাসনতত্ত্বের তৃতীয় অধ্যায়ে জনসাধারণের যে মৌলিক অধিকারগুলির উল্লেখ আছে তাতে মাঝের সামাজিক, সাংস্কৃতিক এবং ধর্মজীবনে সাম্য এবং স্বাধীনতার আদর্শ স্পষ্টভাবে স্বীকৃত হয়েছে। অবশ্য 'সংকট কালে' রাষ্ট্রের প্রয়োজন অনুযায়ী এইসব অধিকারগুলিকে কিছুটা ধর্ব করাব ক্ষমতা শাসনব্যবস্থাকে দেওয়া হয়েছে—যাব ফলে এই অধিকারগুলির গুরুত্ব কিছুটা হালকা হয়েছে স্বীকার করতেই হবে। তবে এই অধ্যায়েরই শেষভাগে এমন বিধানও করা হয়েছে যাতে এই সব অধিকারের যে কোনটি ক্ষুর হলে প্রতি ব্যক্তিই আদালতের আশ্রয় প্রদণ করতে থারবে। তা ছাড়াও

“অধিকার”-শ্রেণীর অস্তুক্ত নয় এমন কতকগুলি নীতির নির্দেশ আছে, রাষ্ট্রপরিচালনার ঘাদের মর্যাদা বক্তা শাসন-ব্যবস্থার নৈতিক কর্তব্যের মধ্যে গঠ হবে। তবে যে আদর্শবাদ, যে নৈতিক বিচারবুদ্ধি শাসনতত্ত্বের এই অধ্যায়গুলিকে একটা বিশেষ মহিমায় প্রোজেক্ট করে তুলেছে, কাউ বাস্তবের সংবর্ধে এই আদর্শবাদ, এই নৈতিক বিচারবুদ্ধির কতোটুকু অবশিষ্ট থাকবে তা চিন্তার বিষয়।

শাসনতন্ত্রের প্রণয়নে যে স্তরের মনীষা নিযুক্ত হয় তাতে আশা করা গিয়েছিল যে মাঝেব্যবস্থার পরিকল্পনায় কোন অবশিষ্ট মৌতির আশ্রয় গ্রহণ করা হবে না। সত্যজগতের শাসনতন্ত্র প্রণয়ন নির্ধার নিম্নে তিনি তিনি করে তিলোত্তমা গড়বাব স্মরণী, স্মৃতিধা এবং প্রয়াপ ধারা পেরেছিলেন, নববাহ্যের পুরাতন ক্ষতপ্রণালীকে পুনর্গঠিত শাসনতন্ত্রের ওপর দিয়ে নিরাময় করে তোলাব ভাব যাদের ওপর গৃহ্ণ ছিল, সংকোচ এবং বিধার তাড়নায় তাঁদের যুক্তি অনেক জায়গায় হয়ে উঠেছে অস্পষ্ট, অসংবচ্ছ এবং অসম্পূর্ণ। তবু তার মধ্যে পাওয়া যাব একটা সমস্য সাধনের এমনি এক অসীম প্রয়াস যাব সার্থকতা সম্বন্ধে প্রশ্ন উঠতে পারে কিন্তু যাব সততা সম্বন্ধে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই।

ଭାରତେର ନୂତନ ଶାସନତତ୍ତ୍ଵର ସେ ଶାସନବ୍ୟବସ୍ଥା ପରିକଳ୍ପିତ ହେବେହେ ତାକେ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରୀଆ ବା 'ଫେଡାରେସ୍' ବଳା ହେଲେ ଓ ଅନେକକେତେ କେନ୍ଦ୍ରକେ ଏତେ ବେଶୀ କ୍ଷମତା ଦେଓଯା ହେବେହେ ସାତେ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରୀଆ ଶାସନବ୍ୟବସ୍ଥାର ସର୍ବପ୍ରାଦାନ ଅଂଶ ପ୍ରାଦେଶିକ ସାମରଶାସନେର ଆଦର୍ଶ ସମ୍ବନ୍ଧଭାବେ ଏହି ଶାସନତତ୍ତ୍ଵର ସାଧା କିନ୍ତୁ କୁଣ୍ଠ ହେବେହେ ବଲେ ମନେ ହେଁ । ସାଧୀନ ଭାରତେ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରୀଆ ସର୍ବମୟ କର୍ତ୍ତ୍ବ ପ୍ରେସିଡେଟେର ନାମେ ପ୍ରାଦେଶିକ ଶାସନବ୍ୟବସ୍ଥା ତୋ ଚଲବେଇ, ଆର ତା ଛାଡ଼ାଓ ଆଇନଗ୍ରହନ କେତେ କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ପାର୍ଲିମେନ୍ଟକେ ପ୍ରାଦେଶିକ ଆଇନଭାବ ନିଯନ୍ତ୍ରଣ କରିବାର ବ୍ୟାପକ କ୍ଷମତା ଦେଇଯା ହେବେହେ । ଶାସନତତ୍ତ୍ଵର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ତତ୍ପରୀତି ଅନୁତ୍ତ୍ତ ଯୁକ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରୀଆ ବା କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ତାଲିକାରୀ ସେ ୯୭ଟି ବିଷୟେ କେନ୍ଦ୍ରର ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ତ୍ତ୍ବ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେବେହେ ତାବ ମଧ୍ୟ ଅନେକଗୁଲିର ଜଣେଇ ପ୍ରାଦେଶିକ କର୍ତ୍ତ୍ବକ୍ଷ ଅବାଶ୍ଵିତ-ଭାବେ କେନ୍ଦ୍ରର ମୁଖ୍ୟମ୍ଭକ୍ଷୀ ହୁଏ ବାଧ୍ୟ । ଏହି ତତ୍ପରୀତି କେନ୍ଦ୍ର ଓ ପ୍ରଦେଶେର ସହଗାୟୀ ବା ଯୁକ୍ତ ତାଲିକାରୀ ସେ ୪୭ଟି ବିଷୟେର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ ଏଦେର ସମ୍ପର୍କେ କେନ୍ଦ୍ର ସିନ୍ଦ୍ରିକୀ କୋନ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଅବଲମ୍ବନ କରେ, କେନ୍ଦ୍ରର ବିଧାନ ଚାନ୍ଦୁ ଥାକବାର ସମୟ ପ୍ରଦେଶଗୁଲି ଏ ବ୍ୟାପାରେ ଏମନ କୋନ ଆଇନ ପ୍ରେସିଡେଟେ କରିବାକୁ ପାରିବେନା ସାତେ କେନ୍ଦ୍ରର ଅବଲମ୍ବିତ ବ୍ୟବସ୍ଥାର କୋନଭାବେ ବାତିକ୍ରମ ଥିଲେ । ଏକଇ ତତ୍ପରୀତି ରାଷ୍ଟ୍ରୀଆ ବା ପ୍ରାଦେଶିକ ତାଲିକାଯ ସେ ୬୬୨ଟି ବିଷୟେର ଉଲ୍ଲେଖ ଆଛେ ଯେ ବିଷୟଗୁଲି ସମ୍ପର୍କେ ଜାତୀୟ ସ୍ଵାର୍ଥରକ୍ଷାର ଅଜୁହାତେ ଶାସନତତ୍ତ୍ଵର ୨୪୯ (୧) ଅନୁଚ୍ଛେଦେ ପାର୍ଲିମେନ୍ଟକେ ହସ୍ତକ୍ଷେପେର ଅଧିକାର ଦେଇଯା ଥିଲେ । ଶାସନତତ୍ତ୍ଵର ଆଠାରେ ଖଣ୍ଡ ସଂକଟକାଣୀନ ବିଧାନ ହିସାବେ ପ୍ରେସିଡେଟେ ସହସ୍ର ପ୍ରାଦେଶିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ବିଲୁପ୍ତ କରେ ଏହି ଶାସନଭାବ ସ୍ଵହତେ ଗ୍ରହଣ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଧିକାର ପେଇଛେ—ଆବାର ଏହି ଖଣ୍ଡରେ ଜରୁରୀ ଅବସ୍ଥାର ଅଜୁହାତେ ପାର୍ଲିମେନ୍ଟକେ କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ତାଲିକାର ବାହିରେ ସେ କୋନ ବିଷୟେ ଆଇନ ପ୍ରଗରହନର କ୍ଷମତା ଦେଇଯା ହେବେ । ଅବଶ୍ୟ ଭାରତେର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରଦେଶେ ମଧ୍ୟ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ମଧ୍ୟନାର ଦ୍ୱାରା ଭାରିତର ସାମଗ୍ରିକ ଉପରେ କଥା ବିବେଚନା କରିଲେ ପ୍ରାଦେଶିକ ବ୍ୟାପାରେ ଏହିଭାବେ କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ହସ୍ତକ୍ଷେପେର ସୁରୋଧ ଦେଇଯାଇଲା ଯୌକ୍ତିକତା ଏକେବାରେ ଅନ୍ତିକାର

করা যাব না। কারণ অনেকের মতে বৌতির হিসাবে একটু সংকেচ থাকলেও প্রয়োজনে দিক দিয়ে ভারতের মতো সংস্থাৰ্থীন রাষ্ট্রের যুক্তরাষ্ট্রীয় শাসন ব্যবস্থাতেও কেবল ক্ষমতাপ্রসারের সুযোগ থাকা দয়কার।

নৃতন শাসনতন্ত্র অহুযায়ী ভারতের শাসন ব্যবস্থা হবে নামত রাষ্ট্রপতিযুক্ত বিষ্ণু কার্যত মন্ত্রিসভামূলক। বর্তমান রাজনীতির মাপকাঠিতে আমেরিকার যুক্তরাষ্ট্র প্রথাটির নমুনা, ইংল্যাণ্ড বিতীয়টি। ভারতের প্রেসিডেন্ট হবেন একজন অত্যন্ত জনপ্রিয় রাষ্ট্রনৈতিক নেতা কারণ তাঁকে সমস্ত প্রাদেশিক এবং কেন্দ্রীয় আইনসভার নির্বাচিত সদস্যের ভোটে নির্বাচিত হতে হবে। তবু এমন পরিস্থিতি একেবারেই অসম্ভব নয় যখন প্রেসিডেন্ট তাঁর সমস্ত সমর্থন হারিয়ে পদচূত হবার ভয়েই সৈয়েরাচায়ী মেজে বসবেন। প্রেসিডেন্ট যদি তাঁর মন্ত্রীসভার সংগে হাত মিলিয়ে কাজ করেন, তাঁলাই—তা যদি না করেন তবে শাসনতন্ত্র অহুযায়ী প্রেসিডেন্টের ইচ্ছেমতোই দেশ শাসিত হবার কথা, কারণ মন্ত্রীসভার কাজ শুধু প্রেসিডেন্টকে পরামর্শ এবং উপনেশ দেওয়া। ভারতে সৈয়েরাচায়ী কোন প্রেসিডেন্টের আবির্ভাব ঘটলে পার্লামেন্ট বা মন্ত্রীসভার সংগে তাঁর সংবর্ধ বাধা বিচিৰ নয়—আৱ সেই সংবর্ধের সময় বর্তমান শাসনতন্ত্র অহুযায়ী তাঁকে নিরস্ত্রণ করা হবে সত্যি কঠিন। এ সময় প্রেসিডেন্ট যদি শাসনতন্ত্রের সুযোগ নিয়ে আজ্ঞাক্ষমতার ক্রমবিস্তারে মনোযোগী হন, তা'হলো ক্রান্তে ফরাসী বিপ্লবের পরে একনায়ক নেপোলিয়নের উন্নত কিংবা বিতীয় সাধারণতন্ত্রের (Second Republic) অবসান ঘটলে সপ্তাট ততোয় নেপোলিয়নের আবির্ভাবের মতো অবস্থা ভারতে যে দেখা দেবেন এ সমস্কে নিশ্চয় করে কিছু বলা কঠিন।

তবে নৃতন শাসনতন্ত্র অহুযায়ী এটা আশা করা অসংগত নয় যে এমন কোন পরিস্থিতির সম্ভাবনা স্বতেক্ষে ভারতের আইনপরিষদ যথেষ্টভাবে সচেতন থাকবেন। পরিষদ যদি দৃঢ়তার সংগে জনমত পরিচালনা করতে সমর্থ হন তবে শাসনতন্ত্রের ৬১ এবং ১১১ অনুচ্ছেদে প্রেসিডেন্টের সৈয়েরাচায়ী আচরণ নিরস্ত্রণ করা সহজসাধ্য হয়ে উঠবে।

ভারতের শাসনতন্ত্রে বিলাসি এবং মার্কিন প্রথাৰ আদর্শ সংমিশ্রণ হয়েছে বলে ধীরা বিখ্যাস করেন তাদেৱ মধ্যেও অনেকে স্বীকার করেন যে এ সংমিশ্রণে কোনটিই কার্যকারিতা সম্পূর্ণভাবে অব্যাহত থাকবেনা। কারণ এ সংমিশ্রণ নেহাঁই নৌতিৰ সংমিশ্রণ—ব্যবহারিক ক্ষেত্ৰে এৱ উপযোগিতা নিৰ্ভৰ কৰবে ভারতীয় রাজনীতিৰ গতি, প্ৰকৃতি এবং প্ৰতিক্ৰিয়াশীল জনমতেৰ ওপৰে। তবে আশা কৰা যাব যে নয়া শাসনতন্ত্রে কাঠামোৰ ওপৰ ভিত্তি কৰেই ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্র আপন অগ্ৰগাঁত্ৰ সংগে সংগে আৱণ উপযোগী আইনপ্রণয়নে সমৰ্থ হবে; এৱই মধ্যে জনসাধাৰণেৰ মনে একটা রাজনৈতিক চেতনা ও সৰ্বাঙ্গীণ বিকাশ লাভেৰ প্ৰয়োজন-বোধ জেগে উঠেছে—যে জনজাগৰণেৰ মূল্য আৰু স্বার্থেৰ হিসাবে অগ্ৰিমেষ্ট।



# THE PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

## The Editor's Greetings

IN presenting to our readers this issue of the *Presidency College Magazine*, the editor claims no more than usual credit for the 'fulfilment' of what he considers to be a great task. The word within inverted commas seems not to be the word proper, because the *fulfilment* of which he speaks has been, in reality, hardly anything more than a bare and literal performance of duty. Our readers are never tired of insisting that nothing today is more important about the *Magazine* than the tradition that has been built up for it through years of conscious effort, and that nothing is more incumbent upon its editor than the maintenance of this tradition.

It is indeed a pride and a privilege for an individual to have been the guardian of this tradition for a year; but it is a pride and a privilege that make for responsibility. At every stage of the progress of his work, it became apparent to the present editor that it costs the keenest of intellectual pains to preserve, let alone enrich, the tradition that is *Presidency College Magazine*; so that even if his 'achievements'—again an improper word—look rather small beside those of his predecessors, sympathy will surely impart a mildness to criticisms which would otherwise be severe. To many the editor, thus, owes a deep apology—an apology that might better be accepted in print.

Exercising the privilege that goes with his office, the editor also extends his cordial welcome to those who have entered the portals of this ancient institution. Education here has always been a true adventure of the spirit and not that stale stereotype which elsewhere it is. It moulds our outlook in a fashion that prepare us for an easy perception of values that are for all time; so that the editor, in bidding good-bye to the readers—the present issue brings his period of office to a close—leaves behind him this token of his love and regard for an institution to which no service is too great.

# The Liberal Ideal

PROF. AMLAN DATTA—*Ex-Student*

**A**LMOST all over the civilised world liberalism is in disgrace today. It has been trampled on by the Fascists, held in bitter contempt by the Communists, confidently criticised by the Socialists and only apologetically defended by the Liberals themselves. And it is not for nothing that liberalism has met this fate. Liberal institutions have failed ; they have failed to satisfy the only test that counts, the test of their adequacy to meet the problems of our time.

Liberal institutions have failed to fulfil the promise that they once held out so confidently. Yet the failure of liberal institutions does not mean the failure of all that liberalism stood for. Liberalism stood for a certain spirit, certain ideals which it thought could be realised through the institutions it came to defend. We may be firmly convinced of the inadequacy of these institutions and yet recognise the value of the ideal liberalism preached. The suggestion that what liberalism preached as an ideal may have a more permanent value than what it taught about social institutions need not appear surprising. It is not unoften that statements of differing degrees of generality find place within the fold of a single system of thought ; and even when some of these statements are rendered obsolete with the passage of time, other statements of a more durable nature may retain their right to recognition. It is only in a limited sense that a doctrine is apt to be all of a piece ; and in practice we may even reject a doctrine—as we may reject liberalism—while we take over the more permanent part of its contribution.

In claiming that the liberal ideal has not lost its value even though liberal institutions stand discredited, it is not suggested that the ideal has completely escaped the influence of the institutions. As a matter of fact, even the theoretic conception of the ideal has been, in the case of many liberal thinkers, rendered confused and incomplete through the influence of mistaken ideas on economic and political institutions. To take at this stage only one example, liberal economic doctrine toyed with the idea of "the economic man", and it can reasonably be suggested that this idea obstructed the working out by the liberals of such a complete conception of human nature as an adequate statement of their ideal requires. Yet with all its incompleteness, the liberal ideal has a heart that deserves respect. And liberals with a clear recognition of this essence of their creed have not been entirely absent



The essence of the liberal ideal lies in its insistence on the value of the individual. Spiritually, individualism and liberalism are inseparable associates. The individual, it has been asserted, is the ultimate centre of all experiences ; happiness is a state of consciousness that in any final analysis can only belong to the individual ; and therefore the happiness of society as a whole can only mean the aggregate happiness of the individuals who compose it. If happiness is a good, it is individual happiness which ought to be promoted. It has further been asserted that while every individual is a member of a community, he is in a quite fundamental sense unique ; that even when his experiences resemble those of others, the way and the order in which he receives them are stamped with his own individuality, and it is a violence to his nature to force him to integrate his experiences in conformity with a generally prescribed pattern. The individual in short should have maximum freedom to arrive at such unique integration of his personality as his distinctive nature demands. Freedom of the individual being the supreme end neither custom nor tradition nor any institution, nor even the state, may claim the allegiance of the individual irrespective of its function in promoting freedom. Restriction on the freedom of any individual is never desirable as such, but should only be introduced when it is calculated to extend to a greater degree the freedom of others.

In what has been stated above the crucial propositions are, firstly, that the happiness of the individual is supremely valuable and secondly that the individual should have maximum opportunity to develop his own distinctive personality. These two propositions are not unrelated. It has been claimed that happiness of the individual depends on the freedom that he enjoys to develop his individuality, on his power and opportunity to integrate his impulses and experiences in a spirit of sympathetic acceptance of their peculiar character. When external compulsion results in the repression of some vital human impulse, there is often a tendency for the repressed impulse to take revenge by reappearing in a form which is both less conducive to the inner contentment of the individual and more anti-social than the originally repressed desire. To take an example, the impulse of love, when checked, may issue in the form of corroding cynicism or even of wanton cruelty. In the interest of individual happiness it is necessary that society should be reluctant to repress individuality and should be enthusiastic in its promotion. It has further been claimed that active promotion of individuality is calculated to assist not only individual happiness, but also social progress. It is possible to confront this claim with the objection that what is valuable for social progress (and for individual happiness alike) is not all types of freedom but only certain chosen types. It may, for instance, be urged that freedom to create beauty is valuable while freedom to produce ugliness is repugnant, freedom to experiment with truth is desirable, while freedom to propagate falsehood is harmful, that in short

the value of freedom depends on the ends that it serves.\* A full consideration of such objections may lead one to introduce greater balance in one's emphasis on freedom, but need not induce one to withdraw that emphasis. It is good indeed to recognise that a certain basic discipline is often necessary in order that freedom may be fruitful, but the value of such discipline lies ultimately in its power to extend freedom and to enable us to undertake adventures in realms that were previously closed to us. Where imposed discipline is glorified without reference to its relation to freedom, both happiness and progress stand in danger of being sacrificed. Hence the importance of emphasizing that freedom and not discipline is of primary value.

Where liberals stand for freedom in opposition to an authoritarian tradition or the totalitarian state, what they intend to emphasize is not that all discipline is fruitless, but rather that discipline, in actual practice, is being carried to a point where it ceases to be an ally of freedom and becomes a burden on society. Even conceding that freedom in search of truth and beauty is more important than freedom to pursue their opposites, the question remains whether the cause of these great ends is likely to be served best by the state or any other institution dictating to the individual what constitutes truth and where lies beauty. If we consider the glorious centuries in European history following the renaissance, with their splendid achievements in natural and social sciences, in art and philosophy, we find that in striking contrast to the monotonous Middle Ages, they offered a wide field for rival trends of thought to flourish together and that it is this capacity to accommodate conflicting points of view which made possible that amazing progress of thought which was witnessed at that time. It seems that thought, released from crippling conformity to tradition and authority, was set at liberty to follow its own laws of development, dividing itself into apparently contradictory trends, returning through some great thinker to an attempt at synthesis and branching out again in different directions. It is only through such continuous differentiation and integration, divergence and convergence, that thought can make progress in increasing understanding of many-sided reality. It is essential for the unhampered development of thought to allow a plurality of conflicting systems to grow together towards ever-widening synthesis, if only because there are endless aspects to reality, and understanding of all these diverse aspects cannot possibly mature within the fold of any single system, however imposing it may appear. For progress of thought it is necessary, therefore, that different individuals should be left free to elaborate their own views of reality without being required to conform to any commonly accepted system. The maximum that may be insisted on is that a person who undertakes an adventure in the realm of ideas should liberally acquaint himself with the

---

\* Alternatively, it may be suggested that if freedom as such is to be glorified as an end, it has explicitly to be interpreted in a manner that removes it far from the ordinary liberal acceptation of that term.

more outstanding experiences and conclusions of earlier thinkers. Subject to this basic discipline there should be extensive freedom in the field of thought.

It is permissible and is even necessary to point out that artists and intellectuals have their social responsibilities but it is wrong to be impatient with individuality out of an exaggerated or a misconceived regard for these responsibilities. Those who are engaged in creative pursuits require the support of a sturdy individuality in order to rise to their full heights. For the artist and the thinker it is especially important to preserve the capacity to enter into those personal depths where great ideas are born and great works of art fashioned. Though the experiences that an artist or a thinker receives are largely social in origin, he has to be alone with himself in the privacy of his depths in the gripping task of integrating these experiences into systems of thought and works of art. So much of the highest of human experiences is available to us only in moments of impregnable privacy that a too exclusive emphasis on the virtue of sociability is likely to make life superficial and insolently unaware of its richest possibilities.

Thus both for social progress and for assisting the individual to grow towards the highest experiences of which he is capable, it is necessary, within obvious limits, to retain the liberal emphasis on the value of individuality.

\* \* \* \* \*

The liberal emphasis on the value of individual freedom played a liberating role when it was first introduced. Since then circumstances have changed greatly. But the significance of the liberal ideal has not thereby been exhausted. It might have been exhausted if in the meantime individual freedom had been firmly secured and conditions hostile to the growth of totalitarianism had grown up. That has not been the case. Not less, possibly more, than in the hey-day of liberalism we have today objective conditions which make possible severe regimentation of society. And if there exist today objective conditions making social regimentation a possibility, we have also people with the will and the philosophy to turn this possibility into an actuality.

Those who value individual freedom have to find out ways and means of organising society in a manner that assists the growth of freedom. In arriving at a new conception of social organisation adjusted to the claims of freedom we have to perform a three-fold task. We have, in the first place, to formulate clearly the conditions that must be satisfied in a future society if that society is to succeed in the task of preserving and promoting freedom. It may, for example, be noted that in any such society the individual must be in a position to enjoy that intricate pattern of freedoms which passes

under the title of economic freedom,\* that he must be free from all such political and social compulsions as are not demonstrably in the interest of freedom, rightly conceived ; that the culture of such a society must be zealous in emphasizing values, but hesitant in prescribing the ways in which these values can or ought to be realised in life ; that in particular, there should be emphasis on reason and "charity" whose guidance can be widely neglected in the regulation of individual life only at the risk of allowing experiments in individual freedom to pave the way to chaos, and in reaction from it, to regimentation. Secondly, it is necessary to take into account the materials, present and available today, out of which the society of to-morrow has to be built. To take only one example, the growing technology of our time must be accepted as part of those basic materials which, for good or evil, shall enter into the fabric of future society. Finally, we have to find out how, out of available materials, it is possible to build up forms of society and types of culture, satisfying, to the greatest possible extent, the conditions of freedom.

In framing our ideas regarding the institutions that we require in the circumstances of today for promoting the freedom of the individual, liberalism in its traditional form can offer us little positive guidance. Orthodox liberalism came to associate itself with institutions which, on the evidence of history, have proved their capacity to destroy the ideals which they were supposed to promote. It came to defend the system of private enterprise which has given rise to a high degree of concentration of capital in a few hands, a resulting intensification of class conflict, chaos, on a considerable scale, in the field of international trade and general economic stagnation. It put its faith in the system of parliamentary democracy which satisfies itself with popular elections and representative government. It is a fair index of the inadequacy of this system that Hitler came to power through a popular election. Political democracy will remain fragile and ineffective until it provides for something more than formal "representative" government. It must build itself on education that arms the people with a sense of the importance of their rights and with the knowledge of how to defend them, and extend itself to include economic democracy and to adopt widespread devices for ensuring direct popular control over and participation in vital legislative and administrative functions. Orthodox liberalism, again, has been, ever since its inception, in firm alliance with nationalism. It can be shown that under prevailing circumstances any country that attempts a purely nationalist solution of the problems of our time is practically certain to drift towards autarky, militarism and totalitarianism, which together constitute a tragic negation of the liberal ideal. The liberal ideal is incon-

---

\* He must—to elaborate this point—have the opportunity to earn a decent living under tolerable conditions of work, have a wide choice in the selection of his occupation, have enough leisure, and, subject to obvious limitations, have the freedom to spend what he earns according to his own inclinations.

sistent with unconditional loyalty to any such arbitrary group as the nation ; it must find its logical and its spiritual basis in individualism, on the one hand, and humanism on the other. Humanism, and not nationalism, is the natural ally of individualism : the individual in the depth of his nature is a man, and not a member of an arbitrarily demarcated group. Nationalism has not only provided liberalism with an institution unsuited to its spirit ; it has prevented liberals from realising clearly the fullest import of the ideal they stand for and, to that extent, it has corrupted the very spirit of liberalism.

To state the liberal ideal in its purest essence, and to suggest ways and means of enthroning that ideal in social life, through institutions which many orthodox liberals may be among the first to oppose, is an important task of our age.\* Those who will undertake to fulfil this task will possibly arrive at an ideology which is so far removed from orthodox liberalism as to deserve an altogether new name ; but in thus discarding liberalism, the builders of the new philosophy will have paid back their debt to it in the only way in which spiritual debts are repaid.

---

## Cosmic Rays

DEVAPRASAD DATTA—*Third Year, Science*

OME fifty years ago scientists were perplexed to find that their electroscopes lost electric charges without any apparent reason. The electroscopes leak when the surrounding air is ionised *i.e.*, made conducting by radiations emitted by radium and such other radio-active substances. But the problem faced by the scientists was made difficult by the fact that the electroscopes lost charge even when they were covered by sheets of lead which stopped all kinds of known ionising radiation. So the scientists concluded that there existed an unknown radiation much more penetrating

---

\* It may be thought that in socialism we have already an answer to the question of how to preserve freedom through a social organisation fitted to the circumstances of our time. Any such statement is far too complacent to be of much practical help. Socialism has various brands, and the types that have so far been practised over any considerable length of time have generally been singularly hostile to freedom. To those who are concerned with the problem of freedom, socialism is more an exploration than a solution.

than any radiation then known. Experiments showed that this radiation produced from four to nine pairs of ions per second in one cubic centimetre of air which contains  $2.7 \times 10^{19}$  molecules. Experiments also showed that such radiations were not of terrestrial origin because Hess and Kolhoerster had proved in 1912-13 that ionisation effect is greater at higher altitudes. Then came the question : Where did it come from ? What was its nature? Was it a kind of super X-ray with incredibly short wavelength and electrically neutral like light? Or did it consist of electrically charged corpuscles like those emitted by radium? These questions were left unanswered for the next ten years due to World War I. In 1925 R. Millikan gave a new impetus to the research by experimenting with it under water and high up in the air. Continuing these measurements E. Regener found the ionisation to be 200 times stronger at an altitude of 30 kms. than at the sea-level. He also recorded the radiation at the depth of 235 metres under water. From these experiments it was proved that these radiations were not of terrestrial origin but they have their origin somewhere in the vast Cosmos and thus they were named "Cosmic rays".

The researches with these rays took a decisive turn with the invention of the two instruments—the "Geiger-Muller Counter" and the "Wilson Cloud-Chamber". The Counter undergoes an electric discharge when an ionising particle passes through it and the number of discharges is automatically counted. In the Cloud-Chamber the enclosed saturated moist air is suddenly cooled by expansion and the condensation only takes place over ions or ionised particles. Along the ionised paths cloud tracks are formed and they are automatically photographed. The deflection of the ionising particles in a magnetic field can also be detected by this instrument, thus indicating the kind of charge possessed by the particle. With the help of these instruments the direction, mass, velocity, and electric condition of the particles comprising the radiation can be determined.

The first successful experiment under magnetic fields was carried out with the earth's field, which is very feeble, only .2 to .5 gauge as against 15,000 gauge that can be produced in the laboratory. But the far extending terrestrial-field catches particles from a great distance.

The debarring influence is greatest at the magnetic equator because the radiations coming in that direction are perpendicular to the earth's field. If the cosmic ray consists of electrically charged particles then it will be found in abundance in the polar region but less profusely in the equatorial region. The very first measurement showed a drop of 14% at the equator. But is it due to the earth's magnetic influence or to the atmosphere? A. H. Compton showed by classic experiments that the latitude effect is greater than the altitude effect. Contrary to expectations, the intensity was found to increase upto the latitude of  $45^\circ$  or  $50^\circ$  and then remain constant. With the help of G. M. Counters it was found that the

more penetrating part of the cosmic rays consisted more of positive charge than of negative. In 1933 H. L. Anderson of Pasadena detected an unusual phenomenon—a pair of cloud trails left by one negative and one positive particle. The positive particle was named Positron. It had so long escaped detection due to its extremely short life, about one millionth of a second. The most amazing thing about this pair of particles is that they are formed not from anything material but from energy, according to the formula of Einstein  $E=mc^2$  where 'c' is the velocity of light ( $3 \times 10^{10}$  cms per second), 'E' is the energy in ergs, and 'm' the mass in grammes. This shows what an incredible amount of energy is required in their formation.

If a photon or the grain of light is transformed into an electron pair its energy must be equal to one million electro-volts which is called 1 Mev. and that is the energy-unit in the cosmic ray research. Gamma rays from Thorium contain energy of value 2.6 Mev, hence they can be converted into an electron pair. Fission of Uranium releases energy of 160 Mev, but the cosmic ray generally possesses energy of several thousand Mev—thus it is a heaven-sent source of enormous power to the physicist.

What is the source of this immense energy? It does not depend on any solar radiation but it is only disturbed equally all over the earth during magnetic storms, the phenomenon which is attributed to the hypothetical electron ring in high altitudes. Some scientists trace the origin of the cosmic ray to the "Supernovae" in which stars for some unknown reason undergo a terrible explosion, and the light caused thereby increases the dim trickle of light received by 25 or 30 %. Such phenomena are extremely rare, only ten having been recorded until now. The common "Novae" does not eject enough mass to fill the interstellar space as the cosmic rays.

In 1935 the Japanese physicist Yukawa while working on the forces acting on the atomic nucleus, assumed the existence of a particle Meson, capable of being charged positively or negatively and having a mass 200 times that of an electron. Two years later the Meson was actually detected in the cloud chamber and its life was found to be 0.000002 seconds when at rest and a trifle more when in motion. Since its mass is 200 times that of an electron, it requires 100 Mev for its creation.

According to present-day theory, the atomic nucleus consists of protons and neutrons. They are essentially the same corpuscle nucleon, only the former is charged positively and the latter is neutral. Negatively Bohr's theory, when an electron passes from the outer to the inner ring a photon is released. Again, if an electron is in interaction with an electro-magnetic field it releases a photon which is absorbed by another electron. The Meson plays the same part in the nucleus as the photon does in electrons. The field that exists in the nucleus as a substitute for the electro-magnetic field keeps the atom cemented. This, for want of space, has only a cor-

puscular state and no wave-nature is exhibited by them. These corpuscles are the Mesons and the field is the Mesonic field. The reason why they were not detected in the atom is that their life is far too short to be recorded. In a photograph taken in a cloud chamber by Williams and Robertson in 1940 it was found that the Meson disintegrated into an electron and a neutral particle "Neutrino" which was also predicted by Yukawa. A neutral Meson is named "Neutretto" and its discovery is awaited. Recently a report from the flying laboratory, a B-29 Superfortress flying at an altitude of 30 to 40 thousand feet, says that the Neutretto also exists.

Recently an emulsion known as the Nuclear Research Emulsion has been invented in which the travelling corpuscles record their path by acting on its silver bromide, oxygen, nitrogen, or carbon. A recent photograph by Perkins with a plate covered by the N. R. E. (Nuclear Research Emulsion) revealed that a slow Meson disintegrated an atom into three parts by smashing its nucleus. Mesons not only ionise in their way but they also retain enough energy to smash the nucleus of an atom. Neutrons were so long used for atomic fission, because the neutrons being neutral are not repelled by charges so that they can proceed relentlessly until they hit a nucleus and smash it. The N. R. E. photographs exposed for six weeks by Power and Occhialini on Pic du Midi, recorded that two atomic disintegrations per square centimetre was brought about by Mesons.

Among the components of cosmic rays two main groups are identified, the soft or the easily absorbable group A, and the hard or the highly penetrating group B. It should never be thought that the group A contains less energy than the group B. The penetration depends on the amount of energy possessed by the particle. These corpuscles which scatter their energy in ionising the gas through which they pass penetrate less than those which preserve their energy. The Mesons are the most penetrating component of the cosmic rays. At sea-level they form 70 to 80% of the total radiation. They have been traced as deep as 1000 metres below the sea and they harden with the depth.

If two lead screens are placed in the path of the cosmic rays within the cloud chamber it is found that the track of an electron stops on the upper plate, leaves nothing between the plates and then a pair of electron and position emerges from the lower plate. This phenomenon is explained in the following way: The electron passing through the upper lead plate has been transformed into a photon, which was invisible due to its non-ionisation, and then passing through the second screen it is transformed into an electron pair. Electrons thus produced possess enough energy to produce new photons which in turn become an electron pair. In this manner one electron is multiplied into a "burst" "shower", or "cascade". In such dense material as lead the incoming rays are multiplied hundreds of times in passing through a few centimetres. The energy of a single ray at sea-level is from 2000 to 10000 Mev. In a large beam there are no less than

100,000 rays. From this we can deduce what fantastic energy has produced these rays. The shower is to be at its maximum at a height of 16 km. because above that height there is not enough matter and below that there are not enough rays.

If cosmic rays did fall on earth without any protection, all vestiges of life would have been wiped out. The ionosphere at the high altitudes prevents them from reaching the earth in full strength. Russian scientists, it is believed, are trying to find a device by which a portion of the ionosphere may be neutralised for some time. Then a whitish beam will fall on the exposed part of the earth and will not only destroy all types of life but also make the zone unfit to bear life for thousands of years or perhaps for ever. So far as the effect of the cosmic rays, which reach the earth in dilute doses, on living matter is concerned we are still in complete darkness.

---

## Sir Jehangir Coyajee

—A REMINISCENCE—

PROF. D. GHOSH—*Department of Economics,  
University of Calcutta*

MY first impression of Professor Coyajee was of an extremely pleasant man. That was in 1920 ; I met him in his room after the lecture and put to him some elementary difficulty of mine. He quietly solved it and directed me smilingly.

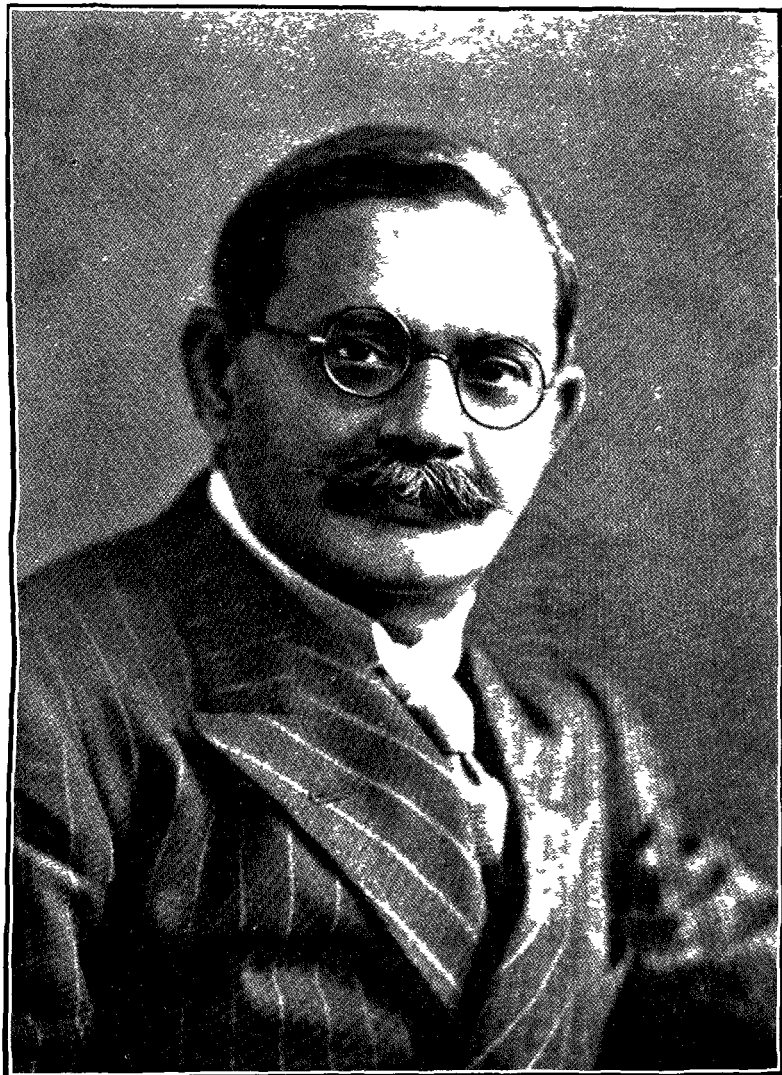
I saw him off and on during the next twenty-five years or so. My first impression was only confirmed and deepened by my subsequent contacts. I never found him dull or depressed ; he had, indeed, a sort of freshness which the passage of years did not diminish. I once asked him the reason of it. "I don't worry", he said. His answer was simple but not quite satisfying. "Not worrying" is a negative quality of the mind, achieved by the deliberate exercise of will power. With Professor Coyajee cheerfulness was the expression of a positive attitude to life of which the chief component was charity. He loved life and living and wanted others to do the same. He never spoke ill of others and if ever conversation strayed on to persons whom he did not like or care for, he would by-pass them gracefully. On the other hand, when he talked of men and women whom he respected or admired, he would warm up perceptibly and though

his words were few, one could feel how intensely sincere they were. He was appreciative of merit in high and low places ; indeed if he had a blemish, it was that of being sometimes more generous in his estimate of others than worldly judgment would confirm.

That was the man, kindly, charitable, quietly happy, and unchangingly fresh. I knew him over a period during which big changes took place in his life. He was appointed to important commissions and knighted ; he received widespread recognition as one of the ablest of our economists ; he lost his wife and left the city of his adoption in circumstances which many wished were otherwise. But honours did not spoil him, nor disappointment embitter. He retained to the end of his days only the pleasanter memories of his long association with this province, his pupils and his college and drew a veil of charitable oblivion over the less pleasant ones. Not long before his death, I was lunching with him at his residence in Malabar Hill in Bombay. I had a colleague of mine of the Bombay University with me. As happens with younger people meeting some one much older in age and experience, our interest turned to Sir Jehangir's past. The place was quiet and neatly appointed and the food good. Sir Jehangir had enjoyed his meal. He fell into the reminiscent mood and leaning aside in his chair started talking of his past. I cannot now recall in detail what he said ; but the general impression he left on me still persists. There was a man who had taken kindly to life and if he had regrets, these were of minor importance by the side of the overall joy he got out of existence.

These qualities of his made Professor Coyajee a well beloved teacher. He was not just popular in the vulgar sense. He did not pander to the weakness of his students ; he won their hearts by true sympathy. He understood their difficulties and was full of encouragement to them. He would go much further than many a teacher in helping his pupils in life, and years after they had left him, he would remember them with pride and affection, beaming with joy whenever news of their success reached him.

Professor Coyajee had, in brief, the right emotional make-up for a teacher and his success in his purely academic relationship with his students was largely founded on it. For he could, by his sympathy, draw them out and prepare them for the easy reception of what he taught. I would not describe him as a brilliant lecturer who would scintillate and move and charm his audience. His chief merits were soundness of scholarship and capacity for imparting to his pupils a firm knowledge of the basic truths of his science. He would not normally hunt out obscurities, analyse and resolve them. He concentrated on truths that had been accepted, leaving to the inquisitive pupil to probe into the debatable. I sometimes wonder if this is not, at least, in an immature science like Economics, still the best pedagogic method. Do we not often, partly as an exercise in intellectual exhibitionism,



SIR JEHANGIR COYAJEE  
( 1875 - 1943 )



PROFESSOR : BENOY KUMAR SARKAR

Born : at Malda  
26th December, 1887

Died : in Washington  
24th November, 1949

worry our pupils with difficulties which are better left to them to discover as and when they mature?

Sir Jehangir had finished off at Cambridge, learnt under Marshall and Pigou and been a contemporary of Keynes. These contacts had given him intellectual values which he never parted with. He was a sincere *laissez faire* and a convinced free trader. He was aware of the limitations of *laissez faire* and free trade ; but, for him the limitations were unimportant in comparison with the vast potentiality for economic good that the doctrines contained.

There is small sense in criticising Sir Jehangir for his views on free trade or monetary issues ; these were cogently worked out from premises that were sincerely believed in. It is these premises which experience has shown to be inadequate and with that discovery has come the recent intellectual movement away from the older creeds. This does not, however, mean that those who criticised him or held opposed views were correct. Few of them had any premises to start with and most of them tried to cover their poor logic by appeals to prejudices rather than to reason. Sir Jehangir relied on the methods of science, while his critics resorted to those of demagogery and that is why he could build up in this province a tradition of objective thinking on economic issues which was so little in evidence elsewhere. It is this tradition—difficult to build up but easy to demolish, often little paying to the social scientist personally, but vital to the health of his science—that was Professor Coyajee's distinctive contribution to the study of economics in this country and in particular, this province. The best way to remember him is to help keep this tradition alive through the trying years that social scientists in India have to go through in the immediate future.

[JEHANGIR COOVARJEE COYAJEE: B.A., LL.B. (Bombay), Assistant Professor of Persian, Elphinstone College, Bombay, 1903. Professor of Persian, Wilson College, 1906. Scholar of Caius College, Cambridge. B.A. (Cantab), 1910. Professor of Economics, Presidency College, Calcutta, since March 17, 1911. On deputation as a member of the Swan Committee (appointed by the Government of Bengal), 1917 ; of the Royal Commission on Indian Currency and Finance, November, 1925 to June, 1926. President, Indian Economic Conference (at Lahore), January, 1923. Delegate to the League of Nations at Geneva (1926-31). Knighted, 1928. Principal, Presidency College, Calcutta, October, 1930 to August, 1931. Nominated Member, Council of State, 1930. Principal and Professor of Economics, Andhra University (1932-35). Appointed Member of the Indian Coal Committee (1936-37). Elected Government Research Fellow, K. R. Cama Oriental Institute, 1939. Died, July 14, 1943.]

# Benoy Sarkar as an Exponent of Young India

(1887-1949)

PROF. HARIDAS MUKHERJEE—*Ex-Student*

**B**ENOY SARKAR (1887-1949) was one of the foremost thinkers and builders of modern India. He was in line with those great Titans whose vision, energy and endeavour carved out for India a permanent address in the modern world. His creative career started with the initial year of the Glorious Bengali Revolution (1905-14) and persisted with all its dash and vigour till his death in November, 1949. His creations and activities thus spread over the whole span of the first half of the present century. In these fifty years India and the world had changed almost in a revolutionary way. Himself a product of this revolutionary change, Benoy Sarkar was also in a very real sense a mighty factor in producing this change. If India is now somewhat politically free and if the Orient and the Occident have come today to a better and more reasonable understanding than before, it is not a little due to the persistent intellectual activities and cultural propaganda of Sarkar. Few of our national leaders had worked in foreign lands with greater zeal and sincerity than Sarkar in order to gain for India a footing of equality with the Western races. In any study of Benoy Sarkar this bit of factual history must be firmly grasped and clearly understood. It will be sheer nonsense to eulogise the man blindly without understanding this real rôle he played in modern India and in her relation to the larger world. He was far greater than what many of his colleagues and contemporaries could possibly conceive of. The premature death of such a man is indeed an irreparable national loss and in his death India has lost one of her most patriotic sons and one of her loudest exponents in the international forum.

## BRILLIANT UNIVERSITY CAREER

Born at Malda in Bengal in 1887, Benoy Sarkar received his early education there and stood first in the Entrance Examination of the Calcutta University at the age of thirteen. His college career at the Presidency College (1900-06) was equally brilliant. In 1905 he secured a First Class First in double Honours (English and History) and obtained the renowned Ishan Scholarship of the year as the best Honours student of the University. Next year, he took his M.A. degree in English. He was then a prominent figure in the academic world of Calcutta and veteran scholars of that time

recognised in him a potential intellectual leader of the country in near future. As a student Benoy Sarkar kept lively contacts with diverse men, institutions and movements. Among his college associates and intimate friends of that time (1900-06) may be mentioned, the names of Haran Chakladar (anthropologist), Radhakumud Mookerji (historian), Radhakamal Mookerji (economist and sociologist), Rajendra Prasad (Congress leader), late Prafulla Kumar Sarkar (journalist and social philosopher), late Rabindra Narayan Ghose (Principal, Ripon College), late Nripendra Chandra Banerjee (Prof. of English), Advocate Atul Gupta and late Rakhal das Banerjee (archaeologist and historian), Upendra Nath Ghosal (historian), Surendra Nath Dasgupta (historian of philosophy) and Girin Bose (psycho-analyst).

#### IN THE SWADESHI MOVEMENT (1905-14)

It is worth while to observe that the period (1905-14) was one of great storm and stress for Young Bengal. The Bengali Revolution declared itself on the 7th August, 1905 and was daily proceeding with speed and volume in the country. The call of the motherland found a deep echo in young Sarkar's mind.

In that atmosphere he rejected the India Government's State Scholarship as well as the most covetable offer of the day of a Deputy Magistrate (1906). They had practically no charm for him. The dream of the country's freedom,—political, economic and cultural,—was the *elan vital* of him. Soon he was drawn into the heart of the revolutionary movement. The ideological foundations of the Bengali Revolution were laid in the country by the late Satish Mukherjee long before 1905. Late Satish Mukherjee was the pioneer of the National Education Movement. He was the editor of the *Dawn* and the founder of the *Dawn Society*. His saintly character and magnetic personality gathered round him a band of enthusiastic followers among whom Benoy Sarkar was one of the most prominent.

Under Satish Mukherjee, Benoy Sarkar was initiated into the ideals of self-sacrifice, patriotism and social service. As a follower of Satish Mukherjee, he joined the Swadeshi Revolution and actively participated in the National Education Movement. Benoy Sarkar not only set up a number of national schools at Malda, but wrote a variety of books for the learners on national education and on national lines (1906-14). Among these publications the following deserve special mention: (1) *Bange Navayuger Nutan Siksha* (1907), (2) *Siksha-Vijnaner Bhumiika* (1910) available in English translation, sa (3) *Introduction to the Science of Education* (1913), (4) *The Study of Language* (1910), (5) *Science of History and Hope of Mankind* (1912), (6) *Sadhana* (1912).

The publications of Prof. Sarkar in the Swadeshi period (1905-14) were no less than twenty volumes and they together covered nearly two thousand

and five hundred printed pages. Some of these books were published from London while some others were translated into Hindi. They dealt with a wide variety of subjects and the comparative method was constantly followed. The contemporary scholars, thinkers and savants of Bengal were struck with wonder by the prolific character of Sarkar's literary productions. These publications unquestionably demonstrate Sarkar's astonishing grasp over facts and they are the visible symbols of the inner urge and integrity with which he served the National Education cause of his country. The College of Engineering and Technology at Jadabpur, Calcutta, is today perhaps the only living monument bearing on it the stamp of the National Education Movement of the Swadeshi period. It is the result of the gradual evolution and transformation of the National Council of Education (1905-14) of which Benoy Sarkar had always been an important limb. With the history of the evolution of the Jadabpur College his life was intimately woven. Throughout its historical career he had been in the very heart of it and to its present moulding few after Satish Mukherjee had contributed so substantially as he.

Next we may call attention to Benoy Sarkar's introduction of new pedagogic theories into the field of Bengali scholarship through his diverse publications of the Swadeshi period. It was he who for the first time taught the Bengalees as well as other peoples of India to learn a language, Indian or foreign, without grammar. For his revolutionary departure from the beaten track in educational theory and practice he was warmly acclaimed as a pioneer in the field by prominent scholars like Brojen Seal, Haraprasad Sastri, Mahamahopadhyaya Adityaram Bhattacharyya and others. His novel method of teaching Sanskrit without grammar was so impressive as to win for him the title of *Vidya-Vaibhava* from the Sanskrit scholars of Benares (1912).

Prof. Sarkar, be it recalled, was also responsible during Swadeshi period (1905-14) for training up Indian experts in foreign affairs. First-hand foreign education was considered by him as an important factor in the remaking of the country, and thanks to his initiative, sixteen scholars were sent abroad for higher training in western arts and sciences. These foreign-trained scholars later on rendered valuable services to the country in various capacities.

Again, it was Sarkar who was chiefly responsible for placing a solid fund with the Bangiya Sahitya Parishat (Calcutta) to encourage the Bengali translation of important western works (1911).

All these were the different aspects of his services to the mother-land during the period of the Swadeshi Movement (1905-14).

## IN WORLD-TOUR (1914-25)

A completely new chapter of Benoy Sarkar's life opened in 1914 and spread over till 1925. It was the first period of his world-tour and his cultural conquests on different fronts in the two hemispheres. It was also the period of his countless publications in a variety of modern languages,—English, Bengali, Hindi, French, German and Italian. He undertook a tour through Egypt (1914), England, Scotland and Ireland (1914), the U. S. A. (1914-15), Hawii Islands (1915), Japan (1915), Korea and Manchuria (1915), China (1915-16), the U. S. A. (1916-20), France (1920-21), Germany (1921-23), Austria (1922-23), Switzerland (1923-24), Italy (1924), Austria and Germany (1924-25) and again Italy (1925). As a Visiting Professor he lectured in all those lands very extensively. There was hardly any important university in Europe and America in which he did not throw out his challenge as an exponent of Young India. In Germany he spoke in German, in France in French and in Italy in Italian, thus showing his solid mastery over three continental languages. He could freely use them according to his need of the moment. This mastery enabled him to study French, German and Italian sources in their originals and he made free use of them in his speeches and publications. Through Benoy Sarkar India could know France, Germany and Italy better, more correctly and more realistically than ever before. And in their turn, France, Germany and Italy could also know India more adequately, more correctly and more realistically. This was also true in the case of Great Britain and the U.S.A. as well as the Far East. Previous to 1914, Indian Scholars were used to looking at the world through Anglo-American spectacles. In comparative culture-study India was hardly placed in the perspectives of non-English and non-American worlds. But thanks to the Sarkarian methodology, India was always placed in comparative culture-study in the diverse perspectives of the world along with the Anglo-American.

In other words, India was always thrown in bold relief in the perspectives of each country from Tokyo to Mexico. The introduction of this method in comparative culture-study was a solid contribution of Prof. Sarkar in this period (1914-25) and since.

The different publications of this period sufficiently bear out the validity of Prof. Sarkar's title to be the pioneer of a new methodology in comparative culture-study. His *Futurism of Young Asia* (Leipzig, 1922 pp. 410) constitutes a monumental proof of his methodological novelty. His publications of this period in Indian papers,—dailies, weeklies and other periodicals,—were legion. There was hardly any intellectual of India who had not read at least one or two of the countless writings of Prof. Sarkar at that time (1914-25). His big publications, apart from those in German, French and Italian, ran to about two dozen. Different aspects of world-culture,—ancient, medieval and modern,—constituted the fundamental theme of Prof.

Sarkar. His published works of this period (1914-25) alone covered about eight thousand pages.

### SOME SARKARIAN CHARACTERISTICS

It is well to remember certain basic facts about these publications. First, they are diversified and they serve as an adequate index to Prof. Sarkar's encyclopaedic scholarship. There was hardly a subject which he had not touched and enriched. His interest traversed through all the epochs of human culture and in each subject, his knowledge was amazingly vast and penetrating. A celebrated German paper viz. *Sozialwissenschaftliches Literaturblatt* once observed: Prof. Sarkar reminds us in many ways of our Oswald Spengler on account of startlingly many-sided erudition and intellectual flexibility with which this scholarship traverses in a powerful manner all the regions and epochs of human culture."

A second important fact to emphasise is that every time Prof. Sarkar wrote, he was capable of introducing a new technique of interpretation and of giving a new message of his own. Benoy Sarkar is, above all, original. He is nothing if he is not original—original in style, original in technique, and original in message. "Raja Rammohan Roy, Keshab Chandra Sen, Pandit Iswarchandra Vidyasagar, Surendranath Banerjee, Swami Vivekananda, Chittaranjan Das, and Subhaschandra Bose", once wrote the *Indian Social Reformer* of Bombay in its editorial columns, "are all typical examples of the free and independent spirit of Bengal which refuses to bend its knees to any individual or cult. An even more impressive example is Benoykumar Sarkar, who challenges practically every school of thought which holds the field in India today". That clearly sums up the Sarkarian standpoint as a thinker and creator.

A third basic fact to note is that Prof. Sarkar's publications exhibit an astonishing clarity of thought with effectiveness of assertion. Judged by the Shavian dictum that effectiveness of assertion is style, it is needless to say that Prof. Sarkar had a style of his own, which may be best called the *Sarkarian* style. As regards his treatment of data he was almost mathematically precise and factual.

As a patriot and social servant he aspired after India's greatness, but as a thinker and theorist he maintained a singular objectivity.

Unlike others, his motive in speeches and writings was not to seek popularity, but to find out "truths" in human relations. He was never afraid of speaking out "truths" unreservedly. His unorthodox approach to life and study was often provocative. It was not for nothing that he was called a prophet by some and a crank by others.

## IMPACT OF SARKARISM

A fourth basic fact that needs to be emphasised is the reaction of the intellectual world to the Sarkarian impact.

Prof. Sarkar undertook a world-tour during 1914-25 with the central purpose of bringing about a closer, deeper, and more human understanding between the East and the West.

Since the Battle of Plassey (1757) down to the day of the Swadeshi Movement (1905), the entire Orient was lying in a servile or semi-servile state, being dominated everywhere by the Western Powers. This domination was both political and cultural. But since 1905 entire Asia entered upon a period of creative revolt and reconstruction. Few of the Asian leaders could represent that great revolt in the international forum more impressively and more adequately than Prof. Sarkar. During 1914-25 he served as one of the greatest unofficial ambassadors of India, nay, of Asia in foreign lands and strove most strenuously through countless speeches and writings for bringing about a human understanding between the two hemispheres. His central message was equality between the East and the West. On the strength of his own comparative studies and researches in East-West ideas and institutions, he came to the conclusion that a good deal of nonsense had so long been propagated about India's or Asia's rôle in the world—ancient, medieval and modern. He found world-scholarship vitiated by the presence and propagation of what he called pseudo-science, pseudo-history and pseudo-socioiology. The result was that the theory of fundamental distinction between the East and the West in culture, general outlook and scheme of life was loudly preached at home and abroad.

Prof. Sarkar broke away right from the traditional way of thinking and intellectually threw out his challenge to the combined scholarship of the Occident on this point\*. He was the first to cry halt to it in an effective manner. His publication *Positive Background of Hindu Sociology* (Vol. I 1914; Vol. II 1921) was a solid counterblast to the then prevailing notion of East-West difference. His most memorable challenge was *The Futurism of Young Asia* (Leipzig, pp. 410; 1922) which was encyclopaedic in conception and which strove to demolish at a giant's blow the false and artificial superstructure of East-West difference in outlook and mentality. "Humanity", Prof. Sarkar held and preached, "is in short essentially one,—in spite of physical and physiognomic diversities, and in spite of historic race-prejudices. The *elan vital* of human life has always and everywhere consisted in the desire to live and in the power to flourish by responding to the thousand and one stimuli of the Universe and by utilising the innumerable world-forces". This was the

\* Haridas Mukherjee: *Benoj Sarkar as a Pioneer in Neo-Indology* (Modern Review, February, 1950).

Sarkarian standpoint in world-culture. In all his lectures and writings of this period of world-tour (1914-25) this point of view, among others, was emphasized, most clearly, most unequivocally and most objectively.

Prof. Sorokin, the great contemporary American sociologist, once commenting on Prof. Sarkar's dissimilarity with many Western sociologists, said that Prof. Sarkar's position seems to be more critical, more accurate and more acceptable. In this connection it is interesting to see that Prof. Norman Himes writing in the *Annals of the American Academy of Political and Social Science* observed that Prof. Sarkar's work "is far less provincial than 90 per cent of Western social science books. Prof. Sarkar is far better acquainted with Western thought and social and economic conditions than are Western scholars with Eastern thought and conditions." All these tend to show that Prof. Sarkar's world-tour did not go in vain. Factually speaking, liberal scholars, thinkers and writers of Eur-America were knocked out of their many old idols and superstitions inherited from the 19th century and convinced of the Sarkarian approach, method and message in world-culture. Prof. Karl Haushofer (Munich) wrote about Sarkar's *Futurism of Young Asia* (Leipzig, 1922, pp. 410) that the book concerned "explains perhaps more explicitly than all others the relations of the national ideas of China and India with Pan-Asian currents of thought and their antithesis to the Eur-American tendencies. It may be regarded as a guide to the ideas of leaders of the Asian movement. Everybody who undertakes a deeper and more intensive investigation of this problem, in so far as the exhibition of surging ideas is concerned, will have to begin chiefly by analysing Sarkar's philosophical fresco of awakening Asia. This is the most magnificent of all presentations from the Asian standpoint known to me."

#### CAREER IN INDIA (1925-49)

The third phase of his career started with Prof. Sarkar's return to India (1925) and his appointment as a Professor of Economics in the Post-Graduate Department of the Calcutta University (1926). This period extended right upto February, 1949, when he left for the U.S.A. for a new term.

During this period Prof. Sarkar impressed his countrymen first, as a great teacher of uncommon genius, and secondly, as a great builder of India's intellectual life. Throughout this whole period he stayed in India with a short break in 1929-31 when he had been in Europe as a visiting-Professor. At home or abroad, he addressed his mind most energetically to the enrichment and expansion of India's intellectual horizon. He became intimately connected with diverse men, institutions and movements. In very many instances men and institutions were formed and fostered under his creative leadership. He founded during this period (1925-49) no less than eight Research Institutes in Calcutta, viz. (1) Bengali Institute of Economics

(1928), (2) "International Bengal" Institute (1931), (3) Bengali Society of German Culture (1931), (4) "Malda in Calcutta" Society (1933), (5) District Council of National Education, Malda (1934), (6) Bengali Institute of Sociology (1937), (7) Bengali Asia Academy (1938), (8) Bengali Dante Society (1938) and last but not least, Bengali Institute of American Culture (1946). With each of these Institutes a band of enthusiastic research scholars was connected. Prof. Sarkar guided no less than one hundred scholars in research-lines in a wide variety of subjects with an astonishing ability. He constantly emphasised before his Research-Fellows and Associates the need for linguistic equipment of the Indian scholars. At least one European language other than English must be learnt by the research-workers on a compulsory basis. Besides, he also taught his associates and pupils two other basic lessons: first, to study everything in world-perspectives, and secondly, to study life and the universe in a thoroughly objective manner. As regards the method of handling and interpreting the data he was never in the habit of inflicting himself on others. Philosophically speaking, Sarkar was an advocate of the "pluralist view of life" and he constantly employed the pluralist technique in handling and interpreting the data. He was the first to introduce the pluralist technique to the field of Bengali, nay, of Indian scholarship, on a vast and organised scale. Here is to be noticed another significant contribution of Sarkar to modern India's scientific or philosophic scholarship. Among his publications, *Creative India* (Lahore, 1937; pp. 725), *Villages and Towns as Social Patterns* (Calcutta, 1941; pp. 704), *Political Philosophics since 1905* (Madras and Lahore, 2 vols., 1928, 1942; pp. 1698) may be easily singled out as a wide-flung encyclopaedic application of this pluralist methodology.

#### ENRICHMENT OF BENGALI LITERATURE

The enrichment of Bengali literature in serious historical, philosophical, economic and political thinking was a constant dream of Benoy Sarkar. He urged his pupils and associates to record the results of their studies and researches in Bengali. Intellectuals with a business-like temperament hardly appreciated this point, but he was ever insistent on it. During his period of first world-tour (1914-25) he kept constant contact with the Bengali-speaking world through the numerous Bengali periodicals of the time,—dailies, weeklies and monthlies. His wide experiences as acquired by travels in different lands amidst different peoples and races were at once communicated to his countrymen through his countless writings. Even his Bengali works of that period (1914-25) ran to at least ten big volumes covering approximately four thousand pages. To these Bengali volumes were added several new ones in the period of 1925-35. The general topic as well the title of these volumes, thirteen in number, was *Vartaman Jagat* (Modern World) which included a factual discussion of the diverse races, cultures and human progress of the modern world. The first volume of this series was

published in 1915 and the last one in 1935. The *Vartaman Jagat* (pp. 4700) introduced a new tone and vision into the academic and intellectual life of Bengal. Its readers were thousands and they could know,—in very many instances for the first time too,—the thousand and one currents and cross-currents of the modern world understood in the widest sense possible. Besides this, Prof. Sarkar was also responsible for Bengali translation of certain Classical books in economics from French and German. They included, first, *Parivar, Gosthi O Rashtra* (Bengali translation from a German book by Engels ; 1926), secondly, *Dhana-daulater Rupantar* (Bengali translation from a French work by Lafargue ; 1928), and thirdly, *Swadeshi Andolana O Sanrakshana-Niti* (Bengali translation from a German book by Frederick List ; 1930). Among his other Bengali publications in the period of 1925-39, *Naya Banglar Goda-Pattan* (2 vols., 1932 ; p. 980) and *Badtir Pathe Bangali* (1934 ; pp. 636) are to be specially emphasised because of their tremendous impact on the Bengali mind of that time. Again, it was Sarkar who was a pioneer in publishing a monthly economic Bengali journal, *Arthik Unnati* (1926) of which he was the editor till his death. Lastly, in the capacity of the Director of Researches in his Institutes, he was responsible for the publication of two important Bengali volumes dealing with economic theory and practice as well as sociological method and data. They were *Banglay Dhana-Vijnan* (2 vols., 1937-39 ; pp. 1350) and *Samaj-Vijnan* (1938 ; pages 600). It is thus evident that Benoy Sarkar devoted much of his time and energy to the enrichment and expansion of the Bengali literature. Be it added, he was also the author of the Bengali work *Ekaler Dhana-Daulat O Artha-Shastra* (1930-35 ; pp. 1150).

By his close personal contact and life's example Benoy Sarkar strove to infuse his own intellectual idealism into his pupils and research-associates. Not money or rank, not material prosperity or worldly benefit, but self-less duty as well as knowledge for its own sake was the never-failing urge of him. Idealism and Sarkarism were almost convertible terms, as it were. Intellectual idealism or the ideal of knowledge for its own sake had been harped upon by myriads of men in the past almost in every generation, but never perhaps was it so passionately pleaded and embodied as by him. In his unquenchable thirst for knowledge, life and light, he seems to be a follower of Socrates, the greatest exponent of the Age of Illumination in Greece (450-400 B.C.). Like Socrates, he left nothing unquestioned and like his great predecessor was an unyielding challenge to his age. This challenge was manifest in all his writings, speeches and publications in six modern languages. His English publications alone of this period (1926-49) ran to about fifty volumes and they together covered more than ten thousand pages. His German, French and Italian papers and publications ran to about eighty in number. All these constitute a permanent proof of his "unusual versatility", as Garner put it, "as well as his encyclopaedic knowledge, penetrating study, and above

all, his revolutionary departure from the beaten track." Even his smallest article embodied the Sarkarian spirit—the spirit of creative revolt and reconstruction.

#### THE LAST DAYS (March-November, 1949)

The last phase of Prof. Sarkar's career begins in March, 1949. On the 28th February, 1949, he started for the U.S.A. on an extensive lecture-tour programme and had been staying there till his death on 24th November, 1949. His lecture-tour was arranged by the Institute of International Education, New York, in collaboration with the Watumull Foundation, Los Angles. As a visiting-Professor he lectured in diverse American Universities, academic institutes and culture-centres on an astonishing variety of subjects. But his fundamental theme was *The Dominion India in World-Perspectives*. There was hardly any other single man more capable and more adequate for the purpose. This time also Prof. Sarkar exhibited his youthful vigour and worked with his characteristic enthusiasm for bringing about a closer and more reasonable understanding between the East and the West. The two pamphlets, *India in America* edited by Dr. Tarak Nath Das and *The Peoples and Cultures of India* edited by Mr. Wood, (1949), give us a glimpse into the startling work done by Prof. Sarkar in the U.S.A. within a short period of six months only (March 7—August 10, 1949). Mr. Grace Wood, Secretary of the Department of Anthropology, University of Michigan, wrote in his Preface to *The Peoples and Cultures of India*: "As a member of Prof. Sarkar's class and as a participant of the colloquia held by him, I believe that Prof. Sarkar has succeeded admirably in attaining his goal, that the presenting his subject matter, India, in a most realistic manner and from every possible point of view. Those of us who had occasion to be associated with him were constantly struck by the range of his factual knowledge and by the diverse methods at his command for handling and interpreting the data. It has been a great pleasure having him on our campus, and I feel that his being here will bring great rewards to both our countries in terms of greater understanding and friendship."



# **Oil And The Middle East**

PROF. RAMESH CHANDRA GHOSH.

**I**N power politics nothing at present is more important than oil and uranium. But if the atom bomb can work havoc, it requires to be dropped by an airfleet and the defending country equally requires a fighting squadron to resist the bombers. The navy is yet a mighty force; and the cruisers, battleships, submarines now work on oil. The entire motor transport, numerous industrial plants and all agricultural tractors require oil. The armoured cars and tanks also depend on this liquid. All the great poweres are now anxious to have as much oil-regions of the world under their control as possible. Unfortunately, the leading oil-producing country in the world, U.S.A. is also the greatest consumer of oil, and the rate of exploitation of oil in U.S.A. is such that within some fifteen years all her oil reserves will be exhausted, unless new regions are discovered and controlled by her. The output in 1946 of the principal producing countries will be found in the following figures :

|                    | (Barrels)     | <i>Middle Eastern Countries</i> |     |     |             |
|--------------------|---------------|---------------------------------|-----|-----|-------------|
|                    |               |                                 |     |     | (Barrels)   |
| U.S.A.             | 1,733,424,000 | Iran                            | ... | ... | 146,000,000 |
| Venezuela          | 388,486,000   | Saudi Arabia                    | ... | ... | 59,000,000  |
| Mexico             | 49,235,000    | Iraq                            | ... | ... | 35,665,000  |
| U.S.S.R.           | 175,200,000   | Baherin                         | ... | ... | 8,000,000   |
| Roumania           | 31,206,000    | Kuweit                          | ... | ... | 5,931,000   |
| Sakhelin           | 6,000,000     | Egypt                           | ... | ... | 9,000,000   |
| Netherlands Indies | 2,100,000     |                                 |     |     |             |
| India              | 2,000,000     |                                 |     |     |             |
|                    |               | Total Middle East               |     |     | 263,596,000 |

The total world output in 1946 was 2,750,190,000 barrels. U.S.A. produced 63 per cent., Venezuela 14 per cent., other Western Hemisphere countries 5 per cent., U.S.S.R. 6 per cent., Iran 5 per cent. Recently the Arabian output is going ahead with a tremendous speed. While the Iranian output was increased by 12 per cent. between 1945 and 1946, Saudi Arabian output increased by 200 per cent. In 1948 the output of Arabian fields exceeded that of the Persian fields. Hasa wells gave 20 million tons, Kuweit yielded 10 million tons, while Persia produced only 26 million tons. What is most important for us to note is this that though these Middle Eastern figures do not approach the yield of the U.S.A. or the

Caribbean fields, yet the oil reserves of the Middle East have been found to be greater than those of U.S.A. Dr. De Golyer, after the visit of the American Technical Mission in the Middle East, reported to the U.S. Petroleum Resources Corporation in 1944 that the oil reserves around the Persian Gulf amount to 4,500 million tons while those of U.S.A. are 3,000 million tons. In his opinion "the centre of gravity of world oil production is shifting from the Mexican Gulf and Caribbean area to the Middle East-Persian Gulf area."

This oil has been the cause of the enslavement of Middle Eastern peoples in the past, and is going to be the greatest source of evil in future, unless Asia, under the leadership of India and China, formulates a Monroe doctrine for their security and prosperity. It is a well-known principle of statecraft that balance of power should not be ignored. But the American, British, French and Dutch interests in the Middle Eastern oil regions threaten the security of India and retard the democratic movement in the Middle East. It is admitted that the Soviet pressure in the north can not be ignored and requires resistance. But that resistance movement must be democratically organised and independently conducted. It must not be dictated from Whitehall or Downing Street. It must not be led by the despotic sheikhs, the feudal landlords or the few business magnates, who have so resolutely resisted the march of democracy, political and economic, in Persia, Iraq, Egypt, Saudi Arabia, Transjordan. The same policy that led the British to support and maintain by military help a reactionary regime in Greece, is now leading the Anglo-American block to support the reactionaries in Persia. Even assuming that Soviet policy in the Middle East is a great disquieting factor, we cannot ignore that the growth of Anglo-American vested interests with the support of the other Atlantic Treaty Powers in the Middle East is a positive danger to a sovereign democratic India and to independent democratic Persia, Iraq, Saudi Arabia or Transjordan.

In order to make myself more clear, I feel I should point out that Great Britain tried to control the whole of Southern Persia by the Anglo-Russian Agreement of 1907 and subsequently by the notorious Anglo-Persian Agreement of 1919, which she had to abandon in the face of world protests. Though Russia voluntarily surrendered all her rights and concessions by the Russo-Iranian Treaty of 1921, the British have not only refused to give up the oil concessions obtained by the Anglo-Iranian Oil Company (52.5 per cent of the shares of this Company are owned by the British Government itself; the rest are owned by private British capitalists), but seem to have interfered with Persian sovereignty on more occasions than one. For example, British forces forcibly entered into the Persian territory in the first world war. Then in 1919, the British tried to impose upon Persia that humiliating Agreement of 1919. In World War II, they

again landed their forces on the Persian soil though there was violent opposition from the Persian Government. In August 1946, after a local rising among the Bakhtiari tribes of Southern Persia, they despatched troops from India to Basra, and the Cruiser "Norfolk" together with the sloop "Wild Goose," waited in the Iraqi waters. On September 29, 1946, the Persian Ambassador in London handed a note to the British Foreign Office alleging complicity of Mr. Trott, the British Concul-General at Ahwaz and Mr. Gault, the British Consul at Ispahan in these Bakhtiari uprisings. In 1933, when Reza Shah threatened to cancel the oil concessions, the situation was saved by the British climbing down to a new agreement which gave them concession for 60 years, while the Persian Government also secured better terms.

Again, when Great Britain secured a mandate over Iraq, she created a dispute between Turkey and Iraq over the vilayet of Mosul where oil was discovered. Turkey appealed to the League of Nations in vain. Great Britain secured Mosul for Iraq and then obtained the oil concessions in that vilayet. She also imposed upon Iraq a Treaty, almost by force, under the terms of which she can land her armies on Iraqi soil and use Iraq's ports, aerodromes, roads, etc. It is interesting to note that the Iraq Petroleum Company has six partners: (1) Anglo-Iranian Oil Company (23½ per cent.), (2) Royal Dutch Shell (23½ per cent. out of which 40 per cent. British owned and 60 per cent. Dutch); (3) Compagnie Francaise des Petrols (23½ per cent.); (4) Standard Oil Company of New Jersey and (5) Socony Vacuum—these two American Companies together hold 23½ per cent.; (6) C. S. Gulbenkin, an Armnian (5 per cent.). In this connection it is also to be noted that by taking advantage of the Italian invasion of Abyssinia, the British Government imposed a Treaty upon the Egyptians in 1936, from which all Egyptian Governments since then, have tried to liberate Egypt. But all their efforts have ended in smoke. Under the terms of that Treaty, British forces are still stationed there on the Egyptian soil (in the Aquaba areas), now no longer for defending India, but securing British oil interests in the Middle East.

In this context it appears serious that U.S.A. is now extending her hold over the oil regions in Arabia. Under the Red Line Agreement, the American Companies holding shares in the Iraq Petroleum Company could not invest their money separately. But as a result of the modification of that Agreement effected after the second World War, these two Companies have invested millions of dollars in a new giant oil kartel, the Aramco *i.e.* Arabia American Oil Company and its subsidiary Trans-Arabian Pipe Line Company. The Aramco has secured from King Ibu Saud Oil concession in Arabia over an area which is more than half the area of India. Shares in the Aramco are distributed as follows: Standard of California 30 per cent.; Texas 30 per cent.; Standard of New Jersey 20 per cent.; Socony Vacuum

20 per cent. Besides these Kuwait wells are shared 50 per cent by the A.I.O.C. and 50 per cent. by American interests. The Baherin oil is also worked by American Companies.

The Soviet policy towards the Middle East has given America an opportunity to strengthen her interests in this region. The aggressive interference of Russia in the affairs of the Northern Persian province of Azerbaijan, has brought the American Military Mission into Persia. The Persian army is being equipped with arms similar to those supplied by America to Turkey. The aerodrome at Kum is being developed on such a scale that it appears to be intended for more than Persian aircraft. The military agreement invites the American Mission to "co-operate with the Persian Ministry of War and with the personnel of the Iranian Army for raising the fighting capacity of this Army." The American advisers are taking photographs of the Iran-Russian border. Oil has brought America in the Middle-East and Persia, Saudi Arabia, even Turkey are departing from the principles of democracy and socialism, and developing an inveterate hatred of Soviet Russia, which is exactly what U.S.A. wants as the best security against the advance of Communism. It is also interesting to note that at Dhahran in Saudi Arabia, U.S.A. is building an airbase on such a grand scale that it would be easy for her to bomb Baku, Batum and other Soviet areas from this base. In July 27, 1947, Persia obtained a loan of Rs. 26 million from U.S.A. for the equipment of Persian army.

In Turkey again an American loan and a Military Mission have the same end in view. The members of the American Military Mission have travelled over different parts, especially the Russo-Turkish frontier, and have studied ports, aerodromes, fortifications, all with a view to resist Soviet attack. Senator Johnson of Colorado described this sort of American help for Turkey as "a declaration of war on Russia." But what is the real motive behind these actions of U.S.A. in Turkey, Persia, Palestine, Saudi Arabia? I will answer it by quoting from an American writer of established reputation: "Britain opposed the move (of Russia, for joint control of the Straits, with Turkey) fearing that such a partnership would make Turkey subservient to Russia's will and enable Russia to reach the oil of the Middle East, outflank Greece and threaten Suez.....for that reason Britain kept her troops in Iraq at Turkey's back door and in Greece, where King George II commanded a British-trained army of Greeks. A pro-British Greece and an independent Turkey as the guardian of the Straits is Britain's minimum demand. The United States like Britain, recognises that Greece and Turkey are two-way gates for strategy (and)..... views potential Russian domination of Turkey and Greece as a threat to her own world interests as well as to those of her ally Britain" (J. S. Roucek—"Government and Politics Abroad," p. 527). The present policy of U.S.A. is to make all the Atlantic Treaty States interested in the oil

of the Middle East. The American exports of oil are to be diminished and by 1953, Western Europe must satisfy its oil requirements from the Middle Eastern supply. I cannot develop this point here, but I will only quote from a very revealing article in the *Round Table*, March, 1949: "Indeed the common interests of the main pillars of the much-heralded Atlantic Pact extend throughout an Asiatic region..... In implementing a Middle Eastern regional policy in action, it is the Atlantic Powers who are destined to play the leading parts." It is high time that India's foreign policy takes note of this new fact and exerts itself to maintain balance of power in the Middle East.

---

## "The Waste Land" \*

—AN APPRECIATION—

SOBHALAL MOOKERJEA—*Ex-Student.*

OUR life is nothing but a barren land;  
 No hope remains for crops, and fruits, and trees!  
 A picture—how pathetic! Therefore, these  
 Soon make us sad. Here youth soon fades, in sand  
 Lie buried all our soft, nice feelings, and  
 The flow of human culture, by degrees,  
 Here stops. The walls of classes never cease  
 To be. Romantic writers! Stop your hand!  
 To-morrow's young redeemer, when you'll come,  
 Your footsteps rouse in hills and mountains here  
 The tears of millions which are fossils numb!  
 The candle you hold, though bright, will tremble in fear!  
 Your voice, though loud, and clear, will soon be dumb!  
 Eternal silence shrouds your voice—"Oh! Dear!"

---

"The Waste Land" is one of the famous works of T. S. Eliot.

# Cultural Fellowship-Brajabuli

PROF. JANARDAN CHAKRAVARTI

INDIA has been a land of diversities. It was so in pre-historic times. It continues to be so even to this day. Diversity of languages has often been advanced as a plea for disbelieving in the soul of Indian civilisation and in the unity of Indian culture. During the centuries of foreign rule it was constantly dinned into our ears that the idea of one-ness of India was born with the British rule in India and that, with the extensive cultivation of English, Indians began to dream of a United India—a dream which English education and the British rule not only roused but also helped a good deal to realise.

Sir George Grierson classified the bewildering varieties of Indian languages into four principal groups, namely, the Indo-Aryan, the Dravidian, the Kol and the Tibeto-Chinese, groups which are known to have been in existence from the earliest point of recorded or traditional history down to the present times. It is curious to note, however, that at no point of India's long history, linguistic diversity ever presented any difficulty in the matter of a great idea spreading over the whole of the Indian sub-continent. The Śruti and Smṛti ruled the whole of Āryāvarta, and later, the whole of Aryanised India. The two great Sanskrit Epics cast their spell over Aryan, Non-Aryan, and what is now known as the Greater, India. The hero of Vālmiki's Epic, having his patrimony in Ayodhyā, married the princess of Videha or Mithilā, crossed over to the Deccan, made friendly alliances over there and fought his demoniac enemy across the seas, in Laṅkā. The blind king Dhritarāstra, in the other Epic, ruling in Hastināpur and marrying the princess of Gāndhāra, his younger brother Pāṇḍu marrying the princesses of Madra and Kuntibhoja, had their sons engaged in a fratricidal war which brought into conflict Siśupāla, the chief of Chedis, Jarāsandha, ruling in Magadha, Bhagadatta, hailing from Prāgjyotiṣpur and other chiefs from all over Aryan and Non-Aryan India, over whom dominated the great political and spiritual leader, Śrīkṛṣṇa, who, having been brought up in the Gökul-Vrndāvana area, seized the throne of Mathurā and shifted his capital, later on, to Dvārakā in Gujarat. Practically the whole of India, as known in modern times, was in the picture, the different geographical and ethnical

\* By courtesy of All India Radio, this being the fifth of a series of the following four talks on Cultural Fellowship:—(1) Unity in Diversity—Dr. R. C. Majumdar; (2) Assam and Navadwip—Dr. S. K. De; (3) Assam and Bengal—His Excellency Sri Sri Prakash, Governor of Assam; (4) Bengal and Orrisa Sri Artaballabh Mahanti, Dean of the Faculty of Arts, Utkal University; and (5) Brajabuli—Prof. Janardan Chakravarti.

units coming closer together by way of conflict which ended in the grand harmony of the *Mahābhārata*.

Coming down to comparatively later historical times, we have Lord Buddha rising in *Kapilavastu* and spreading the light of "Dhamma" far and wide, all over India, and even beyond. Three centuries later, the great Buddhistic monarch, Asoka, had his own will imposed upon the whole country through rock-edicts and pillar-inscriptions, linguistic divergences never presenting any difficulty in the way of the Asokan philosophy of life filtering down to the lowest stratum of society.

The great and moving cult of *Bhakti*, originating perhaps in the South and culminating in the profound yearnings of the human soul as represented by the life of Sri Chaitanya, Bengal's apostle of love, found the most beautiful expression in the mixed, mellifluous and artificial literary language of *Brajabuli*. The message of Sri Chaitanya, his new philosophy of life based upon love of God manifesting itself through love of man, was not confined to the land of his birth. It travelled far and wide, traversing an area which comprised *Gauda-Vaṅga*, *Rādhā-Kāmarūpa*, *Mathurā-Vṛndāban*, *Utkal-Drāviḍa* and *Bārāṇasī-Prayāg*, Chaitanyism having practically created a Greater Bengal. Then again, Chaitanyism was no mere spiritual movement based upon a mediæval religious cult. It was a mighty social upheaval which, to an extent, influenced the political history of the country. The way in which it stirred the inmost depths of the human soul is reflected in the beautiful lyrical literature which sprang up in Bengal and spread thence, as from centre, over the whole of mid-India breaking the barriers of linguistic and dialectal divergences.

The bulk of the Post-Chaitanya lyrical literature was couched, not in the language which Sri Chaitanya spoke but in the artificial *Brajabuli*. Now what could have been the different elements which went into the composition of this artificial and mellifluous literary vehicle? The question is not free from controversies. The curious theory of *Brajabuli* being the language of the ancient *Vrijjis* as propounded by the pioneer historian of Bengali literature, Dineschandra Sen, stands discredited now. With those who think that *Brajabuli* had been in existence long before the advent of Sri Chaitanya and that the Maithil poet-laureate *Vidyāpati*, too, wrote in it, we are not in perfect agreement. The movement of having a common literary vehicle of thought and ideas may conceivably have started amongst the mystics of the midland sometime before Sri Chaitanya; but it is he who must have given a fillip to this beautiful idea. This is perhaps how it occurred. *Vidyāpati* wrote in his own tongue *Maithili* on the growingly popular theme of the love of *Rādhā* and *Kṛṣṇa*. *Mithilā* was then a reputed seat of learning, whereto flowed from Bengal continuous streams of pupils, with a view to studying *Nyāya* and *Smṛti*, branches of Sanskritic learning in which *Mithilā* had specialised. The lyrics of the great and

deservedly popular Maithil bard travelled to Bengal through the Bengali pupils returning from Mithilā. They were read and chanted extensively and more admired and better preserved in Bengal than in the land of their origin.

We have it on the authority of the most authentic biography of Sri Chaitanya that when he rose far above the plane of scholarship and eschewed scholarly pursuits and controversies, Sri Chaitanya read and recited in company with his intimate associates, and drew inspiration from, the lyrics of Vidyāpati and a few others. This lent an additional charm and sanctity to the lyrics which began to be closely imitated in Bengal. An attempt to emulate Vidyāpati, in form and spirit, yielded neither pure Bengali nor pure Maithil of the age but an admixture of, rather a compromise between, the two sister-dialects. There was a third element, too, namely, a sprinkling of *Vrindābani* or *Brajabhākhā*, as it is called. Vrindaban was the creation of the Bengali Vaisnavas. The six Goswamins who were the great pillars of Vaisnava thought and culture, under the inspiration of Sri Chaitanya and with definite instructions from him, made Vrindaban their centre of spiritual and scholarly activities. The poems in Brajabuli written mostly in Bengal and partly in Orissa were, as soon as they were written, forwarded to the Goswamins of Vrindaban for their approval. Govindadās, admittedly the greatest writer of Brajabuli, forwarded his poems to Śrī Jīva, with whose blessings the lyrics appeared in public and enjoyed the circulation they deserved. Naturally, therefore, the dialect of Vrindaban, *Brajabhākhā*, supplied some of its forms which went into the texture of this artificial Brajabuli, the cultivation of which continued from the days of Sri Chaitanya down to the times of Bankimchandra and Rabindranath, the latter having composed the whole of his *Bhānusimha Thākurer Padvāvali* very happily and almost faultlessly in Brajabuli.

For the name Brajabuli we have our own interpretation to suggest. Braja is the name of the Mathurā-Vrindaban area, traditionally associated with the story of Śrī Kṛṣṇa. The theme of the lyrics in Brajabuli was the love of Rādhā and Kṛṣṇa. The term 'buli' applies to the inarticulately sweet and not-very-meaningful utterances of the child and to the sweet chirpings of the bird of which, imitating the English poet, it can be said, "where more is meant than meets the ear." In the language of human passions, the Vaisnava poets spoke about love divine, the language being free from the limitations of human speech.

Let us take a couple of lines from an oft-quoted verse on 'Abhisār' by Govindadās.

"কণ্টক গাড়ি কমল-সম পদতল মঞ্জীর চীরহি বাঁপি ।

গাগরী বারি ঢারি করি পিছল চলতহি অঙ্গুলি চাপি ॥

Rendered in English, the lines will appear as follows:—

"Planting thorns—alas, the feet are soft as lotus—and wrapping in

clothes the displaced and silenced ornaments, treading cautiously, on the tip-toe, along the path, rendered slippery by pitcherfuls of water, carried and poured down, goes she in your quest, O Mādhava." Two more lines on the same theme by the same poet:

"তোহারি মূরলী যব শ্রবণে প্রবেশন ছোড়নুঁ পৃথিবী-আশ।  
পন্থক দুখ তৃণহুঁ করি না গগনুঁ কহতহি গোবিন্দদাস।"

"The moment your flute reached my ears, all hopes of comfort I gave up. The sufferings ahead, in course of the journey, little do I care for. Govindadās bears testimony."

Sri Chaitanya was a traveller along the path of love. He was a dreamer of life divine having for its essence nothing but love, and the dream was realised in his life more than in the life of anybody else we know of. He toured the country extensively making himself understood wherever he went. His own age emphasised the difference between man and man and this was the spirit of *Navya Smṛti*. The age also regaled in subtle dialectics in supreme indifference to man and his relations to God and this was the spirit of *Navya Nyāya*. Sri Chaitanya gave a new lead emphasising the fundamental equality between man and man. He roused a new sense of value in man which was best expressed in his own proclamation, "*Candālopi dvijaśrestho Haribhaktiparāyanah*" "Even a pariah is as great as a Brahmin if he has love of God in full measure." He appealed to man's capacity for love of God as based upon love of man. This appeal was conveyed through a life of love that he lived, as also through the beautiful lyrics in Brajabuli which that life inspired. Linguistic divergences melted away before this mighty man of love. Can't we, in these days of conflicting claims, take lessons from this glorious chapter of our own history?

---

## Economics—Old and New

AMARESH BAGCHI—*Fifth Year, Economics.*

### I

**E**CONOMICS of today is a rapidly growing science. Originally however, it occupied but a humble place among the different branches of human learning and claimed to be no more than a simple study of man in his ordinary business of life. That was possible at a time, when life of man was simple; small villages formed the economic unit and "business"

comprised simple transaction of necessities between individuals and when, therefore, man's life—individual as also social, could be guided by the codes of religion. But with technological advancements leading to revolutionary changes in the system of production, life of man no longer remained simple. The establishment of large scale industries, now made possible, necessitated an acute division of labour and concentration of capital, which brought in their turn the problems of an equitable distribution of the national income and severe unemployment appearing at cyclical intervals. The institutional basis of the society was also changed, giving birth to problems that could no longer be solved by the tenets of an unchanging religion and which therefore had to be taken up by Economics. Since then it has been studying problems relating to the material welfare of man and has come to be known as the science of welfare, trying to show, how man's wants can best be satisfied under a given social structure with the scarce means of meeting them. But with progress of science and human knowledge, society has also changed and Economics, in order to meet the problems of the ever-changing society has also grown enormously. But it has not attained anything like finality as yet. For it is still growing. Many of its ideas are still in the melting pot and controversies yet remain to be resolved. It would, nevertheless, be a fascinating study to trace the main outlines of its growth and to contrast the present position with the past. It would be still more fascinating if this could be linked up with the changes in the social institutions acting as a causative factor in the movements in economic thought. No such thing is attempted here. The following paragraphs are intended to give you a rough idea of economics—old and new as they appear in the eyes of a beginner. I propose to do this in three sections, one on the theory of Value, another on Distribution and the last on the theory of Employment, Prices and Public Policy.

## II

In the theory of Value, very little progress was made till only recent times. The primitive theory of barter had no doubt been supplanted by the idea of price as an equaliser between supply and demand. Marshall tried to show this with his supply and demand curves, which however were nothing but over-simplified generalisations of market behaviour. And there were several loopholes in his analysis. As for instance, he could not face the question of price determination under a falling cost curve squarely and saved his position by having recourse to a highly imaginary biological concept, namely, the Representative firm. It was not until 1926 that doubts were expressed about the utility of such an unreal concept. Sraffa, who first showed the incompatibility of perfect competition and continually falling cost curve was the pioneer in this line. For, it was his article in

the *Economic Journal* that drew the attention of economists to the impropriety of drawing supply curves of the market without studying the behaviour of individual firms composing the market. Some even went to the length of denying the logic of including many firms within an industry; for, they maintained that it is impossible to define an industry\* and that each firm commands a market of its own.† This trend of thought culminated in the concept of "monopolistic competition" and "imperfect competition." New tools had now to be devised for the treatment of these concepts. But this search for new tools gave a new turn to the whole analysis of value. The *macro-cosmic* approach was now abandoned in favour of the *micro-cosmic* approach. The problem of value under both perfect and imperfect competition was placed on the same footing. It was now revealed that "it is false to suggest that there is a mysterious difference between the mechanism by which supply price is determined when it is rising and when it is falling."

On the side of demand, too, the economists now began to feel that to draw the demand curve on the basis of exact measurement of the degree of individual's satisfaction is unrealistic. Indifference curves showing the schedule of individuals choice between things now took the place of demand curves.

These two-pronged attack completely changed the whole technique of price-analysis and claimed to approach nearer to reality than could be possible under the rough and ready treatment of Marshall.

### III

These revolutionary movements in the theory of value could not but affect the theory of distribution, which in fact was a mere application of the theory of value. The marginal productivity theory, which was attempted to determine the payment of all factors in a generalised fashion, could hold good only under perfect competition. The advent of imperfect competition was a stumbling block on its way. Although the supporters of the theory tried to obviate the difficulty with the help of concepts like Marginal Value Product, other theoretical difficulties stood in its way. And ultimately it was branded as merely a theory of "imputation" which could function only in a static state.

It was therefore thought advisable to take up the problem of payment to each factor of production separately. This however was a new task for economists. But, their intensified efforts revealed more enlightening facts than was possible to find out with the perfunctory treatment of the older economists. And let us now turn to these facts one by one.

\* See "Structure of competitive industry" by E. A. G. Robinson.

† See "Theory of Monopolistic Competition" by Chamberlin.

In the theory of rent, to begin with, the very idea of the nature of rent underwent considerable changes. For, the changes in the idea of costs opened up a new angle of viewing rent as an economic phenomenon. Whereas, it formerly was taken to be a result of operation of the law of diminishing returns, now it was regarded as purely an economic surplus, as distinguished from costs (and costs now meant some foregone alternative and not mere physical disutility). The age-old question of whether "rent enters into price" was now treated in a more rational and logical way. For the new view of costs made it clear that a payment that looks like unavoidable for a individual producer, *i.e.*, without the payment of which he would not be able to command the use of a particular factor, may from a wider point of view, say the society as a whole, seem a useless payment in the sense that the factor would be at the source of the society even if it were not paid by it (*i.e.*, the society). Rent, therefore, as commonly called, enters into price from a narrow point of view, but it is not price determining from a wider point of view. That is to say, economic rent does not go into costs, for *ex definitione*, it is something in excess of the necessary cost,—it is a "surplus."

But the concept of "surplus" is not a new one. As a matter of fact, a distinction between payments which are of the nature of "a surplus" and which are not had been recognised by even the propounders of the marginal productivity theory. Rent and profit had been included in these "surplus payments." Rent we have already discussed and let us therefore turn to Profit.

The exact nature of "profit" is a baffling problem for economists even to-day. Continuous attempts have been made to determine the exact nature of "work" for which profit is paid. Some have preferred to call it a reward for risk bearing, some a premium on uncertainty and some a return for entrepreneurial work and others would have it viewed as a composite income. The latest attempt has been—and this might provide the clue to a final solution—to find out a relationship between profit and long-period rate of interest.\* But it is still under investigation. And let us therefore proceed to the theory of Interest without going any further into the theory of profit. But before I proceed to Interest, it will be better (for reasons which will be apparent later) to examine the present position regarding Wages.

At first, there were several theories to explain the principle of allotment of wages, such as the wages-fund theory or the Iron law of wages. These theories, though each containing some element of truth in it, were haphazard and inadequate. The marginal productivity theory appeared to be a better principle. But its theoretical imperfections coupled with other difficulties in its functioning (due to the presence of heterogeneity even

\* See Bounding's "*Economic Analysis*" Part two for such an analysis.

among wage-earners in the shape of experts and non-experts) threw the marginal productivity theory into general disfavour. Yet the general principle that under fairly competitive conditions, labour cannot be deprived of the value of its work for long, provides a rough explanation of wages.

Modern treatment of wages has taken a different line. Leaving aside the traditional way of troubling over the amount of wages, modern economists have concentrated their efforts on finding out the relationship between wages and employment. I shall deal with this problem in the section on Employment.

Now coming back to the theory of interest, we find that change has taken place in several directions. Formerly, the interest theories attempted to explain the theory of interest either objectively in terms of productivity of capital or subjectively, in terms of time-preferences of individuals. All other classical theories were, more or less, variants of these two broad approaches. The neo-classical theory of interest, that explained interest as an equaliser between saving and investment was nothing but an attempt to combine the two earlier theories into one. But the propounders of all these theories treated of capital in the ultimate analysis as consisting of physical goods. But now came Keynes, with his concept of money-capital, or loan-capital and the motives of demand for money. Interest, he said, is a monetary phenomenon and money, he showed, is not solely demanded to purchase other commodities. In an immediate sense, there is a demand for money itself originating from many motives, for it does not always act as a mere veil of physical transactions. Interest, he now concluded, is determined by the inter-action of supply and demand for cash.

Now this was a complete breakaway from the classical tradition. And what is more, Keynes attempted, what was not done before, to link up the theory of interest with a general theory of employment and prices. In fact, Keynes, in his endeavour to find out the errors of the neo-classical theory (which he showed was inconsistent in assuming a fixed schedule of saving which is shifted bodily with shifts in the income of the community) was led to this formulation. But, let us note, Keynes was not completely free from errors. Attempts to rectify some limitations of Keynes's theory of interest have taken the shape of a "loanable funds theory," which incorporates some items of supply and demand for cash, that could not be included in Keynes's framework, and which attempted to explain interest as a mere price, in the ordinary way of supply and demand for loans.

#### IV

But as I have said, the most significant thing in the modern approach to interest was to bind it up with a general theory of employment and prices. In fact, recent thoughts in economics have been focussed almost

wholly on the theory of employment. Its impact on public policy and general economic thought has been profound. And so vast a literature have grown up on the subject (and it is still growing) that it will take a volume merely to enumerate them. Here I shall try only to trace the main outlines of the modern approach to employment, of which Keynes's *General Theory* was the starting point, without going into the niceties of the whole discussion.

Before Keynes, full employment was a very convenient assumption for economists. The whole superstructure of classical economics was built up on this unreal assumption. And such unemployment as presented itself was declared to be voluntary, which very simple devices like wage-cuts could do away with. Their contention being that, the capitalist system suffers from no inherent defects of its own. For supply creates its own demand and except for institutional immobility, there is no reason why the community should not have a smooth way to stable and full employment. The swings of the trade cycle are also explained as either due to lack of judgement or incorrect policy of banks, etc. But the impact of the late twenties, which no amount of counselling by wise experts could stop, was too great for these weakly founded doctrines. This led to a good deal of heart-searching among economists. And even before Keynes, many economists had begun to question seriously the prudence of believing in the older theory. But they, including Keynes himself, were steeped too deep in classical tradition to get out of it all at once. What they did at this juncture was to trace the cause of economic fluctuation in a lag between savings and investment.

They took a few years more to realise that the gap between Saving and Investment was not the cause but a new symptom of some deep-seated malady. And that was only in the year 1936, when Keynes pointed out, supported later by statistical investigations that, "a psychology of the community is such that when aggregate real income is increased, aggregate consumption is increased, but not so much as income."\* As a result there is a chronic tendency towards a deficiency of demand as the income of the community goes on rising, for an increasingly widening gap is created between the community's income and its expenditure, when the former goes on rising. This is why a given amount of investment, instead of perpetuating its process of employment—creation, spends itself after achieving some amount of employment; what that amount will exactly be depends however, on the consumption function† of the community. "The propensity to consume and the rate of new investment determine between them the volume of employment."‡ Thus in a poor community, prone to consume by far the greater part of its output, "a very modest measure of

\* *General theory of Employment, Interest and Money*—By J. M. Keynes (p. 27).

† *Consumption-function* means the relationship between the community's income and what it can be expected to spend on consumption.

‡ *General Theory*—p. 30.

investment will be sufficient to provide full employment; whereas a wealthy community will have to discover much ampler opportunities for investment if the saving propensities of its wealthier members are to be compatible with the employment of its poorer members.”\*

The central thesis of Keynes therefore, is that if the widening gap between income and expenditure can be bridged by continued new investment, it is not difficult to reach fairly high levels of employment. In fact achievement of full employment is possible only if new investment is persisted in. The prescription following logically from Keynes's diagnosis of the disease is: (i) give all inducement to new investment, by lowering the rate of interest, creating confidence in business etc., or (ii) try to raise the community's propensity to consume by redistribution of income, (for with a higher propensity to consume, the volume of employment that a given amount of investment will create will be greater than before) or, (iii) if this is not enough, the government will have to undertake the task of bridging the gap directly through public investment or through subsidies on consumption.

Now, the change that it meant for the traditional thinkers in the field of public policy has been profound. The older theory of cutting wages to create full employment was discarded ; as a matter of fact, this was regarded now as all the more dangerous since this meant a direct reduction of the effective demand of the community (though however there is in this way some inducement to invest in a very tortuous if not dubious manner through reduced rate of interest.) Governments were not entrusted with heavy responsibilities. For, in the former times, the governments were urged to spend as little as possible, so that it might not interfere with private investment: an unbalanced budget was held in acute disfavour and the study of Public Finance was confined to the examination of a bundle of stereotyped and hackneyed maxims designed to earn the government the maximum income at the least sacrifice of the taxpayers. The new theory revolutionised the whole out-look on Public Finance. The place of public expenditure in the economic life of the community acquired new importance, since it is public expenditure which now will have to come to the rescue if private investment fails.

In the theory of money and prices, Keynes's new analysis has been very illuminating. For, it shows that the old way of looking at prices as varying more or less directly with the quantity of money was improper inasmuch as a study of the bearing of variations in the quantity of money on prices must take note of two intermediary factor, namely, the state of employment and the rate of interest. A given increase in the quantity of money, other things remaining the same lower the rate of interest,—increase investment and employment. And injection remaining the same will money will

---

\* *General Theory*—Pp. 31.

directly raise prices only when the resources of the country are fully employed, or there are insurmountable obstacles on the way of their full employment.

This in short, is the trend of economic thought in recent times. As you will have seen, very big strides have been made in many matters only in the past few years. Many of the old theories have been found either unsound or inadequate. Some of them, accordingly had to be perfected, and some rejected and some other had to take their place. The search for mathematical support for many theories will lead to still more refinement. Not every word of Keynes has been accepted as gospel truth. And researches, both theoretical and statistical, are being carried on to verify his doctrines. The latest and very welcome tendency among economists has been to study the problems on a dynamic plane. This, at last, may go a long way to integrate the different departments of the science inform them with a unity of purpose and provide them with an unified underlying basis, which economics had sadly been lacking so long.

---

## Asoka And The Downfall Of The Maurya Empire

KAMALESHWAR BHATTACHARYA—*Fourth Year, Arts.*

KING Bimbisāra, in the 6th century B.C., had launched Magadha in that career of conquest and aggrandizement which was continued with unbroken success through more than two hundred years under a succession of powerful rulers, *viz.*, Ajātaśatru, Mahāpadma Nanda and Chandragupta Maurya. When Aśoka, the grandson of Chandragupta, conquered Kalinga, the gigantic Magadhan Empire stretched from the foot-hills of the Hindukush to the borders of the Tamil country in the extreme south. The classical writers tell us what a great terror had been struck by the Magadhan forces under the Nandas into the hearts of the Macedonian soldiers of Alexander who did not even dare to cross the Beas. The Magadhan army under Chandragupta Maurya hurled back the battalions of Seleukos who was obliged to submit to a humiliating treaty by surrendering the precious provinces of Ariana in exchange for the trifling equivalent of five hundred elephants. But hardly a quarter of a century had passed since the death of Aśoka when in 206 B.C. the Bactrian Greeks under Antiochus the Great crossed the Hindukush which formed the north-western

boundary of the Maurya Empire. Indigenous literary tradition records how the "viciously valiant barbarians" overran the whole of the Madhyadeśa and even threatened the metropolis, Pātaliputra itself. Where was now the power that had once scared away the turbulent hosts of Alexander and repulsed the mighty troops of Seleukos? Who was responsible for this deterioration?

Three distinguished Indian historians, *viz.*, Dr. D. R. Bhandarkar, Dr. K. P. Jayaswal and Dr. H. C. Raychowdhuri, have considered this question and have arrived at the conclusion that it was the new foreign policy of Aśoka, pursued throughout the reign since the shock of the Kalinga War, that was solely responsible for the decline of the Magadhan military power, leading inevitably to the downfall of the Empire.

When, in his eighth regnal year, Aśoka conquered Kalinga, the annexation of which was vitally necessary for rounding off the existing Magadhan Empire which included the Andhradeśa and probably also the greater part of Bengal, he was undoubtedly pursuing the traditional imperialistic policy inherited from his forefathers. But the grim horrors of the Kalinga war left a painful impression upon the compassionate heart of the monarch, and in R. E. XIII he plainly declares:

"Of all the people who were slain, done to death or carried away captive in Kalinga, if the hundredth part or the thousandth part were now to suffer the same fate, it would be a matter of regret to His Majesty." This immediately inclined Aśoka to Buddhism which teaches non-violence (ahimsā), and he declared, as a challenge to the age-old imperialistic tradition: "It is the conquest through Dharma that is considered by me to be the chief conquest" (Ese cha mukhamuti vijaye devānām priyasa yo dhrama-vijayo, R. E. XIII). In R. E. IV, Aśoka exultingly states: "The sound of war-drums (bherighoso) has become the sound of Dharma (dharma-maghaso). Not content with this achievement of himself alone, he exhorts his sons, grandsons and all his descendants to follow in his footsteps and eschew all territorial conquest: "Putra papotra me asu navām vijayām me vijetaviyam"—(R. E. XIII).

Commenting on all this, Dr. Bhandarkar states: "The effect of this change of policy, of the replacement of Vijaya by Dhammavijaya, were politically disastrous, though spiritually glorious. Love of peace and hankering after spiritual progress were no doubt engendered, and have now been ingrained in the Indian character. The Hindu mind, which was spiritual, became infinitely more spiritual. But, that must have created some apathy to militarism, political greatness and material well-being. This must have been the reason why after Kautilya we find the progress of the political theory and practice suddenly impeded and stunted—especially at a time when the Magadha State was expected to create the feeling of nationality and raise India to a higher political plane. Aśoka's new angle of vision,

however, sounded a death-knell to the Indian aspiration of a centralized national state and worldwide empire. The effects of his policy were manifest soon after his death. Dark clouds began to gather in the north-western horizon, and hardly a quarter of a century had elapsed since his demise when the Bactrian Greeks crossed the Hindukush which formed the north-western boundary of the Maurya dominions, and began to cause the decay of what was once a mighty empire."

Dr. Raychowdhuri adds: "India needed men of the calibre of Puru and Chandragupta to ensure her protection against the yavana menace. She got a dreamer."

Dr. Jayaswal goes even a step further to declare: "The accident of the presence on the throne, at a particular juncture in history, of a man who was designed by nature to fill the chair of an abbot, put back events not by centuries but by millenium."

Whatever one, unacquainted with the real ideas of Aśoka, expressed in his edicts, may think of these apparently cogent statements, one must be astounded at the fantastic reveries that these eminent historians seem to indulge in. Thus Dr. Bhandarkar says, "And if the vision of the Chakravarti Dhārmika Dharmarāja had not haunted his mind and thus completely metamorphosed him, the irresistible martial spirit and the marvellous state-craft of Magadha would have found a further vent by invading and subjugating the Tamil states and Tāmraparṇī towards the southern extremity of India and would probably not have remained satisfied except by going beyond the confines of Bhāratavarṣa and establishing an empire like Rome."

But, what was the lesson of the Kalinga War? In that single campaign, states Aśoka in R. E. XIII, "One hundred and fifty thousand men were captured, one hundred thousand were slain and many times as many died." It is not possible to determine the proportion of the loss on the side of the victor to that on the side of the vanquished, but so large a number of casualties as recorded in the royal proclamation must have included a great proportion on the imperial side. If the conquest of a single country proved so formidable a job, how much more so would have been the conquest of the powerful Tamil states that lay beyond! Even if they were conquered, it is doubtful how far the Emperor, from his distant base at Pataliputra, would have succeeded in maintaining an effective control over them in those days when communication was difficult. The "digvijaya" of Samudra Gupta, aptly called the "Indian Napoleon," extended up to Kāñchi in the Far South. But, he failed to annex any state beyond the Vindhya, and in spite of his lofty ideal of an all-India Empire, had to leave the vanquished rulers of the South with complete autonomy. It was "the Deccan ulcer" that ruined Aurangzeb.

The dream of extending dominions on the part of an Indian monarch "beyond the confines of Bhāratayarsa" would have proved far more fantastic. If the Balkh campaign of Shah Jahan has been branded as "the vainest of vain dreams" at a time when methods of warfare were much improved, it can easily be imagined how much vainer the project of marching through the deserts of Persia and western Asia with elephants and chariots would have been. As Arrian observes. "A sense of justice prevents any Indian King from attempting conquest beyond the limits of India." Perhaps it was not only a sense of justice but one of military impossibility too that combined to prevent even the greatest of the "digvijayins" like Chandragupta Maurya, Samudragupta and Harṣvardhana from carrying their arms beyond the boundaries of India.

What, again, is the lesson that history teaches us, on the efficiency of aggressive militarism? Could even Napoleon and Hitler prevent their eventual downfall? Did not Louis XIV who spent his whole life in warfare simply undermine the French monarchy? Let us compare the condition of France after Westphalia with that of India after the conquest of Kalinga by Aśoka. France, after Westphalia, with the ideal of the "scientific frontier" well-nigh realised, should have devoted her energies to various peaceful developments that would make for her prosperity. But Louis XIV, unable to break with the militaristic tradition of his country, pursued the aggressive foreign policy inherited from Henry IV, Richelieu and Mazarin with the ultimate result that France, at the close of his more than fifty years' reign, was left exhausted and spent up. India, after Kalinga War, resembled France after Westphalia. The annexation of Kalinga removed that single wedge which had so long been driven into the body politic of the Magadhan Empire, and any further attempt at territorial expansion would have meant pure aggression. Fortunately, at this critical juncture of her history, India had on her throne a monarch who, freeing himself entirely from the age-old tradition, succeeded in evolving a new ideal which aimed not at terrestrial conquest but at the spiritual unification not only of the whole of Jambudvīpa but of the whole known world.

The question now arises: was Aśoka, while laying so much stress on "Dhammavijaya", blind to the fact that in spite of the genuine goodwill cherished by him towards all, there were enemies, both internal and external, against whom the Empire must be defended? One, acquainted with the statements of Aśoka in his edicts, must admit that the monarch was ever in a state of preparedness against such contingencies. Thus, in R. E. XIII Aśoka sternly declares in relation to the recalcitrant forest-tribes (Atavis): "And they are told of the power to punish them which Devānām priya possesses in spite of his repentances, in order that they may be ashamed of their crimes and may not be killed." Similarly in S. R. E. II., while assuring the independent frontier states of his goodwill and sincere desire to respect their territorial integrity, warns them against

ncroachment upon his own territory, and declares that he will bear with hem only so far as it is possible to bear. "Anutape pi cha prabhave," "mighty though repentant" (R. E. XIII)—this perhaps strikes the keynote of Aśoka's policy. As Dr. Raychowdhuri himself writes: "He eschewed military conquest not after defeat but after victory, and pursued a policy of forbearance while still possessed of the resources of a mighty empire."

Dr. Raychowdhuri says: "The Magadhan successors of Aśoka had neither the strength nor perhaps the will to arrest the process of disruption. The martial ardour of imperial Magadha had vanished with the last cries of agony uttered in the battlefields of Kalinga. Aśoke had given up the aggressive militarism of his forefathers and had evolved a policy of Dharma-vijaya which must have seriously impaired the military efficiency of his empire. He had called upon his sons and even great grandsons to eschew new conquests, avoid the shedding of blood and take pleasure in patience and gentleness. These latter had heard more of Dharma-ghośa than of Bheri-ghośa. It is, therefore, not at all surprising that the *roi faiseants* who succeeded to the imperial throne of Pātaliputra proved unequal to the task of maintaining the integrity of the mighty fabric reared by the genius of Chandragupta and Chānakya."

But, the distinguished historian seems to ignore the important fact that though Aśoka did his best to impress upon his descendants the idea that there was no higher conquest than the conquest through Dharma, he never intended to impose this lofty ideal upon any of his successors who were unworthy of it. On the contrary, from R. E. XIII it clearly appears that he did not altogether deny the possibility of military conquests (sāyaka—, or sarasaka—vijaya) under his descendants who might cherish the idea of territorial expansion. They are only advised to temper their conquests with mercy (Khanti cha lahudandata cha) so as to make them bloodless as far as possible. This single fact is sufficient to prove the falsity of Dr. Raychowdhuri's statement that "Magadha after the Kalinga War frittered away her conquering energy in attempting a religious revolution, as Egypt did under the guidance of Ikhnaton."

Undoubtedly, as Dr. Raychowdhuri points out, "the ease with which general Pusyamitra overthrew his King in the very sight of the army shows that unlike the earlier Kings of the dynasty who took the field in person, the last of the Mauryas lost touch with his fighting forces and ceased to command their affection." But how is Aśoka to be held responsible for this fault of his successors? The abandonment of the policy of territorial conquest must have led to the curtailment of the number of the soldiers. It is, however, undeniable that the King who replaced "Dīg-vijaya" by "Dharma--Vijaya" must have lost touch more and more with his soldiers. Still, a monarch, who could at times even forget his religion and assume a retaliatory attitude towards the refractory Ātavikas

and the aggressive neighbouring states, was by no means a dreamer and could not be blind to the fact that military efficiency was the prime condition of the safety of the Empire.

Thus, so far as the foreign policy of Aśoka is concerned, it can hardly be said to have led to the downfall of the Maurya Empire. But, before ending this discussion, a few words must be said regarding the Emperor's internal policy, for it has not also escaped attack from scholars. Thus, Mahāmahopādhyāya Haraprasād Śāstri, nearly forty years ago, wrote that the downfall of the Maurya Empire was due to a Brāhmanical reaction promoted by the Śungas against Aśoka's internal policy.

Now, although such distinguished scholars as Wilson, Heras and Dikshitar have advocated a theory that Aśoka was a follower of the Brāhmanical religion throughout his reign, the Edicts of the Emperor leave no doubt that he was an ardent Buddhist. In the Bhabru Edict, for instance, Aśoka confesses his faith in the Buddhist Trinity *viz.*, the Buddha, the Dhamma and the Samgha, and declares that what has been uttered by Lord Buddha is gospel truth (Bhagavatā Budheno Chāsite save se subhāsite). Nevertheless, Aśoka never tried to impose his faith on others. His "Dhamma", as distinguished from the "Sadhamma", is completely non-cudal in its stress and non-sectarian in its spirit, and contains not a word about God or the Soul, not a word about the Buddha, the Four Noble Truths, the Causal Genesis and the Nirvāna. But, it consists of those eternal ethical and psycho-ethical truths which constitute the common property of all religions on earth. The King who laid so much stress on concourse (samavāyo) and growth of the essence (sāravadhi) among all sects (R. E. XII) could never be intolerant towards any religion. No doubt Aśoka, as we learn from R. E. I, prohibited animal sacrifices. But, did not some of the Upanisads (*e.g.* the Mundaka and the Chhāndogya) which are śruti to the Brāhmanas declare themselves, long before Aśoka, in no uncertain terms against animal sacrifices and in favour of ahīmsā? On the other hand, the Buddhist King who made no distinction, between the Brāhmanas and the Śramanas and inculcated liberality and seemly behaviour to both (R. E. III, R. E. IV and R. E. VI) must have won the sympathy and gratitude of the Brāhmanas instead of alienating them.

Thus, it was neither the internal nor the external policy of Aśoka that was responsible for the downfall of the Maurya Empire. Its real causes should be sought for elsewhere—in the weakness and incapacity of the successors of Aśoka, the gross misgovernment of the Empire under them and the dissensions in the imperial family itself. Above all, there was the inherent defect of autocratic state whose fate was bound up with the character of its ruler. It was perhaps in view of this fact that Ibu Khāldiūn wrote: "Kingdoms are born, attain maturity and die within a definite period, which rarely exceeds three generations."

# In Support Of The United Nations

PRAHLAD KUMAR BASU—*Third Year Arts*

THE whole world today is a strange mix-up and a terrible tangle of conflicts and jealousies and the new tendencies that increase the field of this conflict. Indeed, a harsher age has appeared, an age of aggressive violence backed by corrupted power. On the one side we see the peace-making proposals being entertained by the people of this world and on the other hand, we see the stage is going to be prepared for a fight between the two blocs of the Earth. The world has to choose between Power and Peace. Here at this momentous juncture of the World history rise the domes of the United Nations Council, the organization which represents peace and unity of mankind, to see a better world in the near future.

Throughout ages man has struggled much for Liberty, Right and Freedom. So he has changed the system of Society once again—from Feudalism to Capitalism, from Capitalism to Socialism, from Socialism to Democracy and the attempt is still being carried on to replace Democracy by Communism. But behind this his eternal striving there is a desire, an yearning for equality, brotherhood, peace and economic freedom so as to keep him physically and mentally happy. But man has attained very little in his endeavour and it is the greatest challenge against the human civilization *whether it is able or not* to put a stop to this barbarous warfare of the twentieth century. And the civilization of man will be a failure if it can not prevent, if I may say so, a recurrence of such great disasters as happened in the World Wars I and II.

Feudalism, Capitalism, Socialism, Anarchism, Communism—so many 'isms' and behind them all, stalks opportunism. But there is also an idealism for those who care to have it. One may say that idealism is a product of sentiment. But "man does not live by bread alone." He has instincts, he has sentiments, he has the capacity to think, to invent and to suggest something new, something novel,—which unitedly take up the harp of life and smite the chord of self that trembling passes into music out of sight. Again change is the law of life; but how can there be a new order unless it is thought out and planned. Idealism, when given shape to, is Realism. If, however, one dreams of an ideal World inhabited by fairies and gods then it will be building temples in the air. But we must cherish an ideal before we can think of the real.

The establishment of an United World Organization is a long-cherished ideal of mankind. So we must not deprecate the great ideal working at

the back of UNO as a mere product of hysterics. The ideal of the UNO is the building of a pure Socialistic World State, where alone peace can exist and which is the only alternative to barbarism and jungle mentality. We cannot just predict whether UNO will or will not attain this ideal but a good start heralds its success. *In fact, UNO is the only organization today between World Peace and World War.*

Today the U.N. is entering the fifth working year after its inauguration at San Francisco in June, 1945. The time is ripe for deciding whether it is worth while keeping U.N. alive or it is better to dissolve it and thereby to save money from budget-expenditure. Four years is a long time in human life especially when there is no remission for good conduct. History is strewn with the failure of attempts at International fellow-feeling, of which the UNO happens to be the latest in the list. They have all foundered on the same rock of sovereignty and UNO will be no exception. The meagre respect with which its decisions on such questions as Palestine and South West Africa have been treated by the States concerned; the growing tendency for making projects like the Marshall Plan for American aid to Europe; failure to take even a first step towards setting up a World armed force; and failure to take of all attempts at Russo-American fellow-feeling; which is the sole aim of the UNO; all these show that the process of decay has begun. In fact, men are born to die. Short-lived are the creations of God. Attempts end in failure—but can we even dream of a peaceful world without any International Organization to-day? That is precisely the question to be asked. The United Nations is not at all a World Government, nor is it a super-state. But it is the voluntary co-operation of sovereign states for the *foundation and promotion* of peace and security. So man aspires after peace to-day after a period of terrible violence of the last 25 years. That aspiration shows that U.N.O. may not be a failure. “Peace hath her victories, no less renowned than war.” Indeed, the world is not yet ready for a world government. For certainly we will not accept a benevolent despotism in the world government. And if any world government comes into being to-day, it will be a world tyranny (under the United States). The preamble of the U.N. Charter begins with: “We the people of the world”—the very essence and ideal of World-community. The main function of the United Nations Organization is to consider, discuss and to make recommendations. So we should rather look upon the General Assembly as a platform of international propaganda. The UNO is really “the town meeting of the World.”

But the principal organ of the UNO is the Security Council consisting of 11 members, among whom 5 are permanent members (U.S.A., U.S.S.R., France, China and U.K.) and 6 non-permanent members, elected from the General Assembly for a fixed tenure of office. The permanent members or the so-called BIG FIVE in the Security retain a Veto power in the Council

so that any one of these five members, can exercise this power and can go against the will of all the rest. But even if the rigidity is to a much lower extent than that which was exercised in the Constitution of the League of Nations or in the "Liberum Vet" of Poland, the real flaw is that in the Security Council, the right of veto is under continual attack. And this narrowness of the conditions under which agreements must be reached gives rise to an inflexibility, which might well cause the total destruction of this system itself. But is it not a more realistic step in the context of the present world situation? It is a great precaution taken against the forming of groups among small member-states who are trying to ensure that their interests will be brought to the general attention if they attach themselves to one great power or another. The right of veto ensures on the other-hand that whatever decisions are taken will correspond to the willingness of the BIG FIVE to carry them out ; for, duties will mostly descend on Big Powers. The aim of UNO lies precisely in making it possible to unite these Big Powers of the world in every noble act—so that a fellow-feeling may gradually emerge to amity and World Peace is possible. A confederation can not rest on party system but it is possible through goodwill and brotherhood of the units or states. And if there were no disagreements in principles between different countries, there would be no need for any such all embracing body. And it will be an act of foolishness to surrender this veto power and thereby break up U.N.O. In that way peace can not be maintained.

In spite of this rigidity of constitution in the Security Council, the amount of success is no less than the amount of failure. The first success came in the Iran-Azbariazen oil conflict in Greece. This matter was taken up by the U.N. and with a magical effect, the Americans gradually slipped away while the negotiation and investigation were still going on. Secondly, with the advice of the U.N. Security Council, British and French troops were withdrawn from Syria and Lebanon. In Greece, Bulgaria, Algeria and Yugoslavia, the guerilla warfare was also resisted with remarkable swiftness. But the case for Indonesia is an unqualified success and the trend of events in Kashmir and Palestine is also quite hopeful. Apart from all these, the fundamental virtue of the UNO (and it is a success too) is that though there are cases where its activities proved a failure yet the troubles were so localised as to prevent that danger of small conflicts, which gradually rise to war. Really, UNO is the global fire department and runs to the spot wherever a fire breaks out.

But the main objective of the UNO (at the back of peace, political and diplomatic security) is the abolition of economic and social barriers and the attainment of economic optimum and social equality, for which UNO makes ample provision. The Economic and Social Council is organized separately and is entrusted with these duties of employment, popula-

tion, food, trade, labour, health and refugee problem in the World. That international co-operation in these various social matters is a good thing nobody doubts. But the prospect of this Council is endangered by being linked artificially to the controversial discussion on political matters and thus this organization may be used as a tool for framing diplomatic policies, as was done by the grant of the Marshall aid to the war-devastated countries of Europe. But there is much to discuss about the success of its activities in various spheres which judge the merit of this institution.

The UNESCO is doing much for a cultural homogeneity between different countries of the world and we are proud to see our Sir Ramaswamy Mudaliar as the first President of that Council. The World Health Organization has contributed much to eradicating malaria in Egypt, Syria and Middle East and it has to do a lot in India for Malaria is the vital cause of poverty in our country. The Commission on human rights worked and helped much in the Children Emergency Fund under the chairmanship of Mrs. Roosevelt. The most acute crisis, of course, that faced the world *after the World War II* is economic rather than social. The hard fact that the world purchasing power is transferred to American hands, might have a disastrous effect on the National Economy of other countries in the world, had there been no U.N.O. It is the I.M.F. and the International Bank which have saved world from the crisis in international trade, superimposed by Inflation and Unemployment. Economically the world is moving towards the breakdown of national barriers. The formation of Benelux, the progress towards European customs union and the general agreement on the desirability of lowering tariff barriers are all illustrations of this tendency. After the devaluation of pound sterling and rupee, foreign trade might have absolutely collapsed in India and Great Britain due to lack of money if the I.M.F. were not there. Though India is not yet out from the chaos, export trade has risen much in Great Britain and the month of November is a record in her history during last 20 years. Conditions are likely to grow more favourable to the success of the U.N.O. The International Wheat Agreement was signed under the auspices of the F.A.O. It has also taken upon the problem of food in many other countries of the world.

Before concluding, I must emphasise the importance and contribution of the I.L.O. to keep down, to a certain extent, the labour unrest in the World today, which is the most important problem of our time. In fact, the greatest virtue of the U.N.O. is that it organises the world citizens in their non-political and non-sectarian aspect. Let us not underrate this tremendous achievement, for revolution breaks out from dissatisfaction to fulfil the economic needs of man and Peace can exist if the people remain economically well-off. This is the lesson of history that Economic pros-

perity is the first essential for peace and absence of war. Let the U.N.O. be triumphant not forgetting the Economic Council.

\* \* \* \* \*

The cold war between groups of civilized countries of the World today gives to the U.N.O. the justification for its existence. For even if it is to be regarded as a failure yet one can not but admit its enormous contribution to removing a diplomatic stuffiness in the World and to keep the windows open for ventilation. People of the World can know each other as they come into close contact with each other and thereby the relation is becoming more and more intimate.

We should not mistake the legal symbol of the United Nations for social and political reality. World Community should be established before World Government, because the later stage of World Community may be World Government.

And in the future making of the World through U.N.O., if it is ever possible, India which boasts of her spiritual idealism can transform theory into practice. The great thing is that India should be independent but not neutral.

---

## The Metaphysical School Of English Poetry

SANATKUMAR BHATTACHARJEE—4th year Arts

**N**O important literary change takes place overnight. The rise of the Metaphysical School of English poetry was, like other significant alterations in outlook, thought, and feeling, a gradual development. Literary movements are usually born like rivers. Men in after-ages can discern a moment when a new outlook or attitude has come to the fore-front, but it is not possible to determine precisely when several streams of influence united to form a movement. The Metaphysical School of Poetry was not an organized campaign. No committee drew up a set of principles to which the literary men were asked to subscribe. It was not a conscious school; in point of fact, there has never been a conscious literary school or movement in England. The one thing that can be said of the Metaphysical School as a whole is that it was a reaction, and a reaction is, in itself, negative.

The dawn of the seventeenth-century England presents an interesting spectacle to the students of literature. Good Queen Bess was dead, and the glorious Elizabethan literature was over. The ebb-tide of Renaissance had begun, and the spring of an outlook which appeals to reason was already bubbling. The poetry of the new age reacted against the imaginativeness of the Elizabethan age. Intellect instead of imagination prevailed in Metaphysical poetry. Till then reason had been a hand-maid of fancy; but now Reason herself was enthroned, diverting imagination from its course. The predominance of intellect and a tortuous imagination are the chief characteristics of Metaphysical Poetry.

Before we proceed further, the term "Metaphysical" must be clearly explained. Johnson took this term from Dryden and used it with a touch of derision in his *Lives of Poets*. We must not understand "Metaphysical" here in its strict philosophical sense. But it is not inappropriately used for the habit, common to this school of poets, of "always seeking to express something after something behind, the simple obvious first sense and suggestion of a subject." Johnson's explanation of the term is excellent. The Metaphysical poets, he wrote, "were men of learning, and to show their learning was their whole endeavour . . . . . They neither copied nature nor life . . . . . Their thoughts were often new, but seldom natural; they are not obvious, but neither are they just . . . ." Here, in brief, the salient features of this curious school are clearly indicated.

The first impressions made by the Metaphysical poets are generally not very encouraging. Their poetry is often violent, harsh, cold, and obscure, filled with affectations and conceits. They turned from the honeyed sweetness of Elizabethan lyric poetry, and in their effort to surprise by novelty, they indulged in strange metaphors and far-fetched similes. Crashaw describes the eyes of the sorrowing Mary Magdalene as "two walking baths, two weeping motions." They cultivated ingenuity at any cost. Herbert ransacked art and nature—from the game of bowls to the strange properties of the orange tree—and worked them out in the fashion of emblem poetry. Yet the Metaphysical poets possessed real poetic power. Their disguise did not hide their genius.

The Metaphysical poets displayed the characteristic features of their writing in their love poetry. The traditional pattern of love poetry took new form in their hands. For the conventional phrases of the Elizabethan love lyrics they substituted realism; for honey, harshness. Like modern poetry, Metaphysical poetry lacked a poetic diction.

"My face in thine eye, thine in mine appears,"  
Donne writes in *The Good-Morrow*.

"Where can we find two better hemispheres  
Without sharp North, without declining West?"

The epithets are scientific in their exactness. Again, an illustration of the novelty of themes and tortuous imagination is Donne's *The Flea*.

"It suck'd me first and now sucks thee  
And in this flea our two bloods mingled be."

Donne is generally called the father of the Metaphysical School: this is an indication of the gradual development of the school, for Donne lived a generation before those who are usually classed with him. Donne was the epitome of the new age. Questions of a restless and powerful imagination struggled with one another in the labyrinths of his baffled thought. His divided spirit was reflected in his poetry, written in colloquial language with complex rhythms and grotesque imagery. For pages together he indulged in puzzling riddles, then suddenly comes a passage quivering and shining as a living flame.

Donne's influence on the later generation was profound. A host of writers appeared after him trying to follow his boldness of style and fantastic ingenuities of thought. They inherited a great part of his intensity. Among them were the religious poets, Herbert, Vaughan and Crashaw. Crashaw was an unbalanced genius, his poems were irregular bursts of fancy. Herbert rarely failed, but his successes were never as great as those of the others. Vaughan's attitude was the most mystical, but sometimes he was dull. In Cowley's work we have the last productions of the Metaphysical School, the structure and conceits of his Pindaric odes encouraged the Metaphysical manner. The influences of the Metaphysical School were very widely spread among the poets of the age in general.

The Metaphysical School is generally believed to be an abortive movement. The Metaphysical poets' love of imagery for its own sake is said to be one of the causes of their failure. But toying with imagery may result in very beautiful things. The Metaphysical poets failed not because they toyed with imagery, but because they toyed with it frostily, they cut it in shapes with a pair of scissors.

Nevertheless the achievement of the Metaphysical School cannot be minimised. In one way, the Metaphysical poets extended the whole range of poetry. In this respect, modern poetry serves as an interesting parallel to Metaphysical poetry. The first World War came as a shock and turned the whole scale of values. Emotions lost their permanence; vague complex desires and "a heap of broken images" disturbed the unity of ideas. Poetry reflected this restless mood, this "mortal distraction." The absence of concentration in modern poetry is filled by variety and novelty. To the modern poet nothing is unnatural as a poetic theme. The modern poet does not want to surrender his reason to imagination. This predominance of intellect also characterised Metaphysical poetry. Thus the Metaphysical poets were, in some respects, the remote vanguards of the Modern Age.

---

# A Week Of Historical Conferences At Delhi

PROF. CHARU CHANDRA DAS GUPTA, M.A., P.R.S., Ph.D. (*Cal.*),  
Ph.D. (*Cantab*)

DELHI with its changed environment after the attainment of independence (on the 15th August, 1947) saw a week of historical conferences during the Christmas holidays of 1948. The Silver Jubilee Session of the Indian Historical Records Commission and the annual meetings of the Indian History Congress, the Numismatic Society of India and the Museums Association of India were held at Delhi University from the 23rd to the 28th December.

I went to Delhi to attend particularly the annual meeting of the Indian History Congress as a representative of the Government of West Bengal and a delegate from the Presidency College. The delegates were housed in the newly-built St. Stephen's College. It is a magnificent structure amidst the lovely surroundings of lawns and gardens of unforgettable beauty and charm.

On the 23rd December there was the inauguration of the Indian Historical Records Commission. Pandit Nehru, Maulana Azad and high government officials were there. It was an imposing sight because here we found the leading historians of India as well as the cream of the intellectual and political circles of Delhi assembled together.

Sir Maurice Gwyer, Vice-Chancellor of the Delhi University presided on this occasion. He warmly welcomed Pandit Nehru and requested him to inaugurate the meeting. Pandit Nehru delivered an extempore speech for nearly half an hour on the study of history in the world-context. He said, that as an amateur he was overwhelmed in the presence of a multitude of experts; but he had an advantage over the learned professors of history in as much as he was able to see more of the wood whereas the experts concentrated more on trees. Defining history as a record of the onward march of humanity he pleaded for the study of history in a wider context of world events. He said that history was sometimes defined as a record of the martyrdom of man—a record of repeated crucifixions and resurrections. He supposed that ultimately all the problems of the world could be reduced to two or three sentences. They were problems of the relationship of the individual with other individuals or a group, and the relationship of one group with another group or groups. All problems—cultural, economic and political—could be brought within this definition.

History was, thus, a record of the blending processes which sought to bring nations and groups together as well as of the disruptive and fissiparous tendencies which went on at the same time. He said that we must emphasise the constructive aspects of history and events rather than the disruptive forces. He further said that, far from being a mere record of events, history must always be a record of the social progress and development of countries and of the world.

After the address of Pandit Nehru, Maulana Azad delivered an excellent speech in Hindusthani as President of the Indian Historical Records Commission. He read out his script, and a verbatim English translation of it was given to those who assembled there. The superb way in which he delivered the address impressed all. He said that the aim of history was to find out the truth about the past. He further said that the Indian Historian Records Commission had done valuable work in creating a new spirit of research and enquiry among Indian historians. He suggested that it would be a great service to the cause of historical research if we framed a programme of work for filling up the gaps in our knowledge of the history of India. He made a personal appeal for the collection of all family documents, sanads, firman and ancient manuscripts for the national archives of India. He said that many things must be done to make our national archives perform their proper functions. Of these, the collection and perservation of records and manuscripts is perhaps the foremost. The second task is that of cataloguing and analysis of those records.

Then His Excellency, the Chinese Ambassador to India read a very learned paper on the Chinese sources of Indian history.

In the afternoon papers were read. The Indian Historical Records Commission published in advance two booklets, one, a list of papers which were read and the other, a summary of these papers.

On the 25th December we had the inaugural meeting of the eleventh Indian History Congress at the University Convocation Hall. There was a speech of welcome by Dr. S. N. Sen, Director of Archives of the Government of India. On behalf of the University of Delhi Sir Maurice Gwyer welcomed the delegates and also gave his own conception of history. He said that Mr. Lytton Strachey once observed that an historian, to be a good historian, required three things—industry to collect his materials, ability to arrange them and put them into shape, and lastly, to have a point of view; but that the point of view should not by any means, be the same as propaganda and that the one was not to be confused with the other. A propaganda is usually dishonest and almost invariably inaccurate; but a book of history need not be uninteresting because it is accurate and scholarly and if historians desired, as presumably they all do desire, that their books should be read not only by the narrow circle of scholars but also read and enjoyed by a much wider audience, their contributions to history

have got to be not only full of scholarship but also to be works of art. Dr. Rajendra Prasad was to have inaugurated the meeting of the Indian History Congress; but on account of his unavoidable absence Sir Srinivasan Varadachariar, ex-Chief Justice of the Federal Court of India did it. He gave an interesting address on the concept of the secular state. He said that the danger which lay in the conception of a secular state being mis-understood and misapplied could not be under-estimated. This conception, as a negative ideal, dissociating the machinery of the state from active encouragement of any particular form of religion, might be unobjectionable; but to give it a positive interpretation in favour of encouraging the exclusively secular and materialistic outlook on life is fraught with dangers. The problem before those who were interested in historical study was twofold. The two aspects were moral and practical. The writings of sociologists had recognised the fact that the real source of insecurity to democratic culture lay in the loss of respect on the part of men for ethical standards. The new era in India was in a dangerous state. The transition from a place of inferiority to that of equality or superiority was a serious period in the life of a nation. A proper study of history always had a healthy effect in a state like this. He gave a warning against reading only the history of one's own country and not of others also. That would lead to the growth of narrow nationalism.

Then Mahamahopadhyaya Prof. Datta Varman Potdar of Poona delivered his presidential address. He said that there was no doubt that history was a respectable branch of learning in ancient India. The historical tradition of ancient India became decadent in the later age of ancient India. Under the Muhammadans the study of history was revived. The real scientific study of history commenced with the coming of the Europeans into India. The Europeans led the way and we must remain ever indebted to them for their most precious work. As time rolled on, Indian scholars also came forward first slowly and individually and later on in large numbers and through corporate bodies. To bring together these workers scattered over a wide area and to co-ordinate their efforts the Indian History Congress was ushered into existence. He believed that no history properly so-called of any part of India could be written without an intensive and first-hand study of the original sources of the respective periods in the Indian languages concerned. He further thought that serious students of Indian history would have to be multi-lingual. In spite of outward disunity there is a fundamental unity throughout the whole of India. Under the British we became united in a variety of ways. He further suggested that history, as it is now understood, must be a history of the people as a whole.

On the 26th December we met again and the presidents of different sections delivered their addresses. The president of Section I, Dr. N. Datta

spoke on a number of problems in the field of ancient Indian culture. He said that according to some there was a great similarity between Proto-Elamite and Indus Valley scripts and that according to others the Indus Valley civilization was a distinct culture-zone. He opined that more excavations were needed in India and that some scholars should be deputed abroad to study Sumerian and Elamite civilisations. So far as Buddhist studies were concerned, he said that there should be a compilation of Buddhist texts which were found outside India. He also advocated the foundation of a society for Jaina studies in India. He further said that research in ancient Indian geography was desirable and that there should be a central library of Indology and that there should be more co-operation between the Indian Archaeological Department and the educational institutions in India.

The president of Section II, Dr. D. C. Sircar said that the currents of Indian history could not be isolated from the rest of the world. Then he put forward a few suggestions with a view to raising the standard of historical investigation. He further stated that the proper reviewing of books in periodicals was undoubtedly the best way of maintaining the standard of research and also of raising it.

The president of Section III was Rev. Father H. Heras. His address mainly dealt with the political history of South India and practically with the history of the Vijayanagar kingdom.

The president of Section IV, Dr. P. M. Joshi spoke about the idea of political unity from Asoka to Pax Britannica. He felt that a systematic study of Muslim rule in Southern India was a long desideratum and that the kingdoms which grew out of the Bahamani kingdom needed to be studied.

The president of Section V, Dr. K. N. V. Sastri spoke on the foreign affairs of India from 1765 to 1947. He showed how laws of nationality, contact and nature affected the foreign policy of India in this period.

On the 27th December papers were read. The reading of papers in different sections was done simultaneously and it was, therefore, difficult to attend all the meetings. However there were a number of interesting papers and a list and summaries of these papers submitted to the Congress were printed in advance.

On the same day in the afternoon the annual meeting of the Numismatic Society of India was inaugurated by Dr. N. P. Chakravarty, Director-General of Archaeology in India. Then Dr. Unwalla delivered his presidential address on Sassanian coins.

There was also the annual meeting of the Museums Association of India. Maulana Azad while inaugurating this meeting made an appeal to people to take a keen interest in the country's arts and museums. He said that national education could not be complete if their national arts and museums were not properly maintained. He

regretted the inadequate arrangements for maintenance of museums in India and urged the necessity of sending experts to foreign countries to study their methods of maintenance of museums and art—treasures and then reorganise Indian museums on similar lines. He said that during the last 200 years of foreign rule a considerable amount of national wealth such as antiquities and pieces of art had been sent away from the country. It was necessary that a committee should be formed to prepare a list so that steps could be taken to recover them. Dr. H. Goetz, Director of the Baroda Museum and Picture Gallery in his presidential speech said that Indian museums could not expect strong government support at this time to transform them into really nation-building institutions because the national government had to concentrate its energies on more fundamental problems. As in other countries, support must be found from the public. He said that the public programme of Indian museums was out of date and thus reforms failed for lack of co-operation and administrative handicaps. Local type—collections could be built up in close collaboration with local research scholars and amateurs, and national and international type-collections by common planning and exchange.

The delegates were taken to the Red Fort and to Rajghat. They were also taken to the New Delhi Municipal Hall where an exhibition of records, manuscripts etc. were arranged by the Indian Historical Records Commission.

The exhibits were classified under two different categories, viz., official documents and unofficial manuscripts. In this exhibition we saw the following kinds of materials, viz., (1) Manuscripts on palm leaf and birch bark, (2) Firmans, parwanas, sanads etc., (3) Pre-British India: Persian manuscripts regarding general history, history of Timur, Pathan kings, Mughal kings, Afghans, Kashmir and the Punjab, (4) Records of the National Archives of India regarding political history, some important treaties, judicial and administrative institutions, early growth of the Indian press, western education in India, postal system and economic history, (5) Miscellaneous records, (6) Records lent by Madras Record Office, Bombay Record Office, State Record Department, Baroda, (7) Tagore Manuscripts lent by the Rabindra Bhavan, Viśvabhārati, Sāntiniketan, (8) Records from the Constituent Assembly of India, (9) Documents relating to World War II lent by the Combined Inter-Services Historical Section, Simla, (10) Maps and Charts, (11) Paintings, (12) Types of repair work done in the preservation branch of National Archives of India and also (13) the Exhibition to Indian Art at Government House.

In 1947 an exhibition of select specimens of Indian art was held at the Royal Academy in London. When this exhibition was over, they were taken to Delhi and were shown there in the form of an exhibition at the Government House. They were arranged in the following manner:—

(1) Finds from the ancient Indus Valley (C. 3000-2000 B.C.), (2) Sculptures of Maurya, Sunga, Kushan, Gupta, early mediaeval (8th-10th century A.D.), and later mediaeval (11th-13th century A.D.) ages, (3) Terracottas, (4) Bronzes, (5) Western Indian, Rajasthani, Pahari, Orissan, Bengali, Mughal and Deccani paintings, (6) Textiles, (7) Minor antiquities and (8) Carpets.

Two receptions were given to the delegates, one by the Governor-General at the Government House and the other by the Vice-Chancellor at the University.

It was really a week of great intellectual enjoyment at Delhi, and we, the delegates enjoyed our stay at Delhi very much.

## Farewell Address

[After years of great service to the Presidency College, Professor Somnath Maitra went on leave preparatory to retirement on August 3, 1949.

The professors, honours and post-graduate students of the English department met Prof. Maitra at a farewell function in Room No. 22 on September 3, 1949. The meeting was presided over by the Vice-Principal, Prof. S. C. Sarkar.

At the meeting, a farewell address was presented to Prof. Maitra on behalf of the students by Sanat Kumar Bhattacharjee. The speakers for the afternoon were Prof. T. N. Sen, Prof. S. K. Indra, Prof. Gaurinath Bhattacharya, Sudhindranath Gupta (on behalf of the ex-students of Prof. Maitra), Jogesh Bhattacharya (on behalf of the post-graduate students), Tarun Sircar (on behalf of the present students) and the President.

After Prof. Maitra had given his reply in Bengali, the function ended late in the evening.]

To

SOMNATH MAITRA,

*Senior Professor of English,*  
Presidency College.

Sir,

It was with a shock that we learnt on the 4th of August of your sudden departure on leave preparatory to retirement. Coming so soon after the retirement of Dr. Sreekumar Banerji, your departure is a grievous loss to the English Department of this College and creates a void it would be difficult to fill. We regard ourselves as fortunate in that we could sit at your feet during the last few years of your stay in this College. The cultured grace of your English, the ease of your exposition, your fine sense of literary values, your beautiful readings, in themselves an interpretation: all

these will be for us most precious memories. We shall also remember with deep gratitude, the unfailing kindness and courtesy we have received at your hands, the generous assistance you have always given us in our difficulties, the solicitude you have always shown on our behalf.

Your presence on the staff has, for many years, imparted a tone to this Institution which would now be sadly missing. During all the years we have known you, we have seen you bear yourself with such an easy dignity, carry with and about you such an air of refinement, set such an example to others by your high sense of duty and responsibility, speak at our periodical meetings and functions to such effect and purpose, that we do feel, Sir, that this College will be distinctly the poorer by your absence.

As you go into retirement, permit us, Sir, to offer you our best wishes for your health, and long life, and prosperity. But you can never be distant from us. You will for ever remain our guide and master.

We remain,  
Sir,

*Presidency College,  
September 3, 1949.*

Your affectionate pupils,  
Honours and Post-Graduate Classes  
of Presidency College.

## English Seminar

The literary and cultural activities of the English Seminar have been revived this session. At one of its meetings Miss Latika Ghose spoke on "Manmohan Ghose: Life and Poetry." At two other meetings papers were read on "Realism in Literature" by Sanat Kumar Bhattacharjee and on "The Inter-war Period in English Poetry" by Tarun Sircar. The Seminar is holding a series of Readings from English Literature to encourage the practice of reading aloud—so desirable a practice in a proper study of literature. A proposal to hold an English Recitation competition is under consideration. Two American Information Services Films on "The University of California" and "The Library of the Congress" were recently shown under the auspices of the Seminar.

A new method is being followed in conducting the Seminar meetings. Presided over by a student, each Seminar meeting is held in two sittings, one for reading the paper, the other, at an interval of a few days, for discussion. The level of discussion is thus sought to be raised by the participants being allowed a little time to think out. Participants are also enabled to express themselves freely by being allowed to speak and write in either English or Bengali or a mixture of the two.

The Seminar library possesses over two hundred books on loan from the College Library. We propose to add more.

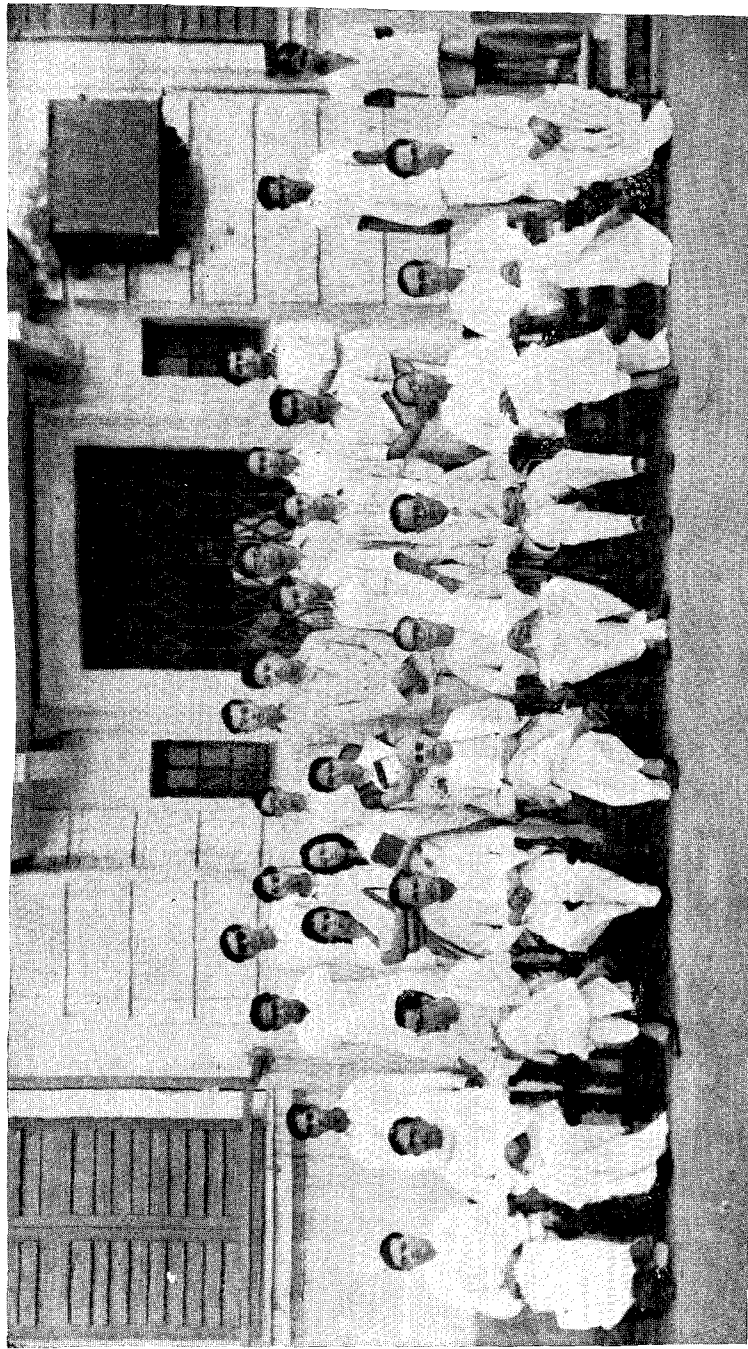
The Seminar met Prof. Somnath Maitra, the retiring Head of the English Department and President of the Seminar, at a farewell function. Details of the function are given elsewhere. We remain grateful to him for the encouragement and guidance he gave us.

January, 1950.

RAMENDRA NATH RAY  
SANAT KUMAR BHATTACHARJEE  
Joint Secys., Eng. Seminar.

## FAREWELL GATHERING

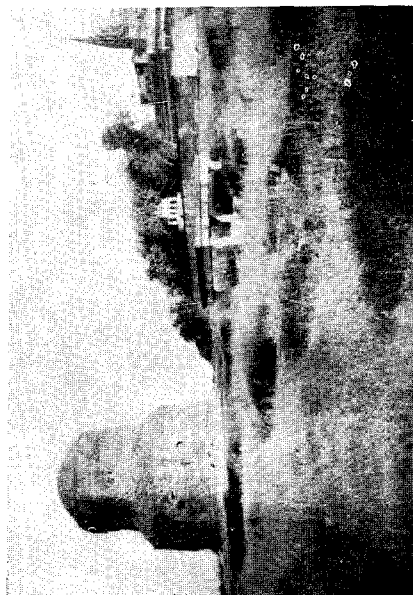
at the retirement of PROF. SOMNATH MAITRA as Head of the Department of English,  
September 3, 1949.



Row I (Sitting) L. to R : Prof. G. N. Bhattacharya, Dr. S. C. Sen Gupta, Prof. T. N. Sen, S. C. Sarkar, S. N. Maitra, T. P. Mukherji, S. K. Indra, K. P. Das Gupta, P. Bagchi, D. Sen.  
Row II (Standing) L. to R : Sm. C. Saha, A. De, L. Bose, Sj. S. Bhattacharya, K. Poddar, R. Ray, S. Bhattacharya.  
Row III (Standing) L. to R : Sj. S. Gupta, A. Das Gupta, D. Lahiri Choudhury, D. Mustaphi, J. Bhattacharya, S. Sen, K. Bose, S. Mukherji, T. Sircar.



“.....উত্তর-জাতি তুর্থাৰ-চূড়ায় পেহালী বিকেল  
আগঙ্গন ছাড়ায়।”  
( বৃক্ষদ্ব বসু )



“সমাধিমন্দিৰ এক ঠাই রহে চিৰহিৰ”  
আলোক শিল্পী—  
কৌনিন্দালী মুখোপাধায়  
( চতুর্থ বৰ্ষ, বিজ্ঞান )

## Reviews

SHAKESPEARIAN COMEDY: S. C. Sen Gupta. Oxford University Press.  
18s. or Rs. 12/8.

In spite of the abundance of Shakespearian criticism Shakespearian comedy remains a subject to which full justice has not yet been done. No thorough and convincing study of the subject comparable to Bradley's monumental work on Shakespearian tragedy, has yet appeared, and even after going through all that has been written about Shakespeare's comedies one feels that the last word has yet to be said on the subject. A great critic like Coleridge can scarcely be said to have been as happy in his criticism of comedy as of tragedy, and perhaps the explanation may be found in the mental and temperamental limitations of the "subtle-souled psychologist." Lamb perhaps might have done the subject proper justice if he had stooped to formal theory and systematic criticism, but, as it is, Lamb remains a brilliant impressionist but not a theorist of the drama. Very fine things have also been said by other critics on the subject, noticeably by Priestley, Gordon and Charlton, but their works do not amount to a theory of Shakespearian comedy. Charlton has of course attempted it as systematically as anybody, but, as he himself declares, he scarcely approaches the standard reached by Aristotle or even by Bradley in their studies of tragedy.

What is the explanation of this particular deficiency in criticism? If Shakespearian tragedy has yielded to critical study, why does Shakespearian comedy remain yet unconquered? One explanation might be that the very spirit of comedy is one of protest against formalizing or, to quote a Bergsonian phrase, against mechanisation of life. For 'it is, as the air, invulnerable' and mocks our efforts to tie it down to a set formula or phrase. The scope of tragedy is narrower and more definable as tragedy means a frustration or repression of the free flow of life by antagonistic forces that surround it. These forces are—at least we feel them to be—more "mechanical", limited in character and function when compared to the spirit of man. At any rate their relation to man is certainly more "mechanical" and better definable to our intellect, and it has not been found so elusive a pursuit to codify a theory of tragedy. Tragedy is closely connected with those human feelings which have a well-defined character unlike comedy which has more to do with what, for want of a better word, one might call "wit"—a thing so protean in nature as to defy all attempts to anatomise it.

Apart from the difficulty of formulating an adequate theory of comedy, there are special difficulties in the interpretation of Shakespearian comedy. It is practically *sui generis*, being really unlike classical comedy, unlike older English and contemporary Elizabethan and Jacobean comedy; it is unlike Moliere's, Congreve's or Shaw's comedy; it is even unlike Oriental types like the Sanskrit comedy. It is not farce, neither is it satire; it is not fantasy, romance or pastoral, though it has elements of all these. If it offers a criticism of life, that criticism follows a line of treatment different from what we have in Shakespeare's tragedies and histories. For both in his tragedies and in his histories Shakespeare keeps very close to the positive and realistic view of life though there might be a dominating comic element in some of his histories. But in comedies we have a different outlook on life altogether. It is Shakespeare looking at life through the other end of the telescope.

In comedy Shakespeare is "Fancy's child", how truly many critics fail to realise. To apply to comedy the canons of Shakespearian criticism based upon a study of Shakespearian tragedy, would be really misleading. For instance, Moulton's analysis of Shakespeare's dramatic art is not very helpful to our understanding of the appeal of a play like *The Tempest*; it fails to take into account those elusive qualities that have evoked the rapturous admiration of a sympathetic mind like Sir Arthur Quiller-Couch's. Shakespearian comedy is not an "imitation of life" in the same sense as Shakespearian tragedy or history is. Shakespeare creates in his comedies a dome of many-coloured glass into which the white radiance of the truth of reality can enter only as broken lights. But on what principles does Shakespeare construct his dome? What particular aesthetic effect do these broken lights really seek to produce? Is there anything above and beyond the truth of reality that Shakespeare has here in view? And, lastly, is Shakespearian comedy an inferior or a superior form of Shakespearian art? These are some of the questions that remain yet to be properly tackled.

Professor S. C. Sen Gupta's *Shakespearian Comedy* is as serious an effort to understand the subject as any that has so far been made, and Dr. Sen Gupta deserves the gratitude of all students of Shakespeare for the stimulating study of a particularly difficult subject that he has placed in their hands. Dr. Sen Gupta has not in this volume included any detailed analysis of the art and technique of Shakespearian comedy, but so far as the essentials of the comic are concerned Dr. Sen Gupta has set about his task with remarkable insight, thoroughness and knowledge. He starts with an investigation into the nature of the comic and, after discussing the various authoritative views on the subject, seeks to offer his own explanation of the comic. According to Dr. Sen Gupta the comic implies a deviation from an accepted standard which involves an interplay between the real and the unreal. Though this definition may not be considered acceptable by all, it is certainly an ingenious suggestion that deserves a careful consideration. After enumerating the features of Elizabethan and Jacobean comedy outside Shakespeare Dr. Sen Gupta passes on to a study of the comic in Shakespeare. Dr. Sen Gupta rightly points out that Shakespeare's contributions to comedy include a synthesis of the various elements and vitalising of the characters. This, however, is no explanation of the distinctive quality of the Shakespearian comic. Trying to relate Shakespearian Comedy to his general theory of the comic, Dr. Sen Gupta opines that the distinctive feature of Shakespearian comedy is that here he "sets one attitude against another and shows how all approaches to life are equally living, but may be proved to be equally unreal". Perhaps these features are there in Shakespearian comedy, but we fear that in emphasising them Dr. Sen Gupta has missed the essence of the comic in Shakespeare in a strained effort to buttress his own theory of the comic. Pattern-weaving is not after all the thing that impresses and charms us most in Shakespeare's comedies, and Sir John Falstaff, whose character is so brilliantly discussed by Dr. Sen Gupta in the last chapter of his book, would interest us as he is, pattern or no pattern. Shakespear's philosophy of life in his comedies is, according to Dr. Sen Gupta, a philosophy of tolerance. But this "tolerance" deserves closer examination. Though Shakespeare shares this quality with writers like Chaucer and Fielding, he has a quality of tolerance that is above and beyond theirs. Perhaps Dr. Sen Gupta is guilty of a slight overstatement when he says that in comedies Shakespeare's vision expands into an all-inclusive and all-embracing view of life. Dr. Sen Gupta is usually so careful and conscientious in his statements that we did not expect his copy book to be tarnished by a touch of bardolatry.

Dr. Sen Gupta gives a series of brilliant studies of Shakespeare's comedies in the subsequent chapters but their charm is due more to his sympathetic insight into

character and an imaginative appreciation of the world portrayed in Shakespeare's comedies than to any systematic philosophising in them. Happily, Dr. Sen Gupta is not always obsessed by philosophic theory, though he has a bias to it, and even those who demur to accept his theory of Shakespearian comedy would be benefited by going through the pages of this thoughtful and brilliant work.

A. D. M.

DEVALUATION: D. Ghosh. Price Annas Eight. p. 21.

DEVALUATION AND THE DOLLAR PROBLEM: Saroj Kumar Basu. Price Rupees Three. p. 69.

( *Khoj Parishad Publications* )

Seldom before have teachers of economics in the University of Calcutta been more intellectually alert than they are today. Indeed there are signs here of a distinct revival of intellectual interest in day-to-day economic problems and policies—a revival such as we have never seen since the days of the late Sir Jehangir Coyajee. The last decade, if we exclude the past few years, is almost a blank, save for some *seemingly* important works, written *more for dilettantes than for* serious students of affairs. Only in recent years is it beginning to be evident once again that our teachers of economics are fully alive to their quasi-public duties.

The crisis in international exchange following upon the simultaneous devaluation of a number of important currencies in terms of the American dollar has called out many economists of consequence to review the entire situation in relation to the new set of facts. The expression of contrary opinions here need not obscure our understanding, for it is quite possible to secure agreement on the question of the genesis and the nature of a problem even when opinions differ on the question of appropriateness (or uniqueness) of any one suggested solution. Once this is recognised, understanding becomes easy and examination of differences begins to be interesting.

It is thus that so long as Professors Ghosh and Basu are considering the dollar problem in retrospect, one will not part the company of the other. In discussions of the "dollar shortage" there is always some measure of common ground to be covered, because the ultimate frames of reference here are *facts*. But while Dr. Basu considers these facts in the light of evidence furnished by great many academic details, Prof. Ghosh does the same thing with comparative ease by directly relating the dollar problem to the two major economic factors, namely, the immense superiority of American mass production techniques in a wide range of products eagerly sought for in the modern world and also the much-neglected fact of high American tariffs. The popular purpose of Prof. Ghosh's pamphlet would not, however, allow him to go beyond the minimum of details, but then he is so blessed with a lively and critical intelligence that in passing on from one argument to another, he experiences, as it seems, not the least intellectual strain. His analysis of the nature and extent of the current international disequilibrium broaches this fundamental question: For countries in Western Europe, all committed to a policy of domestic full employment and anti-deflation, what possible way of escape is there—other than that by devaluation—from the ever-present danger of mounting foreign indebtedness? If during the war-years these countries have experienced adverse shifts in their cost and efficiency conditions at home and if, as a result, their domestic cost and price-structures have moved up to a position that

no longer justifies the maintenance of the pre-war rates of exchange with the dollar, the case for devaluation would seem much stronger than ever. Thus with Prof. Ghosh much depends on the starting point: If the national currency has been over-valued, devaluation is likely to mean that many products which could not previously be exported, will move into the category of possible exports and thus help to restore equilibrium fairly quickly. But the optimism in this line of reasoning is born of an over-simplification which can best be pointed out in the words of Dr. Basu: "When the disequilibrium is of a structural character, a mere devaluation of currency will neither be a *speedy* nor a *decisive* solution. . . . When the volume of production is restricted by the country's inability to effect necessary structural changes, devaluation would have the effect of raising the domestic prices unnecessarily and aggravating latent inflationary forces without benefiting balance of payments position". One had hoped that Dr. Basu would not remain satisfied with the mere mentioning, as it were, of this and other mighty considerations, but, he chooses to observe reticence where clear formulations are called for. This, again, may indeed be the result of a sort of conscious self-restraint on his part, for, to pack inside the pages of a lean volume as many considerations of competing importance as a complete study would seem to warrant, is a task that can only be performed under conditions of deliberate intellectual restrictions. Yet his passing reflections have not been the less effective on that account—indeed they have their value in starting discussions and suggesting hypotheses—and the way in which he has warned us against cheap sentiments that sometimes pass off as arguments—gives to them a realism which is not much in evidence in other popular studies on the subject.

Prof. Ghosh, on the other hand, never forgetting for the moment that he is a pamphleteer addressing a wider public, would go only as far as logic would lead him. He considers the recent devaluation of the rupee in terms of the dollar as being nothing so much as a search for lost harmony—a harmony that is fundamental in the idea of purchasing power parities. In the case of India, this harmony, once it is achieved, makes for two things: first, it corrects a *technical* over-valuation of the rupee in terms of the dollar and secondly, it helps to preserve the traditional rupee-sterling link at the same old parity, thus securing to her advantages associated with each. It is the first set of advantages, supposed or real, about which Dr. Basu is frankly in doubt, and nothing is more convincing and penetrating than the way in which he proceeds to make his intuition seem almost true reason (e.g. "What is sauce for the British gander may not be sauce for the Indian goose.") It is here that his analysis transcends the narrow limits of a mere theoretical enquiry—the earlier chapters do indeed make for that presumption—and exhausts all possible considerations that could be included within its scope. The conclusions that it leads to are valuable apart from the way they are arrived at—because, in many cases, they constitute a challenge and a warning to official complacency. The same, however, cannot be said of Prof. Ghosh's conclusions which are, on the whole, more balanced but less documented. But whatever they are, it is difficult to detach them from his carefully enunciated premises. 'The ultimate solution of our balance of payments problem', he writes, 'lies in an increase of our efficiency' and 'the over-valuation of the rupee had been providing an undesigned protection to our industries and encouraging inefficiency'. One may question in the manner of Dr. Basu: Why rely upon magic remedies when structural rigidities stand in the way? But Prof. Ghosh is always looking to the future, without being unduly weighed down by what he calls "an immediate strain on our economy" because "in the long run it will do us good". There

is a wisdom here that is as rare as it is pleasant to encounter, all the pleasanter because it appears almost as *obiter dictum*. Without this wisdom and the optimism that goes with it we would miss the element that softens the grimness of criticism. The Khoj Parishad, Calcutta, deserves our thanks for placing before the public viewpoints which, because they are not identical, are eminently worth our attention.

DILIPKUMAR KAR.

THE TREND, Vol. I, No. 1, Editor: Dilipkumar Kar. Economics Seminar, University of Calcutta. 49 pp. Re. 1/-.

The Trend, Vol. I No. 1. is the first issue of a new economic journal sponsored by the Economics Seminar of the University of Calcutta. It is a welcome sign of the times that our Post-graduate students have become serious enough to think of publishing a scientific journal on their own account for contributing to the formation of contemporary economic thinking. To the students and Professors of the Presidency College, it is a matter of special pride that the first Editor of this new experiment with scientific journalism happens also to be the Editor of the College Magazine.

Like most new-comers, *The Trend* makes its debut on the stage of scientific speculation by raising fundamental definitional, methodological and teleological issues. It also contains a number of review articles.

In his Editorial Note on "The Trends in Economic thinking" Mr. Kar has endeavoured to trace the operation of a dialectic process in the evolution of what may be described as 'bourgeois' economic thinking and he finds in Keynesian Economics a partial fruition of a synthesis between the old *laissez-faire* individualism of the 19th century and the totalitarian economic systems associated with collectivistic economic thinking. But he does not appear to be satisfied with the type of synthesis achieved with the help of the new Keynesian technique of *macro-dynamics* (or, is it *macro-statics*?) A constructive intellectual synthesis, in his view, cannot be provided by an economic science working in 'neurotic' isolation. "It can only be secured by the organically united efforts of economics and political philosophy." While Marshall thought that the Mecca of the economist lies in economic biology rather than in economic mechanics, Mr. Kar thinks that the economist's ultimate salvation lies in economic philosophy. Mr. Kar's dissatisfaction with equilibrium analysis even of the *macro-dynamic* type is quite understandable. But what precisely does he mean by economic philosophy? Does he propose to go back to the original Smithian conception of Economics as "a branch of the science of a statesman or legislator"? In that event, how can he manage to retain the status of Economics as an independent discipline discovering universal, or at least general, laws in the economic affairs of mankind? Surely Economics can never hope to develop into an independent discipline, if it is tied to the apron-strings of a particular political philosophy. If mathematical economics is sterile, economic philosophy will be little more than a fashionable piece of dogma. We have, however, no difficulty in concurring with Mr. Kar's assertion that no constructive synthesis can be provided by an economic science working in 'neurotic' isolation. As Lord Keynes put

it, "the Master Economist must be a mathematician, historian, statesman and philosopher in some degree. . . . He must be purposeful and disinterested in a single mood; as aloof and incorruptible as an artist, yet sometimes as near the earth as a politician."

Mr. Amlan Dutt in his paper on "The Scope and Nature of Economics" has registered his protest against Robbins and his followers who propose to develop economics as a pure science on a purely amoral basis. A social science, he argues, can retain vitality, only if it does not tolerate long and continuous separation from the moral source of its inspiration and from the problems of policy-making. There is hardly any exponent of 'pure' economics, including Robbins, who would hesitate to lend a helping hand to social navigators in search of a desired haven, but the real difficulty pointed out by Robbins, presented by the incomparability of interpersonal utility, remains unfortunately unsolved.

Mr. Dhruba N. Ghosh in his paper on 'Methodology in Economics' has come to the conclusion that economic research should seek to find out the key positions of the social premises of economics. This is a much-needed warning to those modern economists who seem to believe that economic theory can only be developed with the help of formidable mathematical techniques like *Langrangean* multiplier or *Timbergenian* matrix. If Economics is to open up new frontiers of socially useful speculation, the boundaries between the different social sciences have to be broken down. The economic problems of mankind are so inextricably embedded in a mass of relationships which cut across purely economic considerations that the economist can play his appointed role in the installation of the welfare state of to-morrow only if he takes proper note of the whole social background of the economic reality.

R. N. CHATTERJI.

### OUR CONTEMPORARIES

The editor acknowledges with thanks the receipt of the following periodicals

Journal of the Geological Institute (Vol. XI. 1948-49), Presidency College  
Calcutta.

St. Xavier's Magazine (two issues).

Scotish Church College Magazine.

Chaturanga (Edited by Humayun Z. Kabir).

India—A monthly Review (Edited by Nihar Ranjan Roy)

Medinipur College Patrika.

Dacca College Patrika.

The Republic Day (Union Society)

Kidderpur Academy Patrika.

Serampore College Patrika.

The Trend Vol. I. No. I (Economics Seminar C. U.).

