

1948-1949

(cont.)

Φ.926





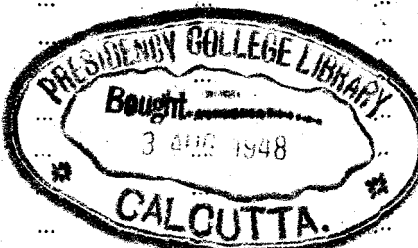
# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

132/2

পৌষ, ১৩৫৪ :: উন্নিংশ বর্ষ :: জানুয়ারি, ১৯৪৮

স্বীকৃত্বান্বিত প্রকাশন কর্তৃক সম্পাদিত

| সূচী                                            | পৃষ্ঠা |
|-------------------------------------------------|--------|
| সম্পাদকীয়                                      | ১      |
| কলেজ-প্রসংগ                                     | ১      |
| প্রেসিডেন্সি কলেজ ও ভারতের স্থানিকতা            | ১৫     |
| ভারতের মুক্তি-সাধনায় প্রেসিডেন্সি কলেজের অবদান | ২১     |
| ইতিহাস                                          | ৩৬     |
| উত্তি-দর্শন ও ভবিষ্য-সমাজ                       | ৪৬     |
| আধুনিক বাংলা কবিতা                              | ৫০     |
| পদাবলী-প্রসংগ—গোষ্ঠী                            | ৫৫     |
| পাকের কমল                                       | ৬৩     |
| ভুল                                             | ৭০     |
| জীবন ও যৌবন                                     | ৭৩     |
| দিক্ষুর প্রতি                                   | ৭৩     |
| উজীবন                                           | ৭৫     |
| পুষ্টক-সমালোচনা                                 | ৭৬     |
| আমাদের কথা                                      | ৮২     |
| আবেদন                                           | ৯২     |
| FOR OUR NON-BENGALI READERS                     | ১      |
| ARE WE                                          | ২      |
| INDIA AND THE MACHINE AGE                       | ৪      |
| THE WAY TO THE GOOD SOCIETY                     | ৮      |
| RECENT DEVELOPMENTS IN THE THEORY OF VALUE      | ১৩     |
| IS THE UNIVERSE FINITE?                         | ১৯     |
| BURMA—INDIA'S LITTLE NEIGHBOUR                  | ২১     |
| A STUDY OF THE NAGA HILLS                       | ২৪     |
| STRAY THOUGHTS ON RELIGION AND MANKIND          | ২৬     |
| A GLIMPSE INTO STATISTICS                       | ২৮     |
| A LETTER FROM U. S. A.                          | ৩২     |
| KURUVILA ZACHARIAH                              | ৩৫     |
| BOOK REVIEW                                     | ৩৮     |
| MISCELLANEOUS                                   | ৪৪     |



## চিত্র-সূচী

রবীন্দ্রনাথ, অস্ত্রি, বংকিমচন্দ্র, আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায়, ছাত্রাবস্থায় রবীন্দ্রনাথ, ছাত্রাবস্থায় চিত্ররঞ্জন, ডক্টর প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ, শ্রীউল্লাসকর দত্ত, সন্তোষকুমার মিত্র, ছাত্রাবস্থায় স্বভাষচন্দ্র, ছাত্রাবস্থা অস্ত্রে শ্রীযুক্ত শ্রীচন্দ্র বসু, ছাত্রাবস্থায় রাজেন্দ্রপ্রসাদ, প্রধান মন্ত্রীর কলেজ পরিদর্শন উপলক্ষে গৃহীত ছবি, কলেজ যুনিয়ন কাউন্সিল ১৯৪৬-৪৭—অফিস বেগোরাম, মেদিনীপুর ও চট্টগ্রাম অভিমুখে আমাদের সমাজ-সেবা-দল

Mr. Kuruvila Zachariah  
On their way to the market-place  
Nature Study  
Farewell to Dr. Srikumar Banerjee  
Alma-mater 1894 Presidency College

## বিত্তাপন

প্রতি সংখ্যার জন্য চাঁদার হার :—

তাঁরতের মধ্যে ( ডাকমাণ্ডল সহ ) ২॥০ টাকা

প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রদের জন্য — ১॥০ "

তাঁরতের বাহিরে ৪ শিল্প

প্রেসিডেন্সি কলেজের বর্তমান ও প্রাক্তন ছাত্র, অধ্যাপক বা কলেজ-সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিবর্গের কাছ থেকে রচনা আহ্বান করা হচ্ছে সামরে। সাধারণের কৌতুহলোদীপক হানয়গ্রাহী রচনাবলী এবং এই কলেজ ও বিধবিয়ালয় সম্পর্কিত পত্রাদি এই পত্রিকায় অক্ষণিত হবে। উপরুক্ত ডাক-টিকিট-যুক্ত শিরোনাম-লিখিত লেপাকা সংগে না পাঠালে অমনোনীত রচনা ফেরৎ দেওয়া হয় না।

রচনা কাগজের একপিটে লিখে 'এডিটর'র নামে পাঠাতে হবে। রচনার সংগে লেখকের পুরো নাম ও ঠিকানা পাঠাতে হবে।

পত্রিকা-সংক্রান্ত অন্যান্য বিষয়ে পাত্রিকেশন সেকশনের সেকেটারিয়ার সংগে পত্রালাপ চলবে।

## “UTTARAYAN’ SANTINIKETAN

where we are now  
and where we are to go.

مَنْ يَرْجُو دُنْيَا  
يَرْجُو حَيَاةً مُّلْكَةً  
مَنْ يَرْجُو حَيَاةً مُّلْكَةً  
يَرْجُو دُنْيَا

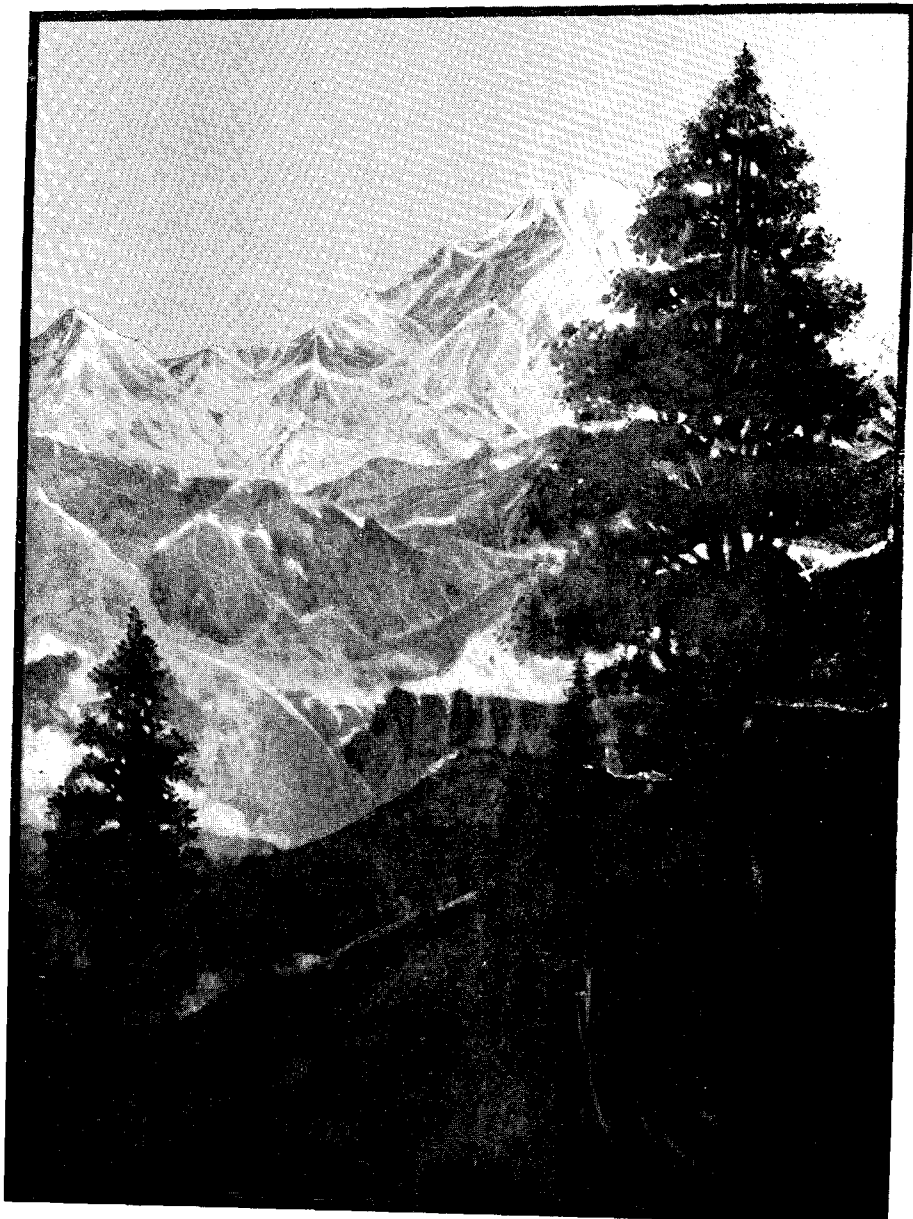
Digitized by Google

base  
time



শিল্পী—গঙ্গাবিকাশ বঙ্গ  
চতুর্থ বর্ষ, আর্ট স্

[ ୧୯୭୭ ମାଲେ ପ୍ରେସିଡେନ୍ସ କଲେଜ ପତ୍ରିକାଯ ପ୍ରଦତ୍ତ ବାଣୀର ପୁନର୍ମୁଦ୍ରଣ ]



অদি

শিল্পী—শ্রদ্ধালুনাথ গুপ্ত  
ষষ্ঠ বর্ষ, ইংরেজি

# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

পৌষ, ১৩৫৪ ১১ উন্নতিঃশ বর্ষ ১১ জানুয়ারি, ১৯৪৮

## সম্পাদকীয়

### শিক্ষা-ব্যবস্থা ও নতুন পরিবেশ

যে পরিবেশের প্রয়োজনে বর্তমান শিক্ষা-ব্যবস্থার প্রবর্তন করা হয়েছে তার পরিবর্তনের সংগে সংগে আমাদের শিক্ষার ক্লিপস্ট্রন সাধন যে একান্ত দরকার অ কথা অনুভব করছেন দেশের চিন্তাশীল ব্যক্তিমাত্রই। আমাদের শিক্ষা-ব্যবস্থা যে আন্তি এবং ক্রটীর মূর্ত প্রতীক—এ সম্বন্ধে আমরা সচেতন হয়েছি আগে থেকেই। যখন স্বাধীনতার ঘণ্টা-কোঠা থেকে আমাদের দূরত্ব ছিল অপরিমেয়, তখনও আমাদের দেশের অনেকেই এ সম্বন্ধে যথেষ্ট উদ্বেগ প্রকাশ করেছেন। সেই থেকে এ পর্যন্ত আলোচনা হয়েছে প্রচুর, কিন্তু সত্যিকারের কাজ হয়েছে সামান্য। শিক্ষাক্ষেত্রে আমাদের এই শোচনীয় ব্যর্থতার কারণানুসন্ধান করতে গিয়ে অনেকে বলেছেন, রাজনৈতিক প্রাধীনতাই এই ব্যর্থতার প্রধান এবং সক্রিয় কারণ। স্বতরাং আজ যখন সেই পংশুস্তের কারণ দূরীভূত হয়েছে তখন সেই কারণ-প্রস্তুত ব্যর্থতার বোঝা ভবিষ্যতের ধারে নিয়ে যাওয়া নির্বর্থক। আজ দেশের প্রত্যেকটি দায়িত্ব দেশবাসীদের। এ নিয়ে বিদেশী শাসককে আর দোষাবোপ করা যাবে না। তাই দেশের কল্যাণের পক্ষে সব আগে যে বিষয়ে আমাদের দৃষ্টি নিবন্ধ করতে হবে এবং যার গুরুত্ব সব চেয়ে বেশী সে হল আমাদের শিক্ষা-ব্যবস্থা।

এখন গ্রুপ এই, শিক্ষা-ব্যবস্থার সংস্কার কি ধরণের হওয়া উচিত—বিদেশী শাসকদের কাছ থেকে যে শিক্ষার কাঠামো আমরা উত্তরাধিকারসংস্করণে পেয়েছি তাকেই সংস্কৃত করে নেওয়া, অথবা শিক্ষা-ব্যবস্থার আমূল পরিবর্তন করে সম্পূর্ণ নতুন ব্যবস্থার প্রবর্তন? দু'এক কথায় এ প্রশ্নের সীমাংস। সম্ভব নয়। একথা আমরা মুক্তকর্ত্ত্বে স্বীকার করবো, বিদেশী শাসকশেণী-প্রবর্তিত শিক্ষার আধুনিক বিজ্ঞানের সংগে আমাদের পরিচয় ঘটেছে এবং এরই মধ্যবর্তিতায় আমরা দুনিয়ার সংগে আমাদের সংযোগ রাখার স্বয়েগ পেয়েছি।

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

কিন্তু এ কথা অস্বীকারের উপায় নেই যে বিদেশী শাসন আমাদের জন্যে শিক্ষার যে ছাঁচ গড়েছিল সে তার নিজের অয়োজনে। এ শিক্ষা মুষ্টিমেয় চাকুরীজীবীর গণী পেরিয়ে জাতীয় জীবনের সংগে ওতপ্রোত সম্পর্ক স্থাপন করতে পারে নি ; শতাব্দী প্রাচীন এ শিক্ষার আলোক তাই পৌছতে পারেনি শতকরা দশজনের বেশি দেশবাসীর কাছে ; শিক্ষিত এবং সাধারণ দেশবাসীর মধ্যে এ শিক্ষা গড়ে তুলেছে দুর্ঘ প্রাচীর। প্রাচীন ভাবতের যে শিক্ষাবীতি আমাদের জাতীয় জীবনের সংগে অংগাংমী সম্পর্কের ভিত্তিতে গড়ে উঠেছিল, যে রীতি ছিল লোকশিক্ষার বাহন—একদিকে তাকে যেমন আমরা হারিয়েছি, অন্তদিকে তেমনি অগ্রসর হয়েছে এই পাশ্চাত্য শিক্ষা-ব্যবস্থা জাতীয় জীবনের সংগে যথাশক্তি ব্যবধান রক্ষা করে, অধুনাপূর্ব শাসকশ্রেণীর মত। অবশ্য যে উদ্দেশ্যে এই ব্যবস্থা প্রবর্তিত হয়েছিল তার সবটুকু সার্থক হয়েছে। স্বতরাং আজ অবিলম্বে শিক্ষা-ব্যবস্থার এমন পরিবর্তন হওয়া দরকার যাতে সে শিক্ষা জাতীয় জীবনে ঠিক পরগাছার মত গজিয়ে উঠবে না, পরন্তু জাতীয় শক্তি ও বৃদ্ধিবৃত্তিকে সংহত করে অশিক্ষা-জর্জরিত দেশকে দ্রুত উন্নতির পথে এগিয়ে নিয়ে যাবে—যার আলোক জাতীয় জীবনের আনাচে-কানাচে প্রবেশ করে উত্তোলিত করে তুলবে সমগ্র দেশকে।

শিক্ষা-সমস্তা বিষয়ক সদ্য-প্রকাশিত একটি প্রবন্ধে অধ্যাপক ডাঃ শ্রীকুমার বন্দ্যোপাধ্যায় বলেছেন, “সর্বাংগে ব্যথা, ওষুধ দেব কোথা”। কিন্তু সর্বাংগে ব্যথা থাকলেও এ রোগের বিশ্লেষাকরণী আমাদেরই খুঁজে বের করতে হবে এবং তা করতে হবে অতি শীঘ্ৰ। বর্তমান শিক্ষার দৌলতে বছরের পৰ বছর যে শক্তি ও উৎসাহের অপচয় হয়েছে, তাৰ অবসান ঘটাতেই হবে। এ শিক্ষার দাঙ্কণ্ডে যে নিরাশা, অনিশ্চয়তা ও ব্যর্থতা ছায়াৰ মত আমুল আমাদের অনুসুরণ করে তাৰ মূলোৎপাটন যেমন করে হোক করতেই হবে। আৱ গড়ে তুলতে হবে জাতীয় বৈশিষ্ট্যের সংগে ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক রেখে শিক্ষার নতুন আদর্শ। দুরিদ্র এ দেশের প্রত্যেকটি অধিবাসী যাতে নিজ নিজ রুচি ও সামৰ্থ্য অনুসারে শিক্ষালাভে সহযোগ পাই তাৰ দিকে নজৰ রেখে প্রবর্তন করতে হবে এই নতুন ব্যবস্থাৰ। এ ব্যবস্থা প্রবর্তনের সবটুকু দায়িত্ব নব-গঠিত রাষ্ট্রেৰ। এই গ্রেচুল ফলবত্তী করতে হলে একান্ত প্রয়োজন অধ্যবসায়, সহিষ্ণুতা ও দুর্বদ্ধিৰ। একেত্রে সমগ্র জাতিৰ সহায়ত্বত ও সহযোগিতা লাভ কৰতে হলে প্রচার-কাৰ্যেৰ পৰিচু প্ৰয়োজন আছে। পাশ্চাত্য-শিক্ষা-ভীত অঞ্জ দেশবাসীৰ সামনে এমন আশা-প্ৰেজছিল ছবি তুলে ধৰতে হবে যাতে কৱে শিক্ষাক্ষেত্ৰে নিজ নিজ দায়িত্ব ও কৰ্তব্য সম্বন্ধে সকলেই সচেতন হয়ে ওঠে। শিক্ষা-ব্যবস্থা যাতে মুষ্টিমেয় স্বার্থান্বেষী লোকেৰ হাতে যুক্ত মাত্ৰ না হয়ে ওঠে সেদিকে সৰ্বাংগে সত্ক দৃষ্টি রাখতে হবে।

এই আদর্শকে কাৰ্যকৰী কৰতে হলে বৰ্তমান প্ৰথাৰ আমুল সংস্কাৰ দৰকার। এ ভাৱে একান্তভাৱে আমাদেৰ রাষ্ট্ৰেৰ। যে দুদিনেৰ মধ্য দিয়ে আমুল এসে পৌছেছি স্বাধীনতাৰ দ্বাৰে তাৰ অবসান ঘটে নি সত্য। কিন্তু তাৰ জন্যে বসে থাকলে চলবে না।

মনে রাখতে হবে আমরা আর গো-যানের যুগে বসে নেই—জ্ঞতগতি ও কর্মটি 'জীপ' এসেছে তার যায়গায়। তাই জগৎ থেকে পিছিয়ে-গড়া দেশের উন্নতির জন্যে শিক্ষার সংস্কারে হাত লাগাতে বিলম্ব করার অবকাশ নেই।

এই ব্যাপক এবং গুরুত্বপূর্ণ সমস্যায় ছাত্র-সমাজের মনোভাব জাপন করা আমাদের কর্তব্যের অংগ। কারণ এই সমস্যার সংগে বনিষ্ঠতম সম্পর্ক আমাদের,—ছাত্রদেরই। শিক্ষাক্ষেত্রে শিক্ষার্থীর একান্ত মনোযোগের অভাব হয়েছে আজকাল—এ অভিযোগ আজ বিরল নয়। কিন্তু একটু চিন্তা করলে দেখা যাবে, এর মূলেও রয়েছে শিক্ষার গলদ। শিক্ষা গ্রহণে শিক্ষার্থীর এই ঔদ্ধাসীনের লক্ষণ তখনই দেখা যায় যখন শিক্ষার্থী শিশুকালের উৎসাহ ও উদ্দীপনা নিয়ে বিদ্যাভ্যাস করার পর ক্রমে নিজের ভবিষ্যৎ সম্পর্কে চিন্তা করতে শেখে। শিক্ষার্থী যখনই বুঝতে পারে যে বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চ শিক্ষার ছাপ তাকে মাত্র অনিশ্চিততার দ্বারেই পৌছে দেবে—তার ভবিষ্যৎ জীবন-যাপনের কোনোই স্থরাহা তার দ্বারা হবে না—তখনই তার মনোযোগের বিচ্যুতি ঘটতে থাকে; তখন শুধু লক্ষ্য হয় কোনও প্রকারে বিশ্ববিদ্যালয়ের ছাপটা জান করা।

তাই আজ শিক্ষা-ব্যবস্থা এমনভাবে নিয়ন্ত্রিত করতে হবে যাতে বিদ্যার্থীর শক্তি ও উৎসাহের কোন প্রকার অপঠয় না হয়।

এজন্য জাতীয় প্রয়োজনের সংগে সমতা রেখে প্রাথমিক শিক্ষালাভের পর প্রত্যেক বিদ্যার্থীকে নিজ নিজ রুচি ও সামর্থ্য মত উচ্চ-শিক্ষা কিংবা পেশাদারী শিক্ষার জন্যে বাছাই করতে হবে। এর পর প্রবেশিকা পরীক্ষার পর এই ধরণের শ্রেণী-বিভাগ আর একবার করতে হবে, যতে শাশ্বতবুদ্ধি মুষ্টিমেয় করেকজন ছাত্র বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চ-শিক্ষার জন্যে মনোনীত হতে পারে এবং অন্তর্গত ছাত্র উচ্চশ্রেণীর পেশাদারী শিক্ষার স্থূলোগ পার। এতে মোটামুটি প্রত্যেক ছাত্রই তার রুচি ও সামর্থ্যের পূর্ণ প্রয়োগ করতে পারবে এবং শিক্ষা-ব্যবস্থাও আর 'মাথায় ভারী' থাকবে না।

শিক্ষার বিষয়-বস্তু সম্বন্ধে সর্ব-প্রথম মনে রাখতে হবে যে আমরা জন্মেছি এবং বাস করছি বিজ্ঞানের যুগে। তাই শিক্ষা-তাত্ত্বিকায় সর্বাগ্রে স্থান দিতে হবে বিজ্ঞানকে। ব্যাপারে আধুনিক বিজ্ঞানের সংগে নিকট সম্পর্ক না থাকলে জীবনের প্রতিযোগিতায় অন্তর্গত জাতির অনেক পেছনে যে আমরা পড়ে থাকব এ কথা নিশ্চিত। তাই বিজ্ঞানের আধুনিকতম চৰ্চার সংগে আমাদের দেশের পরিচয় রাখতে হলে একদিকে যেমন এদেশের শিক্ষার্থীকে বাইরে পাঠানো প্রয়োজন, তেমনি বিদেশ থেকে বিজ্ঞ বিজ্ঞানীদেরও আনা দরকার এদেশে।

শিক্ষার প্রত্যেক শাখাই আজ যথেষ্ট সম্মত। যে কোনো ক্ষেত্রেই পারদর্শিতা লাভ করতে হলে কঠোর সাধনার প্রয়োজন। তাই, পল্লব-গ্রাহী বিদ্যার প্রয়োজন হয়েছে শেষ। স্বতরাং শিক্ষার্থীদেরও গড়ে তুলতে হবে অস্তুপভাবে।

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

শিক্ষা যাতে শিক্ষার্থীর মনে জাতীয় ভাবোন্মেষের সহায়ক হয় সেদিকে বিশেষ দৃষ্টি রাখতে হবে, বস্তুতঃ পাশ্চাত্য শিক্ষার কু-ফলের মধ্যে প্রধান ছিল এই জাতীয় ভাবের প্রতি অবহেলা। এর বিষময় পরিগতির কথা আর বিশেষ করে বলাৰ প্রয়োজন নেই।

বনিয়াদী শিক্ষার উপরে এখানে অ-প্রাসংগিক হবে না। বর্তমানে যথন আমাদের দেশে গণ-শিক্ষার কোনো বনিয়াদই নেই, তখন এ পরিকল্পনা যে অবশ্যই প্রশংসনীয় তাতে সন্দেহ নেই। এ শিক্ষার উদ্দেশ্য, দেশ-জোড়া অঙ্গতার দূরীকরণ। আমাদের মনে হয়, এ শিক্ষাকেও সাফল্যমণ্ডিত করতে হলে সরকারী সাহায্য অতীব প্রয়োজনীয়। কারণ শিক্ষকদের কেবল আদর্শে অঞ্চলগতি করে এ ব্যবস্থা বোল-আনা পূর্ণ হবে না। এ কথা আজ স্বীকার করতেই হবে, শিক্ষকমণ্ডলীর আর্থিক অবস্থার সম্যক উন্নতিবিধান না করলে তাদের কাছ থেকে সত্যিকারের কিছু প্রত্যাশা করা সন্তুষ্ট নয়। শিক্ষাদানের কর্তা হবেন যাই, অন্ন-সংস্থানের চিন্তাই যদি জুড়ে থাকে তাঁদের মন, তবে শিক্ষার্থীরা বঙ্গিষ্ঠভাবে অন্তর্প্রাপিত হবে কেমন করে?

শিক্ষার মাধ্যম এবং ভবিষ্যৎ শিক্ষার পার্থক্যে ইংরেজির স্থান নিয়ে ইদানিং যথেষ্ট আলোচনা হয়েছে। মাত্রায় প্রত্যেক দেশেই শিক্ষার মাধ্যম এবং আমাদের দেশেও তার ব্যক্তিগত হোস্টেল কার্য নেই—বিশেষ করে বাংলা ভাষার মত সমৃদ্ধিশালী ভাষা থাকতে, এ সহজ কথাটা মেনে নিতে বিতর্কের অন্ত নেই। তাছাড়া একশ বছরের ওপর ইংরেজি ভাষায় শিক্ষা লাভ করেও ইংরেজিতে সত্যিকারের দখল হয়েছে মাত্র করেকজনের। বস্তুতঃ কোনো বিদেশী ভাষাই অন্তের পক্ষে আয়ত্ত করা সন্তুষ্ট নয়। বিদেশী ভাষাকে শিক্ষার মাধ্যম করলে শিক্ষার্থী এবং শিক্ষনীয় বিষয়ের মধ্যে একটি ক্রিয় যবনিকা টেনে দেওয়া হয়। বৰীক্ষনাথের কথায় বলতে গেলে এ হল বাংগালী ছেলে ও তার আহার্যের মধ্যে কাঁটা-চুরির দৌত্যের মত। সম্পূর্ণ সহজ ভাবে একে গ্রহণ করা সন্তুষ্ট নয় কখনই। এখানে আপত্তি উঠতে পারে, মাত্রায়ার পাঠ্যগুস্তক নিতান্তই কম। এ আপত্তি তুচ্ছ। বিদেশী ভাষার মাধ্যমে এতদিন শিক্ষা-ব্যবস্থা পরিচালিত হয়েছে, তাই দেশী ভাষায় পুস্তক প্রণয়নের প্রয়োজনীয়তা ছিল না ঘোষিত। স্বতরাং প্রথমে কিছুদিন এ অভাব তীব্র ভাবে অন্তর্ভুক্ত হলেও এ বাধা দূরত্বক্রম্য নয়, বিশেষ করে আমাদের ভাষার মত সমৃদ্ধিশালী ভাষা থাকতে। বিজ্ঞানের যে সমস্ত সংজ্ঞা, চিহ্ন ও নামের অনুবাদ সহজ-বোধ্য নয় সেগুলির মূল-নাম গ্রহণ করলে কোন ক্ষতি নেই। বিজ্ঞানচর্চা যদি আমাদের দেশেও দ্রুতগতি অগ্রসর হতে থাকে তবে ভবিষ্যতে বিদেশীরা আমাদের দেশের সংজ্ঞা ও চিহ্ন প্রভৃতি গ্রহণ করতে বাধ্য হবে। এতে আপত্তির কিছু থাকতে পারে না, বরং এর মধ্য দিয়ে পারম্পরিক উন্নতির সহায়তাই করা হবে।

এখানে আপনি হতে পারে, 'মাতৃভাষায় প্রবেশিকা পর্যন্ত শিক্ষা-ব্যবস্থায় তেমন স্ফূর্তি দেখা যায় নি। কিন্তু সে অপরাধ মাতৃভাষার নয়। মাতৃভাষার মাধ্যমে যথন শিক্ষার ব্যবস্থা হল তখনও ইংরেজির ব্যবহারগত প্রয়োজনীয়তা হাস পায় নি। তাছাড়া প্রবেশিকার পর আর মাতৃভাষায় শিক্ষাদানের কোন ব্যবস্থাও ছিল না। তাই মাতৃভাষার মারফত প্রবেশিকা পর্যন্ত শিক্ষালাভ করে পুনরায় বিদেশী ভাষায় শিক্ষার চাপে ছাত্রোর বিভাস্ত হয়েছে।

ভারতের মত বৈষম্যমূলক দেশে কোনও একটি ভাষাকে রাষ্ট্র-ভাষা করার সার্থকতা খুবই কম। তাছাড়া আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে পরম্পরার ভাব বিনিময়ের জন্মে, এবং দেশ-বিদেশের ঘটনা-পঞ্জীয় সংগে পরিচিতি ঘনিষ্ঠ করতে এবং বিশেষ করে বিজ্ঞানের আধুনিকতম পরিণতির সংগে তাল রেখে চলতে গেলে অন্ততঃ একটি বিদেশী ভাষা আমাদের শিখতেই হবে। এই দিক থেকে ভেবে দেখলে দেখা যাবে ইংরেজিই আমাদের পক্ষে সব চেয়ে সহজবোধ্য ভাষা। কারণ একশ বছরের উপর থেকে এর সংগে পরিচয়ের স্থূলোগ ঘটেছে আমাদের। অবশ্য যে প্রণালীতে এ ভাষা শেখানো হয়েছে এতদিন তার পরিবর্তন করতে হবে। শেক্সপীয়রকে আমরা জানবো ইংরেজির মারফতেই, তবে তার সমালোচনা আমাদের নিজেদের ভাষায় করলে কোনো দোষ নেই—তাতে মাতৃভাষা সমৃদ্ধি হবে। তাছাড়া এতে সমালোচনাও হবে জোরালো। বস্তুতঃ ইংরেজি সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ ইতিহাস রচিত হয়েছে বিদেশী ভাষায় এবং শেক্সপীয়রের ওপর বিখ্যাত অনেক সমালোচনাই হয়েছে অন্ত ভাষায়। তাই ভারতের মত দেশের পক্ষে ইংরেজিকে রাষ্ট্র-ভাষা করলে কোনো অস্থুবিধির কারণ নেই—বরং এতে আমরা বিশেষ ভাবে লাভবানই হবো। ইংরেজদের সংস্কর্ষে এসে আমরা তাদের বৈত কল্পের পরিচয় পেয়েছি, এক কল্প—তার শাসক হিসাবে, অন্ত কল্প—তার ভাষার মধ্য দিয়ে। এই দ্বিতীয় শ্রেণীর পরিচয়ে আমাদের অভিজ্ঞতার পরিধি ব্যপকভাবে হয়েছে, আমাদের চিন্তারাজ্যের গঙ্গী দ্বিগন্তস্পর্শ হয়েছে এবং আমাদের কল্পনাক্ষেত্রে এসেছে বৈচিত্র্য। বস্তুতঃ বিশ্ব-সংস্কৃতির সংগে আমাদের পরিচয় এই ইংরেজি মারফতেই। কিন্তু সে পরিচয় আজ অপরিচয়ের বিশ্বাসিতে বিলুপ্ত হবার সম্ভাবনা দেখা দিয়েছে। ইংরেজকে 'ভারত ছাড়ো' বলার সংগে সংগে আমরা ইংরেজিকেও ভারত ছাড়া করতে উচ্ছিত হয়েছি। ক্ষণিকের উত্তেজনায় বশিত্ব হয়ে সত্যই যদি তা আমরা করি, তবে ক্ষতি হবে আমাদেরই। আজ এই ভাষা শিক্ষা কম্বার দৌলতেই আমাদের চোখ খুলেছে, এ কথাটা ভুললে চলবে না। তাই ব্যবহারিক ভাষা হিসেবে ইংরেজিকে গ্রহণ করলে অস্থুবিধি যদি কিছু হয়ও তাহলেও লাভের পরিমাণের দিকে দৃষ্টি দিলে সে অস্থুবিধি তুচ্ছ বলে মনে হবে। বস্তুতঃ কোনও একটি ভাষাকে রাষ্ট্র-ভাষা করলে অন্ত ভাষা-ভাষী ভারতীয়দেরও সমান অস্থুবিধি স্বীকার করেই শিখতে হবে সেই ভাষা।

ইংরেজির পরিমাণ ও মান আমাদের পাঠক্রম থেকে কমে যাবে সত্য এবং যাওয়াও উচিত। ইংরেজি আমরা শিখব শুধু ইংরেজি ভাষার মণি-কোঠায় যে বন্ধ সঞ্চিত হয়েছে তার সংগে গোগাহোগ রাখতে। তাই বলে ব্যবহারিক ভাবে এ ভাষা শিখবার বেশী কোন চেষ্টা আমরা করবো না। কারণ বিদেশী কোন ভাষাই সম্পূর্ণ আয়ত্তের চেষ্টা বাতুলতা—একথা আগেই বলেছি। এখন ইংরেজি আমাদের পাঠক্রম থেকে কমে গেলে সে শৃঙ্খলান কি দিয়ে পূরণ করা হবে সে প্রশ্ন উঠতে পারে। আমাদের মনে হয় এখানে নতুন কিছুর অবতারণা না করে আমাদের বর্তমান শিক্ষার মান আরও কিছুটা উন্নত করা যেতে পারে। অন্যান্য দেশের তুলনার আমাদের বরদান্তপ্রাপ্তিক শিক্ষার মান যথেষ্ট নীচে রয়েছে। তাই যে শক্তি আগে ইংরেজি ভাষা আয়ত্ত করতে ব্যবিত হত তাকে নিরোজিত করতে হবে উন্নত মানের শিক্ষালাভের জন্য।

পরিশেষে মনে রাখতে হবে শিক্ষাকে সব দিক দিয়ে সফল করতে হলে মনের শিক্ষার সংগে দেহের শিক্ষার স্ব-ব্যবস্থা সমান প্রয়োজনীয়। প্রাচীন গ্রীসে শরীর-গঠন দৈনন্দিন শিক্ষার একটি বিশিষ্ট অংগ ছিল। আজ জাতীয় জীবনের চরম দুর্গতির দিনে আমরা এক ব্রহ্ম তুলেই গিয়েছি যে শরীর-গঠন এবং স্বাস্থ্য-রক্ষাও শিক্ষার অংগ। এ বিস্মৃতির কারণও আমাদের শিক্ষার গলদের দরুণ। আমাদের লক্ষ্য ছিল শিক্ষাস্ত্রে মহীজীবী কেরাণীর কাজে সারা জীবন কাটিয়ে দেওয়া। আজ তাই মনে রাখতে হবে, মানসিক দৈন্য যেমন জাতির অবনতি ঘটায় দৈহিক দারিদ্র্য তেমনি জাতীয় অধিগতনের পথ স্থগিত করে। জাতিকে স্বস্থ ও সবল করে তুলতে হলে এদিকে অগোণে আমাদের দৃষ্টি দিতে হবে। দেশবিক্ষা-বিষয়ক বৃহত্তর প্রশ্নও জাতীয় স্বাস্থ্যের সংগে জড়িত হয়ে আছে অবিচ্ছেদ্যভাবে। জাতির দৈহিক স্বস্থতার উপরেই নির্ভর করছে তার মানসিক উন্নতি। প্রাচীনযুগে মহামতি এ্যারিস্টটলও শিক্ষার মে পাতি দিয়েছেন তাতে বিশেষ জোর দিয়েছেন এই শারীরিক শিক্ষার উপর।

এই সংগে একথা মনে রাখতে হবে, যে দূরত্ব আমরা এতদিন রক্ষা করে এসেছি দেশেরক্ষার স্থায় গুরুত্বপূর্ণ জাতীয় ব্যাপারে, প্রয়োজন ও পরিবেশের তাগিদে তার স্বরূপ বদলেছে। তাই পূর্বতন উদাসীন্য ও ব্যবধান আজ দূর করে জাতীয় পট-ভূমিকায় একে দেখতে হবে। এর জন্যে প্রস্তুতি দরকার ছাত্র-জীবন থেকেই। অন্যান্য দেশের তুলনার এদিকেও আমরা পিছিয়ে আছি অনেকখানি। তাই ছাত্র-জীবন থেকেই এ বিষয়ে আবশ্যিক শিক্ষা প্রচলিত হওয়া দরকার। সব শেষে যে সত্য আমাদের বিশেষ ভাবে উপরাকি করতে হবে, তা হল এমন শিক্ষার প্রবর্তন যার ফলে পরিপূর্ণ অর্থে মানুষ গড়ে উঠবে—দেশের মাটির সংগে ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক রেখে।

## কলেজ-প্রসংগ

### কলেজ পত্রিকা

দীর্ঘ পাঁচ বছর বন্ধ থাকার পর আমাদের পত্রিকা পুনঃ প্রকাশিত হল। বলা বাহ্য, যুক্তিকালীন কাগজ-নিয়ন্ত্রণাদেশের জগতেই এর মধ্যে পত্রিকা প্রকাশ করা সম্ভব হয় নি। পত্রিকার আবর্তন একশ-চলিশ পৃষ্ঠার মধ্যে সীমাবদ্ধ রাখতে হবে—এই সতের মাত্র গত নভেম্বর মাসে এ আদেশ তুলে নেওয়া হয়েছে, আমাদের পত্রিকাকে 'বিশেষ ক্ষেত্র' বিবেচনা করে। দেড় মাস সময়ের মধ্যে বের করা হল এই সংখ্যা—তাই, আর্ট-বিচ্যুতি যদি কিছু থেকে থাকে, নিশ্চয়ই তা অমার্জনীয় হবে না।

পত্রিকার ইংরেজি থেকে বাংলায় রূপান্তরের জগতে বিশেষ করে কিছু বলার প্রয়োজন নেই আশা করি। যে পরিবর্তন এল দেশ জুড়ে, তা উপেক্ষা করে পুরানো রীতি বজায় রাখা শুধু দৃষ্টিকূটই হত না, অসংগতও হত। তাছাড়া, বাংলা ভাষাকে মাধ্যম করবার কাজে দেশবাসীকে সহায়তা করতে বলেছেন প্রধান মন্ত্রী শ্রীযুক্ত প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ। সেদিক থেকেও এই পরিবর্তনের উপরোগিতা আছে।

এই কাজে পরিভাষা-সংক্রান্ত অন্তর্বিধি অন্তর্ভুক্ত হয়েছে পদে পদে। তর্জনির কাজে অধ্যাপক শ্রীযুক্ত জনাদ্দি চক্রবর্তীর উপদেশ অনেকাংশে স্বীকৃত করেছে কাজের জটিলতা। তবে যে-সব ক্ষেত্রে সংশয় রয়েছে, সে-সব জায়গায় কোন বাংলা প্রতিশব্দ চূড়ান্তভাবে গ্রহণ না করে এবারকার মত ইংরেজি শব্দের অনুলিখন রাখা হল। কয়েকটি শব্দ সম্বন্ধে আমাদের প্রস্তাব—

College Union Council—ছাত্র-পরিষৎ ; Junior Common Room—বিরাম-পীঠিকা (বিদ্যার্থি-বিভাগ) ; Social Service Section—সমাজ-সেবা সমিতি ; Debate Section—বিতর্ক সমিতি ; Junior Bursar—কোষরক্ষক (বিদ্যার্থি-বিভাগ) ; Seminar—পাঠ-গোষ্ঠী।

এই শব্দগুলি এবং এগুলি ছাড়াও যে সব ইংরেজি শব্দ এই সংখ্যায় ব্যবহার করা হল সেগুলি সম্বন্ধে অধ্যাপকবৃন্দ এবং ছাত্রদের কাছ থেকে মতামত বা নতুন প্রস্তাব সাদরে আস্থান করছি—যাতে এর পরের সংখ্যায় আর ইংরেজি শব্দ ব্যবহার না করতে হয়। Magazine-এর বাংলা অপার্টড়: 'পত্রিকা' করা হল। এর চেয়ে স্বৃষ্টি অর্থ প্রচলিত কোন নাম পাঠকদের জানা থাকলে জানাতে অহুরোধ করছি। তবে এই প্রসংগে উল্লেখ করা যেতে পারে, কতকগুলি ইংরেজি শব্দ বাংলায় এত বেশি প্রচলিত হয়ে পড়েছে যে সেগুলির তর্জনি একেবারে অচল। 'চেয়ার', 'টেবিল', 'ক্লাস', 'কলেজ'—ইত্যাদি শব্দের মত 'লাইব্রেরি'কেও বাংলায় মেনে নেওয়া হয়েছে; রবিশ্রুতিও এই প্রয়োগ করে গিয়েছেন।

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

‘Art’-এর প্রতিশব্দ হিসেবে ‘কলা’ বা ‘সাহিত্য’ কোনটাই পূর্ণাংগ নয়। তাছাড়া এই শব্দটি ইংরেজি ছাড়া আরও অনেক ভাষাতেই চলে। তাই ‘প্রথম বর্ষ, কলা বা সাহিত্যের’ পরিবর্তে ‘প্রথম বর্ষ, আর্টস’ লেখাটাই সমীচীন মনে হয়। Editor-এর প্রতিশব্দ ‘সম্পাদক’; আবার Secretary-র প্রতিশব্দও ‘সম্পাদক’ বলেই চলে আসছে। কিন্তু যেখানে দু’জনেই বর্তমান, সেখানে Secretary-র বাংলা কি হবে ভেবে পাই নে। আশা করি অধ্যাপকবুন্দের এবং ছাত্রদের মতামত ভবিষ্যতে এসব সমস্তার সমাধান করবে।

### কলেজে স্বাধীনতা-দিবস উদ্ঘাপন

গত ১৫ই আগস্ট সকাল সাতটার কলেজে ‘স্বাধীনতা-দিবস’ পালন করা হয়। প্রবেশ-ঘারটি পত্রপুস্পে স্বশোভিত করা হয়েছিল। একটি স্বন্দর্শ স্মৃতি-কার্য-করা রেখমের পতাকা উত্তোলন করেন অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত ঘোষিশচন্দ্র সিংহ। ইডেন হিন্দু ছাত্রাবাসের একদল ছাত্র ছাত্রাবাসের সহকারী তত্ত্বাবধায়ক শ্রীযুক্ত সত্যচরণ বন্দ্যোপাধ্যায়ের পরিচালনায় সামরিক প্রধায় পতাকা অভিবাদন করেন। ‘সারে জাহাঁ সে আছো’ গানটির পর অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত ঘোষিশচন্দ্র সিংহ বক্তৃতা-প্রসংগে বলেন, স্বাধীনতা-সংগ্রামের ইতিহাসে প্রেসিডেন্সি কলেজের দান অকিঞ্চিকর নয়; এই পতাকাতলে সমবেত হয়ে শুন্দাপ্ত হৃদয়ে সর্বপ্রথম শৰণ করবো তাঁদের, যাঁদের আত্মাওসর্গের বিনিয়রে এদেশের ঘরে ঘরে আজ এই পতাকা উত্তোলন করা সম্ভব হল। অধ্যাপকদের পক্ষ থেকে অধ্যাপক শ্রীযুক্ত সোমনাথ মৈত্র বলেন, শুধু বাইরের প্রণতি নয়, অন্তরের মতি জানাতে হবে এই পতাকাকে; প্রেসিডেন্সি কলেজ এই পতাকার ঘথোচিত মর্মাদা দিতে পারবে—এ বিশ্বাস আমার আছে। প্রাক্তন ছাত্রদের তরফ থেকে অধ্যাপক শ্রীযুক্ত স্বশোভনচন্দ্র সরকার বলেন, দেশের একতলার মাঝে যারা, তারা কোনদিন খুশি-মনে মেনে নেব নি বিদ্যোশাসন; তাই আজকের এ পতাকা জনসাধারণেরই জরুরি স্বচনা করছে। বর্তমান ছাত্রদের তরফ থেকে শ্রীযুক্ত স্বধীননাথ গুপ্ত বলেন, সংগ্রামের শেষে এসেছে দায়িত্ব বহন করে এগিয়ে চলার দিন; প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রেরা এ কাজেও ঘথোচিত সামর্থ্যের পরিচয় দেবে। ছাত্রাবাসের তরফ থেকে শ্রীযুক্ত অমলেন্দু গুহ বলেন, লক্ষ লক্ষ নর-নারীর দৃঢ়-দুর্দশা সার্থক হয়ে উঠল আজ এই পতাকার মধ্য দিয়ে। সমবেত কর্তৃ ‘জন-গণ-মন-অধিনায়ক’ গানটির পর অহুষ্ঠান সমাপ্ত হয়। রাত্রিতে ঘথোচিত আলোকসজ্জার ব্যবস্থা হয়েছিল।

### প্রধান মন্ত্রীর কলেজ পরিদর্শন

মাননীয় প্রধান মন্ত্রী ডাঃ প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ গত ১৯শে সেপ্টেম্বর কলেজে আসেন। ক্লাস এবং লেবরেটোরিশপে দেখবার পর তিনি ফিজিক্স থিয়েটারে সমবেত অধ্যাপক এবং ছাত্র-ছাত্রীদের প্রতি বক্তৃতা করেন। বক্তৃতার পর ছাত্রদের সংগে তাঁর একটি ছবি নেওয়া হয়।

বক্তৃতা প্রসংগে ডাঃ মোষ অধ্যাপককুপে এই কলেজের সংগে তাঁর পরিচয়ের উল্লেখ

করে বলেন যে শতাব্দী-প্রাচীন এই কলেজ নিজের প্রাধান্ত বজায় রেখেছে সব সময়ে। তিনি বলেন, বিদেশী শাসন শেষ হওয়ার সংগে সংগে শিক্ষার রীতিও বদলাতে হবে। তাই প্রেসিডেন্সি কলেজকে প্রগতিশীল এমন কর্মপক্ষ অন্তরণ করতে হবে যাতে এই পরিবর্তিত পরিবেশের মধ্যেও তার পূর্বেকার গৌরব থাকে অক্ষুণ্ণ। বর্তমান জগতে বিজ্ঞানের অপরিহার্য স্থানের কথা উল্লেখ করে শ্রীযুক্ত প্রফুল্লচন্দ্র বলেন, 'দেশের সম্পদ' এই কলেজকে বিজ্ঞানচর্চার আদি পীঠে পরিণত করতে হবে। গবেষণার কাজে এর উন্নত পদ্ধতি বিজ্ঞানের পঠন-পাঠনের জন্যে প্রয়োজন হলে বিদেশ থেকে খ্যাতনামা বৈজ্ঞানিকদের আনতে হবে। মোটকথা, এই কলেজ যাতে সব দিক দিয়ে জাতীয় উন্নতির পথে ছাত্রদের পরিচালিত করতে পারে সেদিকে নজর রাখতে হবে।

কলেজের মাইনের কথা উল্লেখ করে ডাঃ ঘোষ বলেন, অনেকের পক্ষেই এত বেশি মাইনে দিয়ে এ কলেজে বিশ্বাভ্যাস সম্ভব হব না। তাই শীত্রই যাতে মাইনে কমান হয় সেদিকে তিনি নজর দেবেন।

অতঃগর শ্রীযুক্ত ঘোষ বলেন, মানসিক বিষ্টাতেই নয়, শারীরিক স্বাস্থ্যেও প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাধান্ত বজায় রাখতে হবে। এই উদ্দেশ্যে আবশ্যিক শরীর-চর্চার উল্লেখ করেন তিনি।

শ্রীযুক্ত ঘোষ বলেন, এই আদর্শসূচায়ী কাজ করতে হলে কলেজের সম্প্রসারণ প্রয়োজন। প্রেসিডেন্সি কলেজ এখন যেখানে অবস্থিত, সেখানে তা সম্ভব নয়। কোলাহলমূখের এবং ঘনবসতিপূর্ণ নগরী ত্যাগ করে তাই অপেক্ষাকৃত নির্জন কোন জায়গার এই কলেজ স্থাপন করতে হবে। কলেজের সংলগ্ন থাকবে ছাত্রাবাস। এতে একদিকে যেমন ছাত্রদের মনোযোগের ব্যাধাত ঘটবে না, অন্যদিকে তেমনি সহরের বাসস্থান-সমস্যার সমাধান হবে কিছুটা। ডাঃ ঘোষ আরও বলেন, জাতীয় উন্নতির পথ উন্মুক্ত করতে হলে এদেশে একাধিক প্রেসিডেন্সি কলেজ স্থাপন করা দরকার।

পরিশেষে তিনি বলেন, এ কাজের দায়িত্ব শুধু সরকারেই নয়, এতে প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র এবং অধ্যাপকদের যিনিত সহযোগিতা প্রয়োজন। তিনি এই আশা প্রকাশ করেন যে প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র এবং অধ্যাপকবৃন্দ কলেজের গৌরবময় প্রতিষ্ঠানে কথা শুন রেখে কলেজের স্বনাম ও প্রাধান্ত বজায় রাখবেন।

### আমাদের অভাব-অভিযোগ

কলেজ পত্রিকা মাসিক আমরা অভাব-অভিযোগ জানিয়েছি অনেক, কিন্তু কর্তৃপক্ষ তার প্রতিকার করেছেন সামান্ত। যদি বিদেশী শাসনই এই ঔদ্যোগিকের কারণ হয়ে থাকে, তবে এখন সে শাসনের অস্ত্রে আমরা নিশ্চারে আশা করতে পারি আমাদের অভাব অভিযোগগুলির প্রতিকার করা হবে অবিলম্বে—বিশেষতঃ জাতীয় জীবনের এই

সন্ধিক্ষণে, যখন শিক্ষাবিভাগে আমূল পরিবর্তনের প্রয়োজন অনুভূত হচ্ছে দেশের সর্বত্র। একে একে আমরা আমাদের অভাব-অভিযোগগুলি উল্লেখ করছি।

আমাদের লাইব্রেরি এদেশের সব-দেরা লাইব্রেরিগুলির মধ্যে একটি। বর্তমানে লাইব্রেরিতে বই আছে ৬২০০০ খানার কাছাকাছি। ১৯৪৬-এর জুন মাসের পর নতুন বই কেনা হয়েছে ৭৫৬ খানা এবং এ বছর বিভিন্ন সাময়িকী নেওয়া হচ্ছে ১৬৬ খানা। কিন্তু দুঃখের কথা, লাইব্রেরি সংক্রান্ত যে সব অস্থির্থ ছাত্ররা দশ বছর আগেও অস্থির করেছেন<sup>১</sup>, তার প্রতিকার তো হয়ই নি, বরং অস্থির্থ আরো বেড়েছে। ছাত্রদের সব চেয়ে বেশী অস্থির্থ ভোগ করতে হয় বই নেওয়ার সময়। এই অস্থির্থার মূলে লাইব্রেরির কর্মচারীদের কোন ঔদাসীন্য বা অক্ষমতা নেই, এর একমাত্র কারণ কর্মচারীদের সংখ্যাগতা। আর্টস লাইব্রেরিতে সহকারী লাইব্রেরিয়ান আছেন দু'জন, এবং সার্ভিস লাইব্রেরিতে মাত্র একজন। নিম্ন-কর্মচারীর সংখ্যা সব সম্মত নয় জন। ১৯৩৩-এর ছাঁটাই-এর আগে এদের সংখ্যা ছিল বারো জন। লাইব্রেরির আয়তন দিন দিন বেড়েই চলেছে এবং কাজও বাড়ছে, অর্থে কর্মচারী-সংখ্যা বাড়ানো তো দূরের কথা, পূর্ব সংখ্যা পর্যন্ত বহাল করা হয়নি। লাইব্রেরির কাজ স্থুতভাবে চালাতে হলে, আর্টস লাইব্রেরিতে অন্ততঃ তিনজন এবং সার্ভিস লাইব্রেরিতে দু'জন সহকারী লাইব্রেরিয়ান এবং অন্তাগ কর্মচারীর সংখ্যা অন্ততঃ ১৯৩৩ এর পূর্বে যা ছিল, অর্থাৎ বারোজন, করা অবিলম্বে দরকার।

কোন প্রথম শ্রেণীর লাইব্রেরিই 'কার্ড-ইনডেক্স' ছাড়া চলতে পারে না। অর্থে আমাদের লাইব্রেরিতে এর কোন ব্যবস্থা আজ পর্যন্ত হল না। প্রত্যেক বই-এর জন্যে অন্ততঃ দু'খানা করে কার্ড লিখলে প্রায় এক লক্ষ চলিশ হাজার কার্ড লেখা দরকার। মাত্র দু-তিন মাসের জন্যে করেকজন কর্মচারী নিযুক্ত করলেই এ অস্থির্থ দূর করা যেতে পারে। সম্পত্তি কর্তৃপক্ষ এই কাজের জন্যে একজন মাত্র লোক দিয়েছেন।

একখানি পূর্ণাংগ ছাপানো তালিকার অভাবও আর একটি অস্থির্থার কারণ। বর্তমান তালিকাগুলি ছাপানো হয়েছে কয়েক বছর আগে। তারপর বই এসেছে প্রচুর। সেগুলির নাম এবং নম্বর তালিকার মধ্যেকার শাদা পৃষ্ঠায় লিখে রাখা হয়। ফল দাঢ়িয়েছে এই, এখন আপাতৎ দৃষ্টিতে তালিকার ছাপানো অংশের চেয়ে হাতে-লেখা অংশটাই বড় বলে মনে হয়। পূর্ণাংগ ছাপানো তালিকার কাজও হতে পারে 'ইন্ডেক্স কার্ড' তৈরী করোর সময়।

আর্টস লাইব্রেরিতে ছাত্রদের সংগে বই-এর পরিচয় শুধু তালিকা মারফৎই। বইটি নেবার আগে পর্যন্ত বইটির স্বরূপ বা উপর্যোগিতা সম্বন্ধে অতি সামান্য জ্ঞানই থাকে ছাত্রদের। আমাদের অস্থাব, এমনভাবে লাইব্রেরি তৈরী করা হোক যাতে

১। ১৯৩৭ মাসের কলেজ পত্রিকা দ্রষ্টব্য।

আলমারীতে রাখা বইগুলো ছাত্রো দেখতে পায় নেবার আগেই। এতে বই আদান-পদানের শুবিধা হবে। এই প্রসংগে অধ্যক্ষ জ্যাকেরিয়ার ইস্মামিয়া-কলেজ-লাইব্রেরি সংক্রান্ত অস্তাব ও খসড়াটি গ্রহণ করা যেতে পারে।

লাইব্রেরিতে বই উত্তোলনের বাড়ছেই। অথচ কর্তৃপক্ষ আসবাব বাড়ানোর কোনো ব্যবস্থাই করেন নি। এতে লাইব্রেরির স্থানে স্থানে বই স্থপীকৃত করে রাখা হয়েছে। এভাবে বই বেশিদিন থাকলে উই আর ইত্রের ক্ষণায় সেগুলির কি দশা হবে, তা সহজেই অনুমেয়।

সকাল ও সন্ধ্যায় ছাত্রদের লাইব্রেরি বাবহারের কোন সুযোগ নেই। এছাড়া ছুটার দিনে তো কথাই নেই। অথচ এই সব সময়ই পড়ার সময়। এ অস্তুবিধি দূর করতে হলেও কিছু কর্মচারী নিয়োগ করা দরকার।

পৃথিবীর জান-ভাণ্ডার ক্রমশঃ বেড়েই চলেছে। প্রতিদিনই প্রত্যেক বিষয়ে মূল্যবান বই প্রকাশিত হচ্ছে। অথচ আমাদের লাইব্রেরির বরাদ্দ বাড়ানোর কোনো বন্দোবস্তই নেই। প্রেসিডেন্সি কলেজে দেশের সব-সেরা ছাত্রো আসে পড়তে। তাদের শিক্ষা এবং গবেষণার সহায়তা করতে পারে এমন কোনো বই আমাদের লাইব্রেরিতে না থাকা শুধু লজ্জার কথাই নয়, অগ্রায়ও বটে। অথচ বর্তমান আর্থিক বরাদ্দ (বার্ষিক ছয় হাজার থেকে আট হাজার টাকা মাত্র) অত্যন্ত দরকারী নতুন বই কিনবার পক্ষেই অপ্রতুল। এই বরাদের কমপক্ষে অন্ততঃ দ্বিতীয় বরাদ্দ না হলে, বর্তমানের সেরা বইগুলি কেনবার কোন বন্দোবস্ত করা যাবে না।

এই গেল লাইব্রেরির কথা। অন্তর্ভুক্ত অস্তুবিধির মধ্যে একটি হল আমাদের একটি 'কলেজ-হল'-এর অভাব। এ বিষয় ১৯১০ সালে অধ্যক্ষ জেমসের উক্তি থেকে আরম্ভ করে এ পর্যন্ত বিস্তর লেখালেখি হয়েছে; অথচ কাজ হয় নি এতটুকু। এ বিষয়ে কি পরিমাণ লেখালেখি হয়েছে, তাৰ একটা নমুনাৰ জন্যে আমৰা পাঠকদেৱ কলেজ পত্ৰিকাৰ জুবিলি সংখ্যা (মার্চ, ১৯৩৯) দেখতে অহৰোধ কৰি। এমন কি কৱেকবাৰ এই উদ্দেশ্যে চাঁদা তোলা ও হয়েছে এবং সৱকাৰ প্রতিশ্রুতিও দিয়েছেন অবিলম্বে এই অস্তুবিধি দূৰ কৰতে। কিন্তু হল-এৰ কোন ব্যবস্থা আজও হল না।

কলেজেৱ পঠন-পাঠনেৱ ঘৰগুলিৰ আসবাবপত্ৰ অত্যন্ত জীৰ্ণ অবস্থায় এসে পৌঁছেছে। তাছাড়া এগুলি আধুনিক বিজ্ঞান-সম্বন্ধ যুগে একেবাৰে আচল। ছোট টেবিল এবং চেয়াৰেৱ প্ৰবৰ্তন হয়েছে অনেক দেশে। আমাদেৱ অৰ্তটা না হোক, হেলান দিয়ে বসবাৰ উপযুক্ত ডেঙ্গেৱ প্ৰচলন কৰা যেতে পারে। অন্ততঃ পক্ষে যে ঘৰগুলিতে 'জেনারেল ক্লাস' হয় সেগুলিকে 'আদৰ্শ ঘৰ' হিসাবে এই নতুন প্ৰথাৰ প্ৰবৰ্তন কৰা যেতে পারে, যাতে তাৰিখতে ক্ৰমে অন্য সব ঘৰেও ক্ষেত্ৰে আসবাবপত্ৰ আনা যায়।

যুনিয়ন-সংক্রান্ত কাজ-কৰ্মেৱ জন্যে একটি ঘৰেৱ প্ৰয়োজন অত্যন্ত বেশি। তাছাড়া

কলেজ-পত্রিকার কাজ-কর্ম এতে বেশি যে এর জন্যে একটি স্বতন্ত্র ঘরের ব্যবস্থা ও অপরিহার্য হয়ে উঠেছে।

কলেজে ছাত্রসংখ্যা প্রায় বারো শ। কিন্তু 'কমন্কুমে' স্থান সংরূলান হতে পারে মাত্র ১৫২০ জনের। এর ফলে অবসর-সময়ে ছাত্রদের এদিক-ওদিক ঘুরে বেড়াতে হয়। অনেকে আশ্রয় নেয় লাইব্রেরিতে। এতে লাইব্রেরিয়ার কাজে ব্যাপাত হয় যথেষ্ট। তাই একটি বড় কমন্কুমের ব্যবস্থা করা অবিলম্বে দরকার। এই প্রসংগে উল্লেখ করা যেতে পারে যে কমন্কুমের আসবাবপত্রের সংস্কার সাধন প্রয়োজন।

আর্টস-বাড়ি এবং বিজ্ঞান-বাড়ির মধ্যেকার দূরত্ব নেছাঁ কর নয়। মাঠ পেরিয়ে এবাড়ি থেকে ওবাড়ি যাবার সময়ে ছাত্রদের অস্থবিধার চূড়ান্ত হয়। বর্ষাকালে গ্রীষ্মের সময়েও রদ্দুরের তাপ সহ করতে হয়। এর জন্যে অনেকদিন থেকেই এবাড়ি-ওবাড়ির মধ্যে একটি আচ্ছাদন বা 'শেডে'র জন্যে আবেদন করা হয়েছে। কর্তৃপক্ষের উৎসীভূত তা ও সন্তুষ্ট হয় নি।

প্রায় প্রত্যেকদিন ছ' ঘণ্টা করে ছেলেদের থাকতে হয় কলেজে। এই সময়ের মধ্যে অন্ততঃ কিছু লঘু আহার্য প্রত্যেককেই প্রাণ করতে হয়। নইলে শারীরিক অবস্থা অনিবার্য। এই উদ্দেশ্যে কলেজে একটি শস্তা আহার-গৃহ বা 'চীপু ক্যার্টিন' স্থাপন করা অত্যন্ত প্রয়োজন। আধুনিক যে কোনও বড় শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানে এর ব্যবস্থা আছে। বস্তুতঃ ছাত্রদের স্থায়োর দিক থেকে এ ব্যবস্থা অপরিহার্য।

এম-এ ক্লাসের ছাত্রদের এই কলেজ মারফৎ পড়ার জন্যে সাত টাকা, ( এম-এসিতে আট টাকা ) বেশি দিতে হয়। আগে এর পরিবর্তে কলেজে বিশেষ শিক্ষা দেবার ব্যবস্থা ছিল, কিন্তু এখন অধ্যাপকমণ্ডলীর সংখ্যালঠার দরুণ সে ব্যবস্থা আর নেই। আমাদের বক্তব্য, হয় আরও কয়েকজন অধ্যাপক নিযুক্ত করে বিশেষ শিক্ষাদামের ব্যবস্থা করা হোক, ff, নইলে বিশ্ববিদ্যালয়ে ছাত্রদের যে মাইনে দিতে হয়, এখানে তার চাইতে দু-এক টাকা বেশি নিয়ে এই কলেজের অনার্স উপাধি-ধারীদের অন্তর্ভুক্ত এই কলেজের সংগে সংশ্লিষ্ট ছাত্র-হিসাবে থাকতে সুযোগ দেওয়া হোক।

কলেজে শরীরচর্চার বিশেষ কোন বন্দোবস্ত নেই। ব্যায়ামাগার যা একটি আছে, তার প্রতিও যথেষ্ট যষ্ট নেওয়া হয় না। বর্তমান সময়ে জাতীয় শিক্ষার একটি বিশেষ অংশ যে শারীরিক শিক্ষা, এ কথা সকলেই স্বীকার করবেন। তাই যদি আবশ্যিক সামরিক শিক্ষা বা ছি ধরণের কিছু আপাততঃ প্রযোজিত করা সন্তুষ্ট না হয়, তবে ছাত্রদের অন্তদিক দিয়ে উৎসাহিত করা যেতে পারে। এই উদ্দেশ্যে মুষ্টিযুদ্ধ, মল্লযুদ্ধ, লাঠিখেলা, যুগ্মস্থ ইত্যাদি প্রযোজিত হলে সকলেই সোৎসাহে যোগ দেবে ত্যাতে।

আমাদের অভাব-অভিযোগের মধ্যে যেগুলির প্রতিকার অবিলম্বে দরকার, শুধু তাই জানানো হল; এবাবে শুধু জানিয়েই এর সম্বন্ধে আমরা নিশ্চেষ্ট থাকবো না, আমরা

আশা করবো দেশের জনপ্রিয়, সহস্রভূতিশীল, জাতীয় মন্ত্রিমণ্ডলী এবং আশু প্রতিকারের দিকে নজর দেবেন।

### অধ্যাপকমণ্ডলীতে পরিবর্তন

সম্প্রতি তিনি জন অধ্যাপক অবসর গ্রহণ করেছেন—শরীর-বিজ্ঞানের অধ্যাপক শ্রীনেন্দ্রমোহন বসু, পদার্থ-বিজ্ঞানের অধ্যাপক শ্রীঅবিনাশচন্দ্র সাহা এবং আরবীভাষার অধ্যাপক মহম্মদ সানাউল্লাহ। অধ্যাপক বসুর সঙ্গে এ কলেজের পরিচয় দীর্ঘ দিনের। তাঁর অধ্যাপনা-নৈপুণ্য এবং অমায়িক ব্যবহারে কি ছাত্র, কি অধ্যাপক—সকলেই মুক্ত ছিলেন। শ্রীযুক্ত সাহার পাণ্ডিত্য এবং অনাড়ম্বর জীবন সকলকেই আকৃষ্ট করেছে। অধ্যাপক সানাউল্লাহর মত আরবীভাষা ও সাহিত্যে ব্যৃত্পন্ন অধ্যাপক বিরল। এঁদের স্থান শীঘ্র পূরণ হবার নয়।

অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত প্রশাস্তচন্দ্র মহালানবীশ আমেরিকায় রাশি-বিজ্ঞান সংক্রান্ত কাজে ব্যস্ত থাকায় তাঁর স্থান পূরণ করেছেন অর্থনীতির প্রধান অধ্যাপক ডাঃ যোগীশচন্দ্র সিংহ।

অধ্যাপকমণ্ডলীতে সম্প্রতি পরিবর্তন হয়েছে যথেষ্ট। এর অধিকাংশই বংগভংগের দরণ। সাম্প্রতিক পরিবর্তনের একটি হিসাব—

আর্টস-বিভাগঃ ইংরেজির অধ্যাপক শ্রীবিশ্ব দে বদলী হয়েছেন। তাঁর স্থানে এসেছেন অধ্যাপক শ্রীসদানন্দ চক্রবর্তী। শ্রীযুক্ত প্রিয়তোষ বাগচীও নিযুক্ত হয়েছেন এই বিভাগে। সংস্কৃত-বিভাগে এসেছেন অধ্যাপক শ্রীদীনেশ চন্দ্র ভট্টাচার্য এবং অধ্যাপক শ্রীহীনেন্দ্রলাল সেনগুপ্ত। এ ছাড়া শ্রীযুক্ত স্বরেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায় বদলী হওয়ায় তাঁর স্থানে এসেছেন শ্রীযুক্ত কালীপদ ভট্টাচার্য। বাংলায় শ্রীযুক্ত মদনমোহন কুমার বদলী হয়েছেন এবং তাঁর স্থানে এসেছেন শ্রীযুক্ত কালীপদ সেন। আরবীর অধ্যাপক আব্দুল হাই, অধ্যাপক মুরুল আলম, মোঃ সা-আদ মনিরুল্দিন, মোঃ গোলাম সারোয়ার এবং মোঃ সিরাজুল হক বদলী হয়েছেন। এসেছেন অধ্যাপক মহীউল্দিন, মোঃ মুজিবর রহমান এবং মোঃ মামুদ হাসান। দর্শন-শাস্ত্রের অধ্যাপক আব্দুল বাকী বদলী হওয়ায় এসেছেন অধ্যাপক শ্রীগোপীনাথ ভট্টাচার্য। ইতিহাসের অধ্যাপক ডাঃ খলিলুর রহমান বদলী হয়েছেন। অর্থনীতিতে এসেছেন অধ্যাপক শ্রীবীজননাথ চট্টোপাধ্যায়।

বিজ্ঞান-বিভাগঃ গণিতশাস্ত্রের অধ্যাপক ডাঃ আতাউল হাকিম এবং মোঃ আব্দুল কাশিম বদলী হয়েছেন। তাঁদের স্থান পূরণ করেছেন যথাক্রিমে অধ্যাপক শ্রীবিমলচন্দ্র ভট্টাচার্য এবং শ্রীযুক্ত মদনমোহন কুশারী। বস্ত্রযন্ত্র-বিভাগের প্রধান অধ্যাপক ডাঃ কুদরৎ-ই-খুদা পাকিস্তানের শিক্ষা-নির্দেশক নিযুক্ত হয়েছেন। তাছাড়া মহম্মদ রহমান চৌধুরীও বদলী হয়েছেন। এসেছেন শ্রীযুক্ত মত্যঙ্গের গৃহ, শ্রীযুক্ত প্রমোদরঞ্জন দাশগুপ্ত, শ্রীযুক্ত ফুলিলকুমার সিন্দৃষ্ট, শ্রীযুক্ত শিশিরকুমার সিংহ এবং শ্রীযুক্ত স্বৰোধ চক্রবর্তী। পদার্থ-বিজ্ঞান-বিভাগে

এসেছেন অধ্যাপক শ্রীব্রজেন্দ্রনাথ সেন। উত্তির-বিজ্ঞান-বিভাগে এসেছেন শ্রীযুক্ত পুঁথেজ্জননাথ মজুমদার এবং শ্রীযুক্ত ষষ্ঠীজ্ঞনাথ মিত্র। শরীরবিজ্ঞান বিভাগে এসেছেন শ্রীযুক্ত স্বত্ত্বাধকুমার ধর। ডু-বিজ্ঞান বিভাগে অস্থায়ীভাবে নিযুক্ত হয়েছেন ডাঃ বিনোদ প্রাম্পাণ্ডিত।

সম্প্রতি থবর এল, ইতিহাসের অধ্যাপক শ্রীযুক্ত স্বরেন্দ্রচন্দ্র মজুমদার বদলী হলেন কৃষ্ণনগর কলেজে। এই কলেজের সংগে শ্রীযুক্ত মজুমদারের পরিচয় অত্যন্ত ঘনিষ্ঠ। তাঁরই চেষ্টায় 'প্রেসিডেন্সি কলেজ রেজিস্টার' তৈরী এবং প্রকাশিত হয়। ছাত্র এবং অধ্যাপক সকলেরই তিনি অত্যন্ত প্রিয় ছিলেন। কলেজের কোনও অর্হাত্তানই তাঁকে ছাড়া সম্পন্ন হয় নি। তাঁর অভাব সকলেই অস্বীকৃত করবেন পদে পদে। পত্রিকার এই সংখ্যার সম্পাদনী সভার সভ্য হিসেবে তাঁর কাছ থেকে মূল্যবান সাহায্য পাওয়া গেছে।

### প্রাক্তন-ছাত্র-সংবাদ

সম্প্রতি আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্রদের মধ্যে যাঁরা বিশেষ সম্মানের অধিকারী হয়েছেন, কিংবা উচ্চ সরকারী কার্যে নিযুক্ত হয়েছেন তাঁদের নাম উল্লেখ করা হল—

আমাদের কলেজের মেধাবী প্রাক্তন ছাত্রদের অন্ততম শ্রীব্রজেন্দ্র প্রসাদ সর্বসমত্ত্বার্থে ভারতীয় গণপরিষদের সভাপতি নিযুক্ত হয়েছেন। ভারতীয় মন্ত্রীসভায় খাত্ত-সচিবের পদেও এঁর স্থূলাম ষথেষ্ট। সম্প্রতি ইনি কংগ্রেসের সভাপতি নির্বাচিত হয়েছেন। গণপরিষদের সহঃ সভাপতি শ্রীহরেন্দ্রকুমার মুখোপাধ্যায়ও আমাদের কলেজের ছাত্র ছিলেন। ভারতীয় মন্ত্রীসভার আরও দু'জন সদস্য, শ্রীগুরামাপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় এবং শ্রীক্ষিতীশচন্দ্র নিরোগী, আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্র। ভারত সরকারের লণ্ডনস্থ জন-সংযোগকর্তা। শ্রীশ্রুতীর ঘোষ এবং ভারতের শিল্প ও সর্বাবরাহ বিভাগের প্রধান নির্দেশনাত্মক শ্রীজ্ঞানচন্দ্র ঘোষও আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্র।

বংলার অস্থায়ী গভর্ণর শ্রীব্রজেন্দ্রলাল মিত্র এই কলেজেই পড়েছেন। বাংলা সরকারের মন্ত্রীসভায় আমাদের প্রাক্তন ছাত্র আছেন শ্রীঅম্বনাপ্রসাদ চৌধুরী। এ ছাড়া বাংলার পার্লিয়েক সার্ভিস কমিশনের সভাপতি শ্রীবীরেন্দ্রকুমার বসু এবং সভ্য ডাঃ জিতেন্দ্রপ্রসাদ নিরোগী আমাদেরই প্রাক্তন ছাত্র।

ভারত-সরকার আগবিক শক্তির গবেষণার জন্যে সম্প্রতি যে সমিতি নিরোগ করেছেন তার দু'জন সভ্য, শ্রীযুক্ত মেঘনানন্দ সাহা এবং শ্রীযুক্ত দেবেন্দ্রনাথ দাস, আমাদের কলেজের বিশিষ্ট প্রাক্তন ছাত্রদের অন্ততম।

বর্তমানে বাংলা সরকারের বিভিন্ন বিভাগীয় সেক্রেটারি যাঁরা আছেন তাঁদের প্রায় সকলেই আমাদের কলেজের ছাত্র ছিলেন। স্থানাভাবে তাঁদের নামোন্নেখ করা সম্ভব হল না। এ ছাড়া ভারতীয় সরকারের সেক্রেটারিদের মধ্যেও কয়েকজন আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্র।

## শোক-সংবাদ

গত ৯ই মার্চ ইতেন হিন্দু ছাত্রাবাদে 'ইতিহাসের ষষ্ঠ বার্ষিক এম-এ ক্লাসের ছাত্র তরণ বন্দোপাধ্যায় আয়ুহত্যা' করে মারা যান। ছাত্র হিসাবে ইনি যথেষ্ট স্নাম অর্জন করেছিলেন। বি-এ ইতিহাস অনাস' পরীক্ষায় ইনি দ্বিতীয় বিভাগে চতুর্থ স্থান অধিকার করেন এবং আইনের প্রথম পরীক্ষায় বিশেষ কৃতিত্বের পরিচয় দেন। বিতর্কে ইনি যথেষ্ট খ্যাতি অর্জন করেছিলেন এবং একাধিকবার বিভিন্ন বিতর্ক প্রতিযোগিতায় পুরস্কার পেয়েছেন। ১৯৪৩-৪৪-এ ইনি আমাদের কলেজের বিতর্ক-সভার সম্পাদক ছিলেন। বন্ধু হিসাবে এঁর অমায়িক ব্যবহার সতীর্থৰা মনে রাখবে চিরকাল। এঁর শোকসন্তপ্ত পরিবারবর্গকে আমরা আন্তরিক সমবেদনা জ্ঞাপন করছি।

গত ৪ঠা ডিসেম্বর বংগবাসী কলেজের সহকারী অধ্যক্ষ জিতেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী পরলোক গমন করেন। বহুদিন থেকেই তিনি বাতব্যাধি রোগে আক্রান্ত ছিলেন। এই কলেজের ইংরেজি অনাস' এবং এম-এ ক্লাসের তিনি একজন বিশিষ্ট ছাত্র ছিলেন (১৯২১-২৫)। শুধু স্বয়ংগ্রহ অধ্যাপক হিসাবেই নয়, সমাজকর্মী হিসাবে তাঁর নাম স্মৃতিতে। ছাত্রদের অভাব অভিযোগের প্রতিকারে তিনি সর্বদাই অগ্রণী ছিলেন। তাঁর মৃত্যুতে ছাত্র-সমাজ অপূরণীয় ক্ষতির সম্মুখীন হল। তাঁর পরিবারবর্গকে আমরা সমবেদনা জানাচ্ছি।

## প্রেসিডেন্সি কলেজ ও ভারতের স্বাধীনতা

## অধ্যক্ষ ঘোষণাচতুর্দশ সিংহ

ভারতের স্বাধীনতা-সংগ্রামে প্রেসিডেন্সি কলেজের দান সম্বন্ধে কিছু লিখতে আমাকে অনুরোধ করা হয়েছে। কলিকাতা মহানগরীতে যে হিন্দু কলেজে প্রায় ১৩১ বছর আগে পূর্ব-ভারতের পাশ্চাত্য শিক্ষার গোড়াপত্তন হয়, যে শিক্ষার ফলে ভারতে নব ধরণের স্থষ্টি, যে শিক্ষায় আমাদের জাতীয়তাবাদের প্রথম উন্মেষ, সেই বে-সরকারী শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানের কলেজ-বিতাগটি পরবর্তীকালে (১৫ই জুন, ১৮৫৫) সরকারী প্রেসিডেন্সি কলেজে পরিণত হয়। এই কলেজের ছাত্র ও অধ্যাপক হিসাবে আমি এই প্রবন্ধ লিখতে অগ্রসর হয়েছি।

১৮১৭ সালের ২০শে জানুয়ারি তারিখে যখন হিন্দু-কলেজ প্রতিষ্ঠিত হয়, তার এক বৎসরের মধ্যেই তৎকালীন ভারতে ইংরেজের একমাত্র প্রতিদ্বন্দ্বী মার্বার্য-বাজশক্তিকে বিশেষভাবে খর্ব করা হয় এবং একটির পর একটি ক'রে ভারতের প্রায় সমস্ত প্রদেশগুলি (শুধু পাঞ্চাব ছাড়া) ইংরেজের করতলগত হয়। ঠিক এই সময়েই ইউরোপে জাতীয়তাবাদ

বিশেষ পরিপূর্ণ লাভ করে। উনবিংশ শতাব্দী ইউরোপের ইতিহাসে জাতীয়তাবাদের যুগ বল্লেও অত্যন্তি হবে না। এই মতবাদের ফলেই ইউরোপের নানাদেশে স্বেচ্ছাচার্যী রাজন্তুবর্গের ক্ষমতার হ্রাস হয় এবং গণতান্ত্রিক রাষ্ট্র গড়ে উঠতে থাকে।

ইউরোপের এই যুগের ভাবধারা ইংরেজি শিক্ষিত বাংগালী ও ইংরেজ-অধিকৃত অন্তর্গত প্রদেশবাসীর কাছে ইংরেজি শিক্ষা বাহন হিসাবে নিয়ে আসে। প্রথমে কিছু দিন এই শিক্ষা নব্য দলের (ইংরেজগুলোর) মধ্যে বিশেষ প্রকট ভাব সৃষ্টি করেছিল। ভারতের যা কিছু প্রাচীন সংস্কৃতি সবই খারাপ এবং ইংরেজদের সবই ভালো, এমনকি তাদের মধ্য খাওয়াটাও সভ্যতাব্যঙ্গক এমনি একটা ভাব তথমকার নব্য শিক্ষিত বাংগালীর আচার-ব্যবহারে স্পষ্টভাবে পরিলক্ষিত হয়। দীনবন্ধু মিত্রের (ইনি হিন্দু-কলেজের শেষ যুগের ছাত্র) “নিমে দন্ত” একেবারে কবির নিছক কলনা নয়। হিন্দু-কলেজের প্রথম যুগের ছাত্রদের মধ্যে এই রকম আনেক “নিমে দন্ত” দেখা যেতো। কিন্তু সৌভাগ্যক্রমে এই সব উচ্চ-খ্লতা বেশি দিন স্থায়ী হয়নি। ইংরেজের আচার ব্যবহারের প্রতি এই অঙ্গ ঝোক ক'রে যেতে সুরক্ষ হ'লো। তা'র বদলে দেখা দিল তীব্র জাতীয়তা-বোধ, যা ক্রমে স্বসংবন্ধ হ'য়ে জাতীয় আন্দোলনের পথ প্রসারিত ক'রলো।

এই জাতীয় আন্দোলন ক্রমে “আবেদন নিবেদনের” যুগ কাটিয়ে সক্রিয় এবং ব্যাপক হ'য়ে ওঠে, যা'র ফলে এবং কক্ষটা আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির সাহায্যে আমরা আজ স্বাধীনতা-মন্দিরের দ্বারে উপস্থিত হ'তে পেরেছি। ভারতের এই স্বাধীনতা-সংগ্রামে হিন্দু-কলেজ এবং প্রেসিডেন্সি-কলেজের যে সমষ্ট ছাত্র ও শিক্ষক বিশেষভাবে যোগ দিয়েছিলেন আজ শুধু তাঁদের কথাই ব'লব। আমাদের এই প্রতিষ্ঠান থেকে এই সব দেশসেবক সৈনিক বে'র হ'য়েছিলেন, এ আমাদের পরম গর্ব।

এই প্রসংগে যাঁর নাম সর্ব-প্রথমে উল্লেখযোগ্য তিনি রাজা রামমোহন রায়। রামমোহন হিন্দু-কলেজের ছাত্র, শিক্ষক বা কর্মকর্তা ছিলেন না, কিন্তু এই প্রতিষ্ঠানটির প্রতি তাঁর পূর্ণ সহযোগ ও সহায়ত্ব করেছিল। প্রতিষ্ঠাতারপে দাঁড়ালে পাছে সনাতনী হিন্দুরা কুকু হ'ন এই ভেবে তিনি পেছন থেকে পরোক্ষভাবে হিন্দু-কলেজের সাফল্য কামনা ক'রতেন। কি সাংসারিক দুর্নীতি অপসারণ, কি ধর্মসংস্কার, কি প্রতীচ্য বিজ্ঞান ও অন্তর্গত বিষয়ে শিক্ষাপ্রদান, কি স্বদেশপ্রীতি—সব বিষয়েই তিনি ছিলেন অগ্রণী। তাঁর স্বজ্ঞাতি-প্রীতির একটি নির্দশন ১৮২৭ সালের জুরী-আইনের বিরুদ্ধে আন্দোলন। এই আইনে খণ্টানের হিন্দুর বা মুসলমানের বিচারে জুরী হ'তে পারতেন কিন্তু খণ্টানের বিচারে হিন্দু বা মুসলমানকে এই অধিকার থেকে বঞ্চিত করা হয়।<sup>১</sup> ১৮২৮ সালের ১৮ই আগস্ট জে. ক্রসোর্ড নামে একজন ইংরেজকে তিনি যে চিঠি লেখেন তাঁতে জানতে পারা যায় যে ক্রি সাহেবাটুর মারফৎ

(১) কলেট—১৫৩ পৃষ্ঠা।

তিনি জুরী-আইনের বিরুদ্ধে বহু-স্বাক্ষর-সম্বলিত একখানি আবেদনপত্র পার্লামেন্টে দাখিল করেন।

গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রের প্রতি তাঁর কি গভীর শ্রদ্ধা ছিল তা আর একটি ছোট ঘটনা থেকে বেশ বোঝা যায়। বিলাত-যাত্রার পথে করাসী দেশের ১৮৩০ সালের “জুলাই রাষ্ট্র-বিপ্লবের” খবর পেয়ে তিনি বিশেষ আনন্দিত হন এবং এই রাষ্ট্র-বিপ্লবকে গণতন্ত্রের জয় ব'লে প্রচার ক'রতে তিনি কৃষ্টিত হননি।<sup>(১)</sup>

যামমোহনের পরেই ধাঁর নাম বিশেব ক'রে মনে পড়ে তিনি হিন্দু-কলেজের তরণ-বয়স্ক শিক্ষক হেমুরি মুই ভিভিন্নান ডিরোজিও। মাত্র ২১ বছর বয়সে ১৮২৮ সালের ম্যার্চ মাসে তিনি এই কলেজের শিক্ষক নিযুক্ত হন। স্কুল ও ইংরেজি সাহিত্যে স্বপঞ্চিত ব'লে তিনি এই বয়সেই খ্যাতি অর্জন ক'রেছিলেন। তাঁর জীবনী লেখকের মতে ডিরোজিওর পূর্ব বা পরবর্তীকালে ভারতের কোন দেশীয় শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানেই এমন কোনও শিক্ষক নিযুক্ত হন নি যিনি ছাত্রদের মধ্যে ডিরোজিওর মত প্রভাব বিস্তার করতে পেরেছেন। সত্যই ডিরোজিওর স্বাধীন চিন্তাধারা, ধর্মান্বক্তা ও চুৎমার্গের বিরুদ্ধে সংগ্রাম এবং স্বদেশপ্রীতি তাঁর ছাত্রবন্দকে বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করে। জাতিতে ফিরিংগি হলেও তিনি সর্ব-প্রথম (১৮২৭ সালে) স্বদেশী কবিতা লেখেন। কবিতাটি ইংরেজিতে লেখা। দ্বিজেন্দ্রনাথ ঠাকুর মহাশয়ের অমুবাদ থেকে কয়েক ছত্র উক্ত করা হ'ল—

“স্বদেশ আমার ! কিবা জোতির মঙ্গলী  
ভূষিত ললাটে তব ; অস্তে গেছে চলি  
সে দিন তোমার ; হায় ! সেই দিন যবে  
দেবতা সমান পুঁজি ছিলে এই ত্বে !  
কোথার সে বনাপন ! মহিমা কোথায় ?  
গগনবিহারী পক্ষী ভূমিতে মুটায়।”<sup>(২)</sup> ৩

হিন্দু-কলেজের শিক্ষক হিসাবে ডিরোজিওর প্রভাব বেশী দিন স্থায়ী হয়নি। তাঁর ছাত্রবন্দের সে-গুগে প্রচলিত হিন্দু ধর্মে অনাস্থা, গোমাংস ও শূকরের মাংস ভক্ষণ ও মহাপানে আসক্তি দেখে হিন্দু-কলেজের কর্মকর্তারা বিশেষ বিচলিত হন। এই সবগুলির জন্য তাঁরা ডিরোজিওর শিক্ষাকেই দারী করেন এবং ১৮৩১ সালের এপ্রিল মাসে ডিরোজিওকে পদচারণ করা হয়। প্রেসিডেন্সি কলেজ রেজিস্টারে আছে যে কলেজের কর্মাধ্যক্ষগণ এই সিদ্ধান্ত করার ডিরোজিও নিজেই অবসর গ্রহণ করেন।

ডিরোজিওর অপসারণ তৎকালীন নব্য বাংগালীদের মধ্যে বিশেষ চাঁপল্যের স্থাপ

(১) কলেট—১১৭ পৃষ্ঠা।

(২) বাগল—২৯ পৃষ্ঠা হইতে উক্ত।

করে। ১৮৩১ সালের হৈ নভেম্বর 'সমাচার পত্রিকায়' এ বিষয়ে নিম্নলিখিত বিবরণ প্রকাশিত হয়—

“পাঠকবর্গ অবগত আছেন যেঁ ড্রাজু নামক একজন এতদেশজাত ফিরিঙ্গি হিন্দু-কলেজের শিক্ষক ছিলেন। তিনি বালকদিগকে অসহপদেশ দ্বারা হিন্দুধর্মপথে গমন রোধ করিতে ইচ্ছুক হইয়াছিলেন—এ কথা রাষ্ট্র হওয়াতে কলেজ অধ্যক্ষেরা তাহাকে তৎকর্ষ্যচুক্যুত করেন।”<sup>৪</sup>

কর্মত্যাগের কয়েক মাসের মধ্যেই, ২৬শে ডিসেম্বর, ১৮৩১ সালে তাঁর মৃত্যু হয়। ডিরোজিওর স্বাধীন চিন্তা ও স্বদেশগ্রীতি<sup>৫</sup> তাঁর মৃত্যুর সংগেই বিলুপ্ত হয়নি। তাঁর ভাবধারা তাঁর পূর্ববর্তীকালের হিন্দু-কলেজের ছাত্রদের মধ্যে এবং তাঁর নিজ ছাত্রবৃন্দের ভেত্তা ছড়িয়ে পড়ে। এই প্রসংগে কৃষ্ণমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় (পরে বেগুরেণ কে, এম, বানান্দি নামে সুপরিচিত), কাশীপ্রসাদ ঘোষ, তারাঁদ চক্রবর্তী, দক্ষিণারঞ্জন মুখোপাধ্যায় ও রামগোপাল ঘোষের নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এরা সকলেই হিন্দু-কলেজের ছাত্র এবং ডিরোজিওর ভাবে অনুপ্রাণিত ছিলেন।

কৃষ্ণমোহন ডিরোজিওর ছাত্র। ১৮২৪ সাল থেকে ১৮২৯ সাল পর্যন্ত তিনি হিন্দু-কলেজে ছিলেন। খৃষ্টান ধর্মে দীক্ষিত হওয়ার পরেও তাঁর স্বদেশগ্রীতি অক্ষুণ্ণ থাকে। সুপণ্ডিত ও বহুভাষাবিদ কৃষ্ণমোহন জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত দেশের উন্নতিক্রমে সচেষ্ট ছিলেন। 'ইশ্বর্যা লীগ' নামক রাজনৈতিক প্রতিষ্ঠানের সংগে তাঁর যোগ ছিল। পরে তিনি 'ব্রিটিশ ইশ্বর্যা ন্যাসোসিয়েশনের' সভাপতি হন। তাঁর সময়ে এটি রাজনৈতিক সভা ছিল, পরে জমিদারদের স্বার্থবক্ষণের সভায় পর্যবসিত হয়।

কাশীপ্রসাদ হিন্দু-কলেজে ১৮২১ সাল থেকে ১৮২৯ সাল পর্যন্ত ছিলেন। ইনি সর্ব-প্রথম বাংগালী যিনি ইংরেজি খবরের কাগজ প্রকাশ করেন। সংবাদপত্রখনির নাম “দি হিন্দু ইণ্টেলিজেন্সার” (The Hindu Intelligencer)। তারাঁদ ডিরোজিওর সহয়েই হিন্দু-কলেজে পড়তেন কিন্তু তিনি তাঁর ছাত্র নন। তারাঁদ রাজা রামমোহনের দক্ষিণ হস্ত ছিলেন। ১৮৪৩ সালের ২০শে এপ্রিল তাঁরিধে রামগোপাল ঘোষের সহযোগে তিনি 'বেংগল ব্রিটিশ ইশ্বর্যা সোসাইটি' নামে একটি রাজনীতিমূলক সভা স্থাপন করেন। এই সভা বেশী দিন স্থায়ী হয়নি।

দক্ষিণারঞ্জনও ডিরোজিওর ছাত্র। ডিরোজিওর আর এক ছাত্র রসিকশাল মল্লিকের সহযোগে তিনি “জ্ঞানার্থৈষণ পত্রিকা” প্রকাশ করেন। ক্রমে ক্রমে এই কাগজ

(৪) সংবাদপত্রে সেকালের কথা, [ ২য় খণ্ড ], ৩২ পৃষ্ঠা।

(৫) ভারতবর্ষকেই তিনি নিজের দেশ ব'লে শুন্দি করতেন। তৎকালীন ও তৎপরবর্তীকালের অধিকাংশ ফিরিয়গির মত তিনি “মোদের বিলাতের” পক্ষপাতী ছিলেন না।

নব্য দলের রাজনৈতিক মুখ্যত্ব হ'য়ে দাঢ়ায়।<sup>১৩</sup> দক্ষিণারঞ্জন ঘোষনে উগ্র রাজনৈতিক ছিলেন। তাঁর বক্তৃতা তৎকালীন ইংরেজ খবরের কাগজওয়ালাদের মধ্যে বিশেষ চাঞ্চল্যের স্ফট ক'রেছিল। কিন্তু সে যুগের উগ্রপন্থী রাজনীতিক ইংরেজের সংগে ভারতের সম্বন্ধ ছিপ্প ক'রতে চাইতেন না। বয়োবৃদ্ধির সংগে সংগে দক্ষিণারঞ্জনের রাজনৈতিক উগ্রতা কমে যায়। সিপাহী-বিদ্রোহের সময় অযোধ্যা-প্রদেশে ইংরেজদের বিশেষ সাহায্য করার তিনি ঐ প্রদেশের একজন তালুকদার হন এবং 'রাজা' উপাধি পান। তিনিই লঞ্চোএর ক্যানিং কলেজের (যাহা এখন লঞ্চো-বিশ্ববিদ্যালয়ে পরিণত হয়েছে) প্রকৃত প্রতিষ্ঠাতা। ঐ-প্রদেশের জমিদারদের সংস্বরূপ করবার উদ্দেশ্যে তিনি "জাউধ তালুকদার এ্যাসোসিয়েশন" স্থাপন করেন। এইটিই অযোধ্যা-প্রদেশের প্রথম রাজনীতিমূলক প্রতিষ্ঠান। এই প্রতিষ্ঠানটি ছিল বর্তমান 'ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান এ্যাসোসিয়েশনেরই' অন্তর্গত।

এই যুগের হিন্দু-কলেজের ছাত্রদের মধ্যে রামগোপাল ঘোষই<sup>১৪</sup> সর্বাপেক্ষা প্রসিদ্ধি লাভ করেন। ডিরোজিও হিন্দু-কলেজ ছাড়বার এক বৎসরের মধ্যেই তিনিও ঐ কলেজ ত্যাগ করেন। কর্ম-জীবনে তিনি ক'লকাতার একজন বিশিষ্ট সওদাগর হ'য়ে উঠেন। তিনি মেসাস' কেলসল ঘোষ এ্যাণ্ড কোম্পানীর (Messrs. Kelsall Ghose & Co.) অংশীদার ছিলেন। তাঁর বাধ্যতামূলক জন্ম ইংরাজের। তাঁকে "ইণ্ডিয়ান ডিমিস্টিনিস" ব'লতেন। বৰ্দেশরাসীর উন্নতির জন্ম তাঁর এই বাধ্যতামূলক সম্ব্যবহার করতে তিনি কখনো দুষ্টি হননি।

হিন্দু-কলেজের পরবর্তী যুগের যে সব ক্রতিচ্ছাত্র দেশসেবায় আত্মনিরোগ করেন তাঁদের সর্বাঙ্গিন্য ছিলেন রাজনারায়ণ বস্তু। তিনি ছিলেন একাধাৰে সমাজ সংস্কারক ও জাতীয়তাবাদী। প্রথম যুগের ইংরেজি শিক্ষিতদের মধ্যে যে ইংরেজি আচার-ব্যবহারের দিকে বোঁক ও মত্পান প্রচলিত ছিল তা' নিবারণের জন্ম তিনি বিশেষ চেষ্টা করেন। ১৮৫১ হইতে ১৮৬৬ সাল পর্যন্ত তিনি মেদিনীপুরের সরকারী কলেজের প্রধান শিক্ষক ছিলেন। সরকারী চাকুরেদের কোনও রকম গণ-আন্দোলনে ঘোগদান করা আমাদের যুগে যে নিষিদ্ধ হয়, রাজনারায়ণের সময়ে, এমন কি বংকিমচন্দ্রের সময়েও তা' ছিল না। রাজনারায়ণ ১৮৬১ সালে জাতীয় গৌরব সম্পাদনী সভা নামে একটি প্রতিষ্ঠান মেদিনীগুৰে স্থাপন করেন। এই সভার সামাজিক একটি নির্যম থেকেই রাজনারায়ণের জাতীয়তাবোধের আভাস পাওয়া যায়। এখন পর্যন্ত আমাদের কথা-বার্তায় যে ইংরেজি ও বাংলা কথার মিশ্রণ দেখতে পাই, রাজনারায়ণের সময়ে এটা অতিমাত্রায় ছিল। মাতৃভাষার সংগে বিদেশী ভাষার এই ব্যবহার তাঁর জাতীয়তাবোধকে ব্যথিত করত।

তাই তিনি নিয়ম করলেন যে তাঁর সভায় কোন সভ্য যদি বাংলা কথার মধ্যে ইংরেজি কথা ব্যবহার করেন তবে প্রত্যেকটি ইংরেজি কথার জন্য তাঁকে এক পয়সা ক'রে জরিমানা দিতে হবে।

রাজনারায়ণের 'জাতীয় গৌরব সম্পাদনী সভাকেই' প্রস্তাবে বাংলার সর্ব-প্রথম জাতীয় প্রতিষ্ঠান বলা যেতে পারে। তারাঁচন্দ চক্রবর্তীর 'বেংগল ব্রিটিশ ইণ্ডিয়ান সোসাইটি' অন্তর্ভুক্ত সভাই লোপ পায়, কিন্তু রাজনারায়ণের সভাই তৈরি বা হিন্দু-মেলার পুষ্টি ক'রে আমাদের জাতীয় জীবনে এক নব যুগ এনে দেয়।

নবগোপাল মিত্র ছিলেন হিন্দু-মেলার প্রাণ ও প্রাধান কর্মী। খুব সন্তুষ্ট মিত্র মহাশয় হিন্দু-কলেজের ছাত্র নন, কারণ প্রেসিডেন্সি কলেজ রেজিস্টারে তাঁর নাম পাই নি। কিন্তু ঐ সভার প্রথম বৎসরের অধিবেশনের সম্পাদক গণেন্দ্রনাথ ঠাকুর হিন্দু-কলেজের শেষ যুগের ছাত্র। সভার উদ্দেশ্য জানানোর জন্য তিনি বলেন, “আমাদের এই মিলন সাধারণ ধর্ম-কর্মের জন্য নহে, কোন বিষয় স্থথের জন্য নহে, কোন আমোদ-প্রমোদের জন্য নহে, ইহা স্বদেশের জন্য—ইহা ভারত-ভূমির জন্য”<sup>১</sup>। মেলায় আর একটি উদ্দেশ্য ছিল ইংরেজের মুখাপেক্ষী না থেকে—আমাদের আত্মনির্ভরশীল হওয়া। দেশের কুটীর-শিল্পের, চার-কলার (চিরাংকন প্রভৃতির) ও কৃষিজাত দ্রব্যের উন্নতিসাধন এবং দেশবাসীর স্বাস্থ্যার্থিতের জন্য হিন্দু-মেলার চেষ্টা—এই আত্মনির্ভরশীলতা ধোকেই আসে। হিন্দু-মেলার কর্তৃপক্ষের মধ্যে রাজনারায়ণ বস্তু, দিগন্বর মিত্র (পরে ‘রাজা’), প্যারাইচরণ সরকার, যতীন্দ্রমোহন ঠাকুর (পরে “সার”), দ্বিতীয় মিত্র, গোপাল লাল মিত্র প্রভৃতি হিন্দু-কলেজের বহু প্রাক্তন ছাত্রের নাম দেখতে পাই। প্রতি বৎসর—হিন্দু মেলার অধিবেশনের প্রারম্ভে যে জাতীয় সংগীত গাওয়া হ'ত, সেটি হিন্দু-কলেজের শেষ যুগের ছাত্র সত্যেন্দ্রনাথ ঠাকুর মহাশয়ের রচনা। গানটির প্রথম দুই ছুত এই—

“মিলে সবে ভারত-সন্তান, একতান মনঃপ্রাণ, গাও ভারতের যশোগান।

ভারত-ভূমির তুল্য আছে কোন স্থান? কোন অদ্বি হিমাদ্বি সমান?”

এই হিন্দু-মেলা যার ভাবে প্রণোদিত, সেই রাজনারায়ণকে অধ্যাপক যদুনাথ সরকার মহাশয় “ভারতের জাতীয়তাবাদের জনক” (Father of Indian Nationalism) আখ্যা দিয়েছেন।

রাজনারায়ণের কথা-গুস্থিগে তাঁর অক্ষতিম বক্তু ও হিন্দু-কলেজের সহপাঠী, বাংলার অমিত্রাক্ষর ছন্দের প্রবর্তক মহাকবি মধুসূদন দত্তকে মনে পড়ে। খৃষ্টান ধর্ম গ্রহণের

(১) বাংলা—১০১ পৃষ্ঠা হইতে উক্ত।

পৰ তাঁর নামের আগে 'মাইকেল' কথাটি জুড়ে দেওয়া হয়। তিনি আচাৰ-ব্যবহার ও পোষাক-পরিচ্ছন্নে সাহেবী ভাবাপৱ হ'লেও, বংগ-ভাষা ও বংগ-ভূমিৰ প্রতি তাঁৰ শৰ্কাৰ ছিল অপৰিসীম। রাজা রামমোহনেৰ গ্রাম তিনিও জাতিগত বৈষম্যেৰ বিৰুদ্ধে দণ্ডযমান হন। হিন্দু-কলেজ ছেড়ে তিনি যথন বিশ্বপদ্ম কলেজে যান তখন সেখানে ইউরোপীয় ও এণ্ডেশীয় খৃষ্টান ছাত্রদেৱ মধ্যে পরিচ্ছন্ন ও ব্যবহার বিষয়ে বৈষম্যমূলক আচরণেৰ নিয়ম থাকাৰ তাৰ বিৰুদ্ধে কলেজেৰ কৰ্তৃপক্ষেৰ নিকট প্ৰতিবাদ কৰেন। ফলে তিনি বিশ্বপদ্ম কলেজ ত্যাগ কৰ'তে বাধ্য হন।

হিন্দু-কলেজেৰ ছাত্রগণেৰ মধ্যে যে স্বাধীন চিন্তা ও স্বাধীনতাৰ স্পৃহা জেগে ওঠে, দেই ভাৰ-ধাৰাই প্রেসিডেন্সি কলেজেৰ ছাত্রার আৱও ব্যাপক ও সক্রিয় হ'য়ে উঠেছে। এই আলোচনায় যাঁৰ নাম সৰ্বপ্রথমে মনে পড়ে তিনি আমাদেৱ গন্ত-দাহিত্য-সন্দাট বংকিমচন্দ্ৰ। ইনি ১৮৫৮ সালে প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে বি-এ পৰীক্ষা পাশ কৰেন। কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়েৰ প্ৰথম বছৱেৰ বি-এ পৰীক্ষায় যে দুইজন ছাত্ৰ পাশ কৰেন বংকিম তাঁদেৱ মধ্যে একজন। ঐ বছৱে তিনি ডেপুটি ম্যাজিস্ট্ৰেট নিযুক্ত হন। এই চাকৱীই ছিল সেই সুগে ভাৱতবাসীৰ পক্ষে সবচেয়ে বড় চাকৱী। কিন্তু এই সুৱারী চাকৱী কৰা সত্ত্বেও তাঁৰ যা কিছু শ্ৰেষ্ঠ সম্পদ, কি উপন্যাসে কি রাষ্ট্ৰ-জ্ঞানে, কি ইতিহাসে, কি ধৰ্মতত্ত্বে, সমস্তই তিনি দেশকে দিয়ে গেছেন।

তাঁৰ সব চেয়ে বড় দান তাঁৰ 'আনন্দমঠ' আৱ 'বন্দেমাতৱ' গান। 'আনন্দমঠ' যথন লেখা হয় তখন আমৱা হিন্দু-মেলাৰ যুগ কাটৱে প্ৰাপ্ত ভাৱতবৰ্দ্ধীৰ ভাতীৰ মহাসম্মেলনেৰ (কংগ্ৰেসেৰ) যুগে এসে পৌছেছিঃ। এই সন্ধিক্ষণে 'আনন্দমঠ' আকাশিত হওয়ায় বাংগালীৰ মনে নৃতন আশাৰ উদ্দীপনা এনে দিল। 'আনন্দমঠে' এবং বংকিমেৰ আৱও কয়েকখনি উপন্যাসেৰ যে অংশ মুসলমান বিবেছেৰ প্ৰমাণ ব'লে সাধাৱণতঃ ধৰা হয় বস্তুতঃ তা' এক ধৰ্মাবলম্বী ভাৱতবাসীৰ অন্ত ধৰ্মাবলম্বী ভাৱতীৱেৰ প্ৰতি বিদ্যে নয়—যে জাতি আমাদেৱ স্বাধীনতা হৱণ ক'বৈছে এবং যাৱা আমাদেৱ স্বাধীনতা লাভেৰ অন্তৱ্যায় তাদেৱ প্ৰতিই বিদ্যে। কবি ওঁজেঙ্গালও (ইনি ১৮৮৪ সালে প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে এম-এ পাশ কৰেন) ভাৱতবাসী ও ইংৰেজেৰ মধ্যে বিচাৰ-বৈষম্য তাঁৰ "ইঁৱান দেশেৰ কাজি" কৰিতাম ঠিক এই ভাৱেই ব্যক্ত কৰেছেন। তাই, আকাশিত হওয়াৰ সংগে সংগেই 'আনন্দ-মঠ' বাংগালীৰ এত প্ৰিয় হ'য়ে ওঠে। আৱ সেই অসাৰ সংগীত 'বন্দে মাতৱ' যা আমাদেৱ দেশ-মাতৃকাৰ পূজাৱ মূলমন্ত্ৰ, তা তিৰদিনই বংকিমকে অমৱ ক'ৱে রাখবে।

যে-বছৱ বংকিম প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে বি-এ পাশ কৰেন তাৰ ঠিক পৱেৱ বছৱেই হেমচন্দ্ৰ এই কলেজ থেকে বি-এ পৰীক্ষাৰ উত্তীৰ্ণ হন। তাঁৰ কবিত্বশক্তি দিয়ে তিনি আমাদেৱ স্বাধীনতা-সংগ্ৰামেৰ সৈনিকদেৱ আৱও বলশালী ক'ৱে যা'ন। তাঁৰ

‘ভারত-সংগীত’ কবিতাকে জাতীয় সংগীতের পর্যায়ে ফেলা যেতে পারে। ‘বন্দে মাতরম্’ প্রকাশিত হওয়ার দশ বৎসর আগে কবিতাটি মাইকেলের বক্তু ও হিন্দু-কলেজের সহপাঠী ভূদেব মুখোপাধ্যায়ের “এডুকেশন গেজেটে” প্রকাশিত হয়। ভূদেববাবু সরকারী চাকুরে ছিলেন। এই কবিতাটি প্রকাশের জন্য গভর্নেন্টের কাছে তাঁকে কৈফিয়ৎ দিতে হয়েছিল।<sup>১</sup>

হেমচন্দ্র কলেজ ছাড়বার দশ বছরের মধ্যে শ্রীযুক্ত দিজেন্দ্রলাল রায় এই কলেজে আসেন। তাঁর কথা আগেই একটু বলা হয়েছে। ষষ্ঠেশী-যুগে নাট্যকার হিসাবে ইনি বিশেষ খ্যাতি লাভ করেন। জাতীয় সংগ্রামে তাঁর প্রকৃষ্ট দান তাঁর সংগীত। তাঁর ‘বংগ আমার, জননী আমার’ ও ‘বেদিন সুনীল জলধি হইতে’ গান দুইটির স্থান আমাদের ছাত্র-জীবনে ‘বন্দেমাতরম্’-এর ঠিক নীচেই ছিল।

বংকিমচন্দ্রের সমসাময়িক লেখকদের মধ্যে প্রেসিডেন্সি কলেজের আর একজন কৃতি ছাত্র রমেশচন্দ্র দত্ত। ইনি ১৮৬৬ সালে এই কলেজ থেকে এফ-এ পরীক্ষার দ্বিতীয় স্থান অধিকার করে বিলাত যাত্রা করেন। সেখানে সিভিল সার্ভিস পরীক্ষায় তৃতীয় স্থান অধিকার করেন এবং এদেশে সিভিলিয়ান নিযুক্ত হন। আমাদের স্বাধীনতা অর্জনে তাঁর দান ঔপন্যাসিক হিসাবে নয়, ভারতের অর্থনৈতিক ইতিহাসের জনক বলে। দাদাভাই নোরোজী তাঁর ‘দারিদ্র্য ও ভারতের ইংরেজের অবোগ্য শাসন’ (Poverty and Un-British Rule in India) নামে পুস্তক রচনা করেন; সেই বইএর ভাবটি নিয়ে রমেশচন্দ্র তাঁর ‘ইংরেজ আমলের প্রারম্ভে ভারতের অর্থনৈতিক ইতিহাস’ (Economic History of Early British India) ও ‘ভিক্টোরিয়া যুগে ভারতবর্ষ’ (India in the Victorian Age) নামক দুইখানি পুস্তকে ইংরেজের অর্থনৈতিক শোষণ প্রণালী বিশদভাবে ব্যাখ্যা করেন। শেষ জীবনে তিনি একজন বিশিষ্ট জাতীয়তাবাদী বলে খ্যাতি লাভ করেন। ১৮৯৯ সালে লক্ষ্মী সহরে ভারতের জাতীয় মহাসম্মেলনের বে অধিবেশন হয় তাই সভাপত্রিকাপে তিনিই সর্বপ্রথমে গমতন্ত্রমূলক শাসন (Government by the people) দাবী করেন।

এই সময়ে প্রেসিডেন্সি কলেজের আর একজন বিশিষ্ট ছাত্র ছিলেন আনন্দমোহন বসু। ইনি ১৮৬৩ থেকে ১৮৬৮ সাল পর্যন্ত এই কলেজ থেকে এফ-এ, বি-এ এবং এম-এ পরীক্ষায় প্রথম স্থান অধিকার করেন এবং ১৮৬৯ সালে প্রেমচান্দ রায়চান্দ বৃক্ষি লাভ করেন। এই সময়ে অঙ্গ কিছুদিনের জন্য তিনি প্রেসিডেন্সি কলেজের তৎকালীন ইঞ্জিনিয়ারীঃ-বিভাগে অংক-শাস্ত্রের অধ্যাপক নিযুক্ত হন। তিনি ১৮৭০ সালে বিলাতে যান। সেখানে তিনি কেশ্মুজ বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রথম ভারতবাসী র্যাংলার হন (1st class in Mathematics

Tripos)। পরে ব্যারিস্টারি পাশ ক'রে দেশে ফেরেন। বিলাতে থাকতেই তাঁর বক্তৃতা করবার ক্ষমতা বিশেষ স্বৰ্পণ হ'য়ে গঠে। মিস্টার ফসেট তাঁকে “ভারতবর্ষীয় ফ্র্যাডস্টোর” আখ্যা দিয়ে বলেন যে তাঁর মত ছয়জন স্বক্তা বিলেতের হাউস অফ কমন্সে পাওয়া কঠিন। অন্ন দিনের মধ্যেই তিনি কলিকাতার একজন লক্ষপ্রতিশ্ঠ ব্যারিস্টার হন, কিন্তু তাঁর অর্থ ও শক্তি তিনি শিক্ষা বিস্তার (তিনি ক'লকাতার সিট কলেজের প্রতিষ্ঠাতা) ও রাজনৈতিক উন্নতিকল্পে নিয়োগ করেন। ১৮৯৮ সালে মাদ্রাজে ভারতীয় জাতীয় মহাসম্মেলনের যে অধিবেশন হয় তাতে তিনি সভাপতিত্ব করেন।

উমেচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়, সুরেন্দ্রনাথ ও আরও দ্রু-এক জন ছাড়া যে সব বাংগালী ভারতীয় জাতীয় মহাসম্মেলনের সভাপতিত্ব ক'রেছেন তাঁরা সকলেই প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র ছিলেন। সার রাসবিহারী ঘোষ তাঁদের মধ্যে একজন। ১৮৬১ সাল থেকে ১৮৬৭ সাল পর্যন্ত তিনি এই কলেজের ছাত্র ছিলেন। প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকেই তিনি এফ-এ পরীক্ষায় প্রথম স্থান, বি-এ পরীক্ষায় দ্বিতীয় স্থান ও এম-এ পরীক্ষায় প্রথম বিভাগে প্রথম স্থান অধিকার করেন। এই কলেজ থেকেই তিনি বি-এল প্রথম বিভাগ প্রথম স্থান অধিকার করেন। তাঁর সময়ে এই কলেজেই একটি আইন বিভাগ ছিল। ইংরেজি সাহিত্যে ও আইনে তাঁর পাণ্ডিত্য ছিল অসাধারণ। তাঁর অসামান্য প্রতিভা ও বিপুল অর্থরাশি তিনি দেশ মাতৃকার পুঁজায় নিবেদন করেন। তাঁর নির্ভীকতার একটি নির্দশন ১৯০৫ সালে ১০ই মার্চে তাঁর টাউনহলের বক্তৃতায় পাওয়া যাবে। লর্ড কার্জন ক'লকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের চান্সেলার হিসাবে বাংসরিক সমাবর্তন সভার ১৯০৫ সালের ১১ই ফেব্রুয়ারি তারিখে সমগ্র এশিয়াবাসীকে ‘বিখ্যাবাদী ও কগটাপ্রিয়’ আখ্যা দেন। রাসবিহারীর বক্তৃতা তারই প্রত্যুষ্ম। এরপ বক্তৃর সাহস ও তেজস্বিতা আজকাল অনেকের কাছে হ্যাত অতি সাধারণ জিনিষ ব'লে মনে হতে পারে কিন্তু ৪২ বছর আগে বড়লাট বাহাদুরের আচরণের বিরুদ্ধে প্রকাশ সভায় প্রতিবাদ করা অনেকের পক্ষেই দৃঃস্বপ্ন ছিল। রাসবিহারী পর পর দ্বিবার ১৯০৭ ও ১৯০৮ সালে জাতীয় মহাসম্মেলনের সভাপতি হন। তাঁর সমস্ত সংক্ষিত অর্থ—গ্রাম ৪৪ লক্ষ টাকা—তিনি বিভিন্ন জাতীয় শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের মধ্যে বিতরণ করেন। তরুণ্যে বিজ্ঞান-শিক্ষা ও অনুশীলনের জন্য ক'লকাতা বিশ্ববিদ্যালয়কে ২২ লক্ষ ৫০ হাজার টাকা ও বাংলার জাতীয় শিক্ষা পরিষদকে (National Council of Education, Bengal) ২০ লক্ষের ওপর টাকা দেন।<sup>(১)</sup>

রাসবিহারী সমসাময়িক প্রেসিডেন্সি কলেজের আর একজন ছাত্র তারকনাথ পালিত (পরে ‘সার’)। বাঙালীগঞ্জ সার্কুলার রোডস্টিত তাঁহার স্বরূহ আবাসগৃহ ও বিশৃঙ্খ জমিথেও এবং নগদ বহু লক্ষ টাকা বিজ্ঞান শিক্ষা এবং উহা দেশের শিল্পে প্রয়োগের জন্য

(১) এই অর্থেই যাদবপুর ইঞ্জিনিয়ারিং ও টেকনিক্যাল কলেজ প্রতিষ্ঠিত হ'য়েছে।

ক'লকাতা বিশ্ববিদ্যালয়কে দান করেন। আজীবন সঞ্চিত অর্থ তিনি এইভাবে দেশ-মাতৃকার পূজার নিবেদন করেন।

প্রেসিডেন্সি কলেজের আর একজন স্বীকৃত ছাত্র সাব আশুতোষ মুখ্যোপাধ্যায়। ১৮৮১ সাল হইতে ১৮৮৮ সাল পর্যন্ত তিনি এই কলেজে অধ্যয়ন করেন এবং এক-এ পরীক্ষায় তৃতীয় স্থান, বি-এ এবং এম-এ পরীক্ষায় নিজ বিষয়ে প্রথম স্থান অধিকার করেন। তাঁর প্রধান কীর্তি কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ে মৌলিক গবেষণার দ্বারা উচ্চ শিক্ষ। বিস্তার এবং বাংলা ভাষাকে বিশ্ববিদ্যালয়ের তাঁর আয় অধিকারের ব্যবস্থা করা। এরকারী চাকুরে হওয়া সহ্যে তিনি যে কিরণ স্বাধীনচেতা ছিলেন তাঁর একটি দৃষ্টান্ত পূর্ববাংলার লাট সাব ব্যাম্ফাইল্ড ফুলারের শিক্ষাবিষয়ক একটি নির্দেশ অন্তর্ভুক্ত করা। ফুলার সাহেব স্বদেশিকার অভিযোগে পূর্ববাংলার কোন একটি উচ্চ ইংরেজি বিদ্যালয়ের নাম কেটে দিয়ে বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রবেশিকা পরীক্ষা দেওয়ার অধিকার চিরকালের জন্য বঞ্চিত ক'রতে চান। যদিও তখন বিশ্ববিদ্যালয়ে সাহেব ও তাঁর আশুতোষ অনেক সদস্য ছিলেন, আশুতোষ-পরিচালিত বিশ্ববিদ্যালয় মে আদেশ গ্রাহ করে নাই। ফুলার এর পর পদত্যাগ করেন।

প্রথম মহাযুদ্ধের সময় যে সব বাংগানী ছাত্রকে অস্তরীয় অর্ধাং বিনা বিচারে আটক রাখা হয় তাদের উচ্চ শিক্ষার ব্যবস্থা করা ছাত্রবৎসল আশুতোষের আর একটি বিশেষ প্রশংসনীয় কাজ। একটা দৃষ্টান্ত না দিলে তাঁর এই কাজের গুরুত্ব আজকের দিনে কেউ কেউ হ্রাস বুঝতে পারবে না। প্রেসিডেন্সি কলেজের যে সব ছাত্র বিনা বিচারে আটক হন তার্যায়ে শীঘ্ৰে হৰিশচন্দ্ৰ সিংহ একজন। ইনি এই কলেজ থেকে ১৯১৩ সালে আই-এসপি পরীক্ষায় দ্বিতীয় স্থান এবং ১৯১৫ সালে বি-এসসি পরীক্ষায় প্রথম বিভাগে প্রথম স্থান অধিকার করেন। পরে অস্তরীয় অবস্থা থেকে ছাড়া পেয়ে ১৯১৯ সালে ইউনিভার্সিটি কলেজ অক্সফোর্ড থেকে কলিত অংকণাস্ত্রে এম-এসসি পরীক্ষায় প্রথম বিভাগে প্রথম স্থান অধিকার করেন। একপ কৃতী ছাত্রের ভবিষ্যৎ সম্পূর্ণ নষ্ট হয়ে যেতো যদি আশুতোষ দৃঢ়ভাবে স্থায় বিচারের দাবী করে তাঁকে পড়তে ও পরীক্ষা দেওয়ার স্বয়েগ না দিতেন।

এইরূপ ছাত্রদের প্রতি পুলিশ কর্তারা কিরণ অন্যায় আচরণ করতেন তা ১৯১৬ সালের মডার্ণ রিভিউ পত্রিকায় ‘কনডেম্নড আনহার্ড’ (Condemned Unheard) প্রবক্ষে বিস্তৃতভাবে বর্ণনা করা হইয়াছে। প্রবক্ষটি একজন সর্বোচ্চ বিদ্বান এবং বিশ্বাত শিক্ষান্তর লেখা। ইনিও প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে সর্বোচ্চ পরীক্ষাগুলি পাশ করেন এবং এই কলেজে কিছুদিন অধ্যোপনা করেন।

১৯০৫ সালে বংগব্যবচ্ছেদের সংগে সংগে সমগ্র ভারতব্যাপী এক বিরাট গণ-আন্দোলন আৱস্থা হয়। এই আন্দোলনের প্রধান কেন্দ্র ছিল বাংলা দেশ। সেখানে প্রবল দমননীতি ও পুলিশরাজের প্রবর্তন হ'লো। এবং সংগেই দেখা দিল গুপ্ত-সমিতি ও বোমার বড়বস্তু। এই রকম গুপ্ত-সমিতি প্রেসিডেন্সি কলেজের তৎকালীন ছাত্রদের উপর কোন

প্রভাব বিস্তার করেনি এ কথা বললে সত্যের অপসারণ হবে। দৃষ্টিস্ত স্বরূপ এই কলেজের একজন মেধাবী ছাত্রের নাম এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে। ইনি শ্রীযুক্ত শশীলচন্দ্র সেন। আলিপুরের বোমার মামলায় ছাড়া পেরে ইনি লেখাপড়ায় মন দেন এবং ১৯১৩ সালের আই-এসসি পরীক্ষায় প্রথম স্থান অধিকার করেন। ১৯১৩ থেকে ১৯১৫ সাল পর্যন্ত তিনি এই কলেজে পড়ে বি-এসসি পরীক্ষায় পাশ করেন কিন্তু কলেজ ছাড়বার আগই তিনি গুপ্ত-সমিতিতে যোগ দেন। পরে গুপ্ত-সমিতিরই একজন সহকর্মীকে দাঁচাতে গিয়ে পুলিশের গুলিতে জীবন হারান। গুপ্ত সমিতির আরও কয়েক জন ছাত্র আংমাদের ছাত্রজীবনে এই কলেজেই পড়তেন। তাঁরা সকলেই জীবিত স্বতরাং তাঁদের নামোরেখ আশোভন হবে।

এই কলেজের স্বদেশীযুগের যে সব ছাত্র পরবর্তীকালে স্বাধীনতা সংগ্রামে প্রকাশ-ভাবে যোগ দেন শ্রীযুক্ত রাজেন্দ্র প্রসাদ তাঁদের অন্ততম। ইনি ১৯০২ থেকে ১৯০৭ সাল পর্যন্ত এই কলেজে পড়ে বিশেষ কৃতিত্বের সঙ্গে এফ-এ, বি-এ ও এম-এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। সৌভাগ্যক্রমে ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামে তাঁর দান এখনও শেষ হয়নি। তাঁর সমস্ক্রে এবং প্রেসিডেন্সি কলেজের অস্থান ছাত্র ও শিক্ষকগণ যাঁদের স্বদেশীতের উদ্যোগে এখনও সম্পূর্ণ হয়নি তাঁদের কথা এ প্রক্ষেপে উল্লেখ ক'রলাম না। এখানে একটা কথা বলা বোধ হয় অপ্রাসংগিক হবে না। বাংলার বর্তমান প্রধান মন্ত্রী ডাঃ প্রফুল্লচন্দ্র যোধ ১৯১৯ সালের জানুয়ারি থেকে ঠিক এক বছর এই কলেজে রসায়ন বিভাগে শিক্ষক হিসেন।

এই যুগের প্রেসিডেন্সি কলেজের একজন শিক্ষক ও একজন ছাত্রের কথা বলেই আমার এই নামের তালিকা শেষ ক'রবো। যে শিক্ষকের কথা বলতে চাই তিনি আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র বায়। ইনি ১৮৮৯ থেকে ১৯১৬ সাল পর্যন্ত এই কলেজের রসায়নের অধ্যাপক ছিলেন। ডিরোজিওর পরে এই প্রতিষ্ঠানের আর কোন শিক্ষক নিজের ছাত্রদের এবং ছাত্রস্থানীয়দের উপরে এত বেশী প্রভাব বিস্তার করতে পারেন নি। যৌবনে যে স্বদেশিকতা-মন্ত্র তিনি গ্রহণ করেন, জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত তা তিনি পালন করেন। সরকারী চাকুরী থেকে অবসর নিয়ে তিনি ভারতের স্বাধীনতা সংগ্রামে প্রকাশ ভাবে যোগ দেন।

আর যে ছাত্রাচার কথা বলতে চাই তিনি নেতাজী স্বতারচন্দ্র। ১৯১৩ থেকে ১৯১৬ সাল পর্যন্ত তিনি এই কলেজের ছাত্র ছিলেন। আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র এবং নেতাজী স্বতারচন্দ্রের কথা প্রত্যেক ভারতবাসী জানেন। সে কথার পুনরাবৃত্তি নিষ্পত্তি নিষ্পত্তি। এই প্রতিষ্ঠানের যে ছাত্রবৃন্দ ভারতের প্রাধীনতা অপসারণের জন্য সময়োপযোগী ব্যবস্থা করেছেন তামধ্যে স্বতারচন্দ্রের দানাই সবচেয়ে কার্যকরী হয়েছে। আজাদ হিন্দ ফৌজের সংগঠন ও তাদের কার্যকলাপ দেখে বিচক্ষণ ইংরেজ-জাতির এই ধারণা হ'ল যে আর ভারতীয় সৈন্যের সাহায্যে ভারতবর্ষকে পরামীন রাখা চলবে না। এই কারণেই হো'ক বা ইংরেজের অধৈনেতিক

দুর্গতির জগ্নেই হোক বা আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির ফলেই হোক, অথবা এই সমস্ত কারণের সমবেত ফলক্রপেই হোক, ভাবত আজ স্বাধীনতার ঘারে উপস্থিত ।

যতদিন আমাদের দেশের অধিকাংশ লোকই অজ্ঞতা ও কুসংস্কারে আচ্ছাদিত থাকবে, যতদিন তারা সামাজের দুর্নীতির উৎপীড়নে ও কঠোর দারিদ্র্যে জর্জরিত হ'বে, ততদিন দ্যুতে হ'বে আমরা প্রকৃত স্বাধীনতা লাভ করিনি । এই পূর্ণাংগ স্বাধীনতার জগ্নেই এই প্রতিষ্ঠানের প্রাক্তন ছাত্রসূন্দর তাদের জ্ঞান, নিষ্ঠা ও সমগ্র কর্মশক্তি নিয়োজিত করেছেন । প্রেসিডেন্সি কলেজের বর্তমান ও ভবিষ্যৎ ছাত্রসূন্দর যেন তাদের প্রতিষ্ঠানের এই শৌরবময় ইতিহাসের কথা সব্দা স্মরণ রাখে । শুধু বাকচাতুরী অথবা সামরিক উত্তেজনাবশে কাজ করলে দেশের স্বাধীনতা বক্ষা হয় না । দেশের স্বাধীনতা পূর্ণাংগ ও অটুট রাখতে হলে চাই অসীম জ্ঞান, অবিচলিত নিষ্ঠা ও অক্লান্ত কর্মশক্তি । আমার দ্বিতীয় বিশ্বাস যে এই তিনটির যাতে কথনও অভাব না হয়, প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্ররা নীরবে এই প্রতিজ্ঞা গ্রহণ করবে ।\*

\* এই প্রবন্ধ লিখতে নিম্নলিখিত চারথানি বই'থেকে বিশেষ সাহায্য পেয়েছি :—

( ১ ) প্রেসিডেন্সি কলেজ রেজিষ্টার ;

( ২ ) শ্রীমুক্তি অজেন্টনাথ বন্দ্যোপাধ্যায় সম্পাদিত 'সংবাদপত্রে সেকালের কথা'—প্রথম ও দ্বিতীয় খণ্ড ;

( ৩ ) মিস কলেট—'লাইফ এণ্ড লেটারস অফ রাজা রামমোহন রায়' ( Sophia Dobson Collet—'Life and Letters of Raja Rammohan Roy' edited by Hem Chandra Sarkar, 1913);

( ৪ ) শ্রীমুক্তি ঘোষেশচন্দ্র বাগল প্রণীত 'মুক্তির সকানে ভাগ্নত' ( দ্বিতীয় সংস্করণ ১৩৫২ ) । শেষেক্ষণ অস্থকারের নিকট আমি বিশেষভাবে ধৰী । তবে তার এই পৃষ্ঠাকের যে সব খবর আগেই আমার জানা ছিল সেগুলির জগ্ন তার পৃষ্ঠাকের উল্লেখ করিনি । তার আরও কয়েকটি প্রবন্ধ পড়বার কথা তিনি আমাকে বলেছিলেন । সময়স্থাবে এ স্বয়েগ নিতে পারিনি ।

# ভারতের মুক্তি-সাধনায় প্রেসিডেন্সি কলেজের অবদান

[ প্রথম পর্যায় ]

ভারতের স্বাধীনতা-সংগ্রামের গৌরবোজ্জ্বল ইতিহাসে বাংলার দানই বোধহয় সব চেয়ে বেশি। মৃত্যুঞ্জয়ী অগ্নিমন্ত্রে দীক্ষা নিয়ে বাংলার যে সব সন্তান স্বাধীনতা-সংগ্রামে আঞ্চোৎসর্গ করেছেন, তাঁদের মধ্যে প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাক্তন ছাত্র ও শিক্ষকের সংখ্যা যথেষ্ট। বস্তুত: জাতীয় ভাবধারার উরোষ ছিন্দু কলেজের করেকচন ছাত্রের মধ্যেই সব-অর্থম দেখা দিয়েছিল। আমরা বংকিমচন্দ্র এবং তাঁর পরবর্তী কালে প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্র ও শিক্ষকদের মধ্যে যারা জাতির মুক্তির কাজে সহায়তা করেছেন তাঁদের রাজনৈতিক জীবনের সংক্ষিপ্ত পরিচয় এবং প্রতিকৃতি দারাবাহিকভাবে বের করতে মনস্ত করেছি। যতদূর সপ্ত ছাত্রাবস্থার প্রতিকৃতি আমরা প্রকাশ করতে চেষ্টা করবো। বর্তমান সংখ্যায় দশ জনের প্রতিকৃতি ও পরিচয় দেওয়া হল।

আমরা বিশেষ করে শ্যারণ করতে চাই মেই সব প্রাক্তন ছাত্র ও শিক্ষকদের যারা দেশের জন্যে চৰণ নির্যাতন বরণ করেছেন, অথচ যাদের কথা আজ বিস্মিতির পথে ; লোকচন্দ্রের অন্তরালে, বাহবা পাওয়ার মোহ ত্যাগ করে দেশের জন্য জীবনপাত্র করেছেন এরকম কর্মীর দৃষ্টান্তও কম নয়। এরকম কোনও নাম যদি আমাদের পাঠকদের জন্মা থাকে, অমুগ্রহ করে আমাদের কাছে পাঠিয়ে দিয়ে বাধিত করবেন। — সম্পাদক।

## বংকিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়

জন্ম—জুন ২৬, ১৮৩৮ ; মৃত্যু—এপ্রিল ৮, ১৮৯৪। ১৮৫৭ সালে কলকাতা বিদ্যবিভাগে এন্ট্রান্স ও ১৮৫৮ সালে বি-এ পরীক্ষা প্রতিক্রিয়া প্রাপ্তি হল। ১৮৫৭ সালে এপ্রিল মাসে বংকিমচন্দ্র প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে এন্ট্রান্স পরীক্ষা দেন এবং প্রথম বিভাগে উত্তীর্ণ হন। এর পর আইন পড়তে পড়তে ১৮৫৮ সালের এপ্রিল মাসে তিনি বি-এ পরীক্ষা দেন। সবগুলুক মধ্যে জন ছাত্র ঐ বছর পরীক্ষা দেয়। বংকিমচন্দ্র এবং যদুমাণ বহু মাত্র ত্রি পরীক্ষার উত্তীর্ণ হন। বংকিমচন্দ্রই প্রথম হন। এর পরও বংকিমচন্দ্র প্রেসিডেন্সি কলেজে আইন পড়তে থাকেন এবং ১৮৬৯ সালের জানুয়ারি মাসে আইন পরীক্ষার প্রথম বিভাগে উত্তীর্ণ হন। তিনি শ্বামুসারে জন্ম পেয়েছেন।

ভারতের জাতীয় সংগীত 'বন্দে মাতৃরম' র শৃষ্টি বংকিমচন্দ্র। ভাবের গভীরতার এবং কলমার শাপকতার ভাঁজ এই সংগীত 'ত্রিপল কোট কর্তৃ' ধ্বনিত হলে আসছে লীর্ধকল ধ'রে। দেশ-মাতৃকার যে উজ্জ্বল চির তিনি তাঁর সাহিত্য মারবৎ মেশবাসীর কাছে প্রকাশ করেছেন, তা তাঁকে প্রেষ্ঠ স্বদেশ-প্রেমিক হিসাবে চিরস্মরণীয় করে রাখবে।

বংকিমচন্দ্রের 'বন্দে মাতৃরম' ভারতের মুক্তি সংগ্রামের মহাবৃত্তকল্পে কাজ করেছে। এই মন্ত্র মূখে নিয়ে গত

পঞ্চাশ বছর ধরে শত শত দেশকর্মী চরম নির্ধারণ মহ্য করেছে হাসিমুখে, অকল্পিত হৃদয়ে অগ্রসর হয়েছে পুলিশের সাথি এবং মিলিটারির গুলির সামনে, যাত্রা করেছে আনন্দামানের পথে, নির্ভোক চিন্তে আরোহণ করেছে ফাসির মঠে। ভারতের মুক্তি সংগ্রামের মন্তব্যাত্মকে আবর্যা তাকে স্মরণ করছি।

### দেশবন্ধু চিন্ত্রজগন দাশ

জন্ম—নভেম্বর ৫, ১৮৭০; মৃত্যু—জুন ১৬, ১৯২৫। ১৮৮৬ খ্রীষ্টাব্দে এন্ট্রাল পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে চিন্ত্রজগন এই কলেজে প্রবেশ করেন এবং ১৮৮৮ সালে ও ১৮৯০ সালে ব্যাক্সে এফ-এ ও বি-এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে বিলাত যাত্রা করেন।

কলেজ-জীবন থেকেই চিন্ত্রজগনের বাগিচার উন্নয়ন, প্রতিভার বিকাশ এবং দেশপ্রেমের স্ফূর্তি দেখা দেয়। তাই সিঙ্গল সার্ভিস পরীক্ষা দিয়েও তিনি চাকরী গ্রহণ করেন নি। বিলেতে থাকার সময় জন ম্যাকলীনের ভারতীয়দের প্রতি কৃতিত্ব তেজ়স্পূর্ণ প্রতিবাদ করেন তিনি; ফলে ম্যাকলীনকে ক্ষমা প্রার্থনা করতে হয়েছিল। এর পর প্লাড-টোনের সভাপতিত্বে ভারত সংস্কৰণে একটি বৃত্তান্ত বিশেষ খ্যাতি অর্জন করেন তিনি। ১৮৯৩ সালে বিলাত থেকে প্রত্যাবর্তন করেন স্বদেশে। ছাত্রাবস্থায় বিলাত-প্রবাসকালে দাদাভাই নৌরজীর পাল্টামেটে সদস্য নির্বাচন আনন্দেশ্বর উপলক্ষে রাজনৈতিকে প্রথম হাতে-খড়ি হয় চিন্ত্রজগনের। এদেশে ১৯০৫-৬ সালে বংগ-ভংগ আনন্দেশ্বরের সময় তিনি আকাশ রাজনৈতি-ক্ষেত্রে অবতীর্ণ হন। মাধিকতলা বোমা-মামলায় অরবিন্দকে নির্দেশ প্রতিপন্থ করে দেশবাপ্পী খ্যাতি এবং অরবিন্দের বন্ধুত্ব অর্জন করেন। ১৯১৭ সালে তিনি ভবানীপুরে প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সম্প্রদায়ে সভাপতিত্ব করেন এবং সেই বছরই মৈমানসিং-এ একটি বৃত্তান্ত বলেন, “দেশের কাজ আমার ধৰ্মের অঙ্গীভূত। দেশ-সেবা আমার জীবনের সকল আদর্শের একটা অংশ। আমার দেশই আমার দৈশ্বর। দেশের কাজ—জাতির কাজই আমার কাছে মহুষত্ব। নব-নারায়ণের সেবাই আমার ভগবানের সেবা।” অসহযোগ আনন্দেশ্বরের সময় এই দেশ-সেবার জন্যে লাতের বারিষ্ঠারি-পেশা পর্যন্ত চেড়ে দেন তিনি। ১৯২১ সালে আবেদন্তাদে জাতীয় কংগ্রেসের সভাপতি নির্বাচিত হওয়ার পর তিনি কারাকক্ষ হন। ১৯২৫ সালে ফরিদপুর প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সভার অধিবেশনে বৃক্ষতাই সাধারণের কাছে তাঁর শেষ বক্তৃতা।

একদিকে বিদেশী শক্তির বিরুদ্ধে সংগ্রাম, অন্তরিক্ষে দেশবাসীর জাতীয় উন্নতি সাধন তাঁর জীবনের প্রতি ছিল। সংকীর্ত প্রাদেশিকতার বিকল্পে তিনি বৃহাত্তর তাঁর জগন্মনী ভাষা ব্যবহার করেছেন। আধুনিক ভারতের রাজনৈতিক চিন্তাধারার পুরোধা ছিলেন তিনি। তিনিই সর্বপ্রথম প্রস্তাৱ করেন ভাৰতবৰ্ষে একটি ফেডোৱাল গভৰ্ণমেন্ট প্রতিষ্ঠার জন্মে। ‘হোম-ফ্লক’ আনন্দেশ্বরের গোড়াতেও ছিলেন তিনি, তাই ১৯১৭ সালে মহারাজা ভিক্টোরিয়ার ভাৰত-সনদের তৈরি সমালোচনা করে বলেছিলেন, ‘...ইহা ভাৰতবাসীকে ভুলাইবাৰ একটি আৰাম মাত্ৰ।...বুৰোজেসি দেৱীই হউক আৱ বিদেশীই হউক, বুৰোজেসি থাকে। আমৰা চাই গণ-শাসন, ভাৰতের কেটী কোটি প্ৰজাৱ ইচ্ছাহৰুৰে দেশের কাৰ্য নিৰ্বাহ হইবে—এমন হোমুল আমি চাই।’ স্বৰাজ্য দলের অতিথাত করেছিলেন চিন্ত্রজগন এবং আজীবন ছিলেন তাঁর সভাপতি।

অসহযোগ-আনন্দেশ্বরের আবাসে তিনি সাড়া দিয়েছিলেন মনে-প্রাণে। তাই বারিষ্ঠারিতে বিহার পদস্থ, কৃতুল ঐৰ্�থ্য, রাজকীয় ভোগ-বিলাস সব মুহূৰ্তের মধ্যে ত্যাগ করে তিনি এসে দাঁড়িয়েছিলেন পথে; প্রাসাদেোপম অট্টালিকা পরিণত হল সেবা-সদনে। দেশবাসী মুক্ত হল এই ত্যাগেৰ মহিমায়, তাই আখ্যা দিল তাঁকে ‘দেশবন্ধু’।

জেলে থাকতেই তাঁর স্বাস্থ্য-ভংগ হয়। কাৰামুক্ত হয়েও আৱ হৃষ্ট হলেন না তিনি; দার্জিলিং-এৰ শেলাবাসে শেষ নিঃখাস ত্যাগ কৰলেন। তাঁৰ মৃতদেহ তাঁৰ মৃত্যুৱ হু'লিন পৰে নিৰে আসা হয় কলকাতায়। মোহিনী



ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀପାତ୍ର ପାତ୍ର



ପାତ୍ର



ছাত্রাবস্থায় রবীন্দ্রনাথ  
( সত্তরো বছর বয়নে )

[ বিশ্বভারতীর মৌজগে ]

কলকাতায় একটি অভূতপূর্ব দৃশ্যের স্ফুট হয়েছিল। লক্ষ লক্ষ নর-নারী হোগদান করে শাশান-যাত্রায়। জনতার এত বিশাল সমাবেশ পূর্বে আর কখন হয় নি।

### আচার্য প্রকৃষ্ণচন্দ্র রায়

জন্ম—আগস্ট ২, ১৮৬১; মৃত্যু—জুন, ১৯৪৪। প্রথমে ছাত্র হিসাবে হেয়ার স্কুলে চার বৎসর ও এ কলেজে চার বৎসর এবং পরে দীর্ঘ তিবিশ বৎসর অধ্যাপককাপে এই বিদ্যালয়ের সংগে আচার্য প্রকৃষ্ণচন্দ্রের প্রতিপ্রেক্ষ সম্বন্ধ ছিল।

“যে বাক্তির জীবনের অধিকাংশ সময় লেবরেটরি ও সাইব্রেরিতে কাটিয়াছে, এই বিশাল মহাদেশের সর্বত্র ঘূরিয়া সভা-সমিতিতে বক্তৃতা করিয়া বেড়ানো তাহার পক্ষে ছান্দোধা।”<sup>১</sup> প্রকৃষ্ণচন্দ্রের শারীরিক অবস্থা এ ধরণের কাজের পক্ষে অনুকূল ছিল না। সর্বোপরি তিনি ছিলেন সরকারী কর্মচারী। এ সব বাধা সর্বেও দেশের জন্যে যত্থানি কাজ তিনি করে গিয়েছেন, কোনও বিখ্যাত রাজনৈতিকের জীবনব্যাপী কাজের সংগে তুলনায় তা ছান হবে না।

ছাত্র-জীবন থেকেই তার স্বদেশ-শ্রীতি তাকে বিখ্যাত করে। বিলাতে ছাত্রবাসায় ১৮৮৫ সালে ‘সিপাহী বিজ্ঞোহের পূর্বে ও পরে ভারতের অবস্থা’ শিরক একটি অবক্ষ-প্রতিযোগিতায় বোগ দেন তিনি। অবক্ষট স্থলে অবক্ষ-প্রীক্ষকদের মন্তব্য ছিল, ‘.....চূটিশ শাসনের বিরুদ্ধে ইহা শ্রেণপূর্ণ আকৃষণে পূর্ণ।’ ১৯২১ হইতে ১৯২৬ সাল পর্যন্ত বাংলার নানা স্থানে খন্দয়ের প্রচলন এবং অস্থুতা-বর্জন সম্পর্কে বক্তৃতা দিয়ে বেড়ান এবং কয়েকটি জেলা-সম্মেলনেও সভাপতিত করেন। কোকনদ-কংগ্রেসে (১৯২৫) তিনি প্রতিনিধিত্বে উপস্থিত ছিলেন এবং বিভিন্ন দিনের অধিবেশনে সভাপতিত করেন। ১৯১৯ সালে গ্লাউচেস্টার আইনের বিরুদ্ধে তিনি এক বিশাল সভায় বক্তৃতা করেন। তুর্ভিক্ষ, বশ্যা ইত্যাদি সংকটে তিনি সর্বাঙ্গে অগ্রসর হতেন আর্দের তাগ ও সাহায্যের কাজে।

প্রকৃষ্ণচন্দ্রের দেশপ্রেমের প্রকৃত প্রকাশ হয়েছে তার জীবনব্যাপী দেশোন্নতি সাধনায়। তিনি মনে-প্রাণে বিশ্বাস করতেন “যে সত্য কেবলমাত্র বাক্যে নিবক্ষ, তদপেক্ষা যে সত্য জীবনে পালিত হয় তাহা তের দেশী শক্তিশালী”<sup>২</sup> তাই দেশের আভ্যন্তরীণ সংস্কার সাধন তিনি জীবনের ব্রত বলে মেনে নিয়েছিলেন। গার্লজীর খন্দব-আন্দোলনকে তিনি জীবনের ব্রত বলে গ্রহণ করেছিলেন। তিনিই বলেছিলেন, ‘বিজ্ঞান অপেক্ষা করতে পারে, কিন্তু অপেক্ষা করতে পারেনা স্বরাজ’। তাই দেশের কাজকে সব সময়েই তিনি সর্বাঙ্গে গ্রহণ করতেন। ‘বাংলার ভাষা-রাজ্য’ নব জাগরণের মূলে তার দান কর নয়। বস্তুতঃ দেশের বর্তমান বৈজ্ঞানিকমঙ্গল তারই উত্তর-সাধকদল। বিজ্ঞান কলেজ প্রতিষ্ঠায় তার সাহায্য অপরিমিত ছিল। দেশের শিল্পোন্নতি সাধনায় তিনি স্থাপন করেন ‘বেংগল কেমিকাল এণ্ড ফার্মিসিটিকাল ওয়ার্কস’ এবং বিশেষভাবে সংশ্লিষ্ট ছিলেন ‘কলিকাতা পটোরি ওয়ার্কস’, ‘বেংগল এনামেল ওয়ার্কস’ ইত্যাদি বহু শেয়ার প্রতিষ্ঠানের সংগে। তাগ ও ভিত্তিকার মুক্ত প্রতীক ‘সাধারণের সম্পত্তি’ এই মনীয়ী দেশের দেশাত্তেই নিজের জীবন ক্ষয় করেছিলেন<sup>৩</sup>।<sup>৪</sup> ‘কঠোর ব্রহ্মচর্যপূর্ণ অনাড়ুন্দের জীবনে’ তার ‘দেশপ্রেমের ছিল না বাহু আড়ুন্দের’, তার “হিন্দু বস্তানের ইতিহাস” গ্রন্থ ভারতীয় কৌতুহলার এক নৃতন অধ্যায় খুলিয়া দিয়াছে এবং তাহার ফলে মৰ্যাদা বৈজ্ঞানিকগণ প্রাচীন নাগার্জুনের ও চৰকের সংগে জ্ঞান-রাজ্যে মৈত্রী স্থাপনের সুযোগ লাভ করিয়াছেন<sup>৫</sup>।”

(১) আৰ্চাৰিত, পৃষ্ঠা ২৩০; (২) ঐ, পৃঃ ১৩২।

(৩) নেচার, মার্চ ৬, ১৯১৯। (৪) প্রেসিডেন্সি কলেজ হইতে অবসর গ্রহণের পূর্বে অন্ত বিদ্যার সম্মতিজ্ঞাপক অভিভাবণ।

### রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর

জন্ম—মে ৬, ১৮৬১; মৃত্যু—জাগন্তু, ১৯৪১। মাত্র একদিনের জন্মে হলেও এ মুগের শ্রেষ্ঠ মহীয় রবীন্দ্রনাথও এই বিচারকনের ছাত্র ছিলেন। অবশ্য তার সংগে এ কলেজের যনিষ্ঠ পরিচয় হয় তার পরিবর্ত্তী জীবনে। এ কলেজের ছাট-বড় অনেক অনুষ্ঠানেই তিনি যোগ দিয়েছেন এবং অনেক সময় নিজেই হতেন অধ্যন উচ্চারণ।

‘প্রতিভা যা কিছু স্পৰ্শ করে তাকেই সজীব করে।’ তাই ভারতের ভাবধারার মুক্ত প্রতীক রবীন্দ্রনাথ ভারতের রাজনৈতিক গগনেও ছিলেন উজ্জ্বল জ্যোতিক। তার দেশপ্রীতি, সমাজ ও রাষ্ট্রিয়তার পরিচয় পাওয়া যাবে তার অনুলোচনাতে—‘রাজাপ্রজা’, ‘সমাজ’, ‘ব্রহ্ম’, ‘সমুহ’ এবং স্বদেশী গানে। কংগ্রেসের জন্মে বহু পূর্বেই তিনি নিক্রিয় প্রতিরোধ এবং অহিংসার কথা বলেছেন দেশবাসীকে।

১৮৭৫ সালে ‘হিন্দু মেলা’র অনুষ্ঠান হয় স্বদেশী ভাব প্রচারের উদ্দেশে। সেই উপলক্ষে রবীন্দ্রনাথ যে কবিতা লেখেন তাকেই পরাধীন ভারতের ‘যোর দুঃখ’ তাকে কত দূর ব্যাখ্যিত করেছিল তার পরিচয় মেলে। তখন তার বয়স মাত্র তের বৎসর। ১৮৮৯ সালে সর্বপ্রথম তিনি অকাশে রাজনৈতিক আলোচনায় যোগ দেন। লর্ড ক্রেমের বিলের বিরুদ্ধে প্রতিবাদকরে একটি বিরাট সভায় বক্তৃতা দেন তিনি। ১৮৯১ সালে ‘সাধনা’ প্রকাশিত হয়। ‘সাধনা’র যুগ রবীন্দ্রনাথের জীবনে তীব্র স্বদেশ-প্রেমের যুগ। ১৮৯৩ সালে চৈতন্য লাইব্রেরিতে তিনি ‘ইংরেজ ও ভারতবাসী’ শীর্ষক একটি অবক্ষ পাঠ করেন। ১৮৯৯ সালে তীব্র প্রতিবাদ জানান তিনি প্রেস বিলের বিরুদ্ধে। এই সময়েই ব্যবহৃত উক্তাত্ত্বপূর্ণ সাম্রাজ্যবাদী ইংরেজদের বিরুদ্ধে তিনি তার সবচেয়ে লেখনী ধরেন। ১৯০১ সালে বংগ-ভংগের বিরুদ্ধে তিনি দৃষ্টিকোণে একতান্ত্রে আবক্ষ করতে প্রচলিত করেন রাষ্ট্রীয়কল উৎসব, রচনা করেন একাধিক স্বদেশী সংগীত—যার একটি যে কোনও সাহিত্যে অনুলিপি নেওয়া গোপনীয় হতে পারে। ১৯০৬ সালে তিনি প্রচার করেন জাতীয় শিক্ষার আদর্শ। ১৯১১ সালে এয়ানি বেশাটের শ্রেণিপ্রের প্রতিবাদে তার কর্তৃ গর্জে উঠে। ১৯১৮ সালে রবীন্দ্রনাথকে সন্দেহ করা হয় বৃটিশ শাসকদের বিরুদ্ধে ব্যবস্থাপনের অভিযোগে। ঐ বৎসরই ভারতীয় আদর্শে তিনি প্রতিষ্ঠা করেন শাস্ত্রিকেতনের। মহারাজা গাঁথী রবীন্দ্রনাথের কাছ থেকে গ্রহণ করেন দেশ-প্রীতির এই নতুন আদর্শ। ১৯১৯ সালে ৩০শে মে তিনি জালিয়ানওয়ালা-বাগের হত্যাকাণ্ডের প্রতিবাদসংকলন তার ‘নাইচ’ উপাধি ত্যাগ করে চিঠি লেখেন বড়লাটকে। ১৯২০ সালে লঙ্ঘনে ভারতীয় রাজনৈতিক অবস্থা সম্বন্ধে কয়েকটি আলোচনা করেন তিনি। ১৯৩১ সালে হিজলী জেলে হত্যাকাণ্ডে তার চিন্ত গভীরভাবে বিচলিত হয় এবং টাউনহলে ও ময়দানে এই নৃসংস কার্যের প্রতিবাদ জানান তিনি। তার বিখ্যাত কবিতা ‘শ্রুতি’ এই উপলক্ষেই লিখিত। ১৯৩৫ সালে টাউনহলে এক মহত্ত্ব জনতাই সাম্প্রদায়িক শাঠোয়ারার বিরুদ্ধে প্রতিবাদ করেন রবীন্দ্রনাথ। ১৯৩৮ সালে রাজবন্দীদের মুক্তি দাবী করে এক বাণী দেন তিনি। অশীতিতম জ্ঞাতিতি উপলক্ষে ‘ইংরেজ-সভাশাসনের জগদল পাথর’ ভারতের বুকে চিরকাল চেপে থাকতে পারবে না—এই আশা প্রকাশ করেন তিনি এবং বলেন, ‘ভাগুচেন্দ্রের পরিবর্ত্তনের দ্বারা একদিন না একদিন ইংরেজকে এই ভারত-সাম্রাজ্য তাগ করে যেতে হ’বে।’ এর কিছুদিন পরে মিস ব্যথবেনের ভারতে প্রতি আশ্চর্ষ উত্তর সতেজ উত্তর দেন তিনি; ‘কল্যাণের অভিভাবকদের ছলে’ ইংরেজ যে ভারতে ‘চরম বিশ্বাস ঘাতকতার নজীর’ দেখিয়েছে, জগতের কাছে মেরুদণ্ড তিনি জানান দৃষ্ট কর্তৃ। তার ‘জনগণ-মন-অধিয়নক’ গানটি ভারতের অস্থৱ শ্রেষ্ঠ জাতীয়-সংগীত।

### বিপ্লবী বীর শ্রীযুক্ত উল্লাসকর দন্ত

জন্ম—এপ্রিল, ১৮৮১। শ্রীযুক্ত উল্লাসকর এই কলেজে ১৯০৪-৫ সালে এক-এ ক্লাসের ছাত্র ছিলেন। আদালতের জবানবন্দী থেকে জানা ধায়, এ-র বাড়ী ত্রিপুরার অস্তর্গত কালিকচ্ছ প্রামে। পিতার নাম বিজয়ান

দন্ত; ইনি সরকারী বৃত্তি পেরে বিলাত থেকে কৃষি-বিজ্ঞান অধ্যয়ন করে এদেশে সরকারী কর্ম গ্রহণ করেন। ছাত্রাবস্থা থেকেই এর ডেজিনেটার প্রকাশ দেখা যায়। প্রেসিডেন্সি কলেজে অধ্যয়নকালে ভারতীয়-বিদ্যোৰী অধ্যাপক রামেন সাহেবের এদেশীয়দের প্রতি অশিষ্ট উত্তির প্রতিবাদ করেন উল্লাসকর। ফলে তাকে এই কলেজ পরিজ্ঞাগ করতে হয়। এমন কি পুত্রের অপরাধে তার পিতাকেও সরকারী কর্ম থেকে বিদায় দেওয়া হয়।

এই সময়ে আর একটি ঘটনা থেকেও এর ডেজিনেটা এবং স্বাজাত্তিমানের পরিচয় পাওয়া যায়। ছাঁর পিয়েটোরে এনি বেশাট্টি এক বহুতা দেন। ঐ বহুতা শুনবার জন্য অত্যাধিক ভীড় হয়। খেতাংগ অধ্যাপকী সৈনিকেরা লাটির আঘাতে ভীড় দমনের চেষ্টা করে। উল্লাসকর তাই দেখে এগিয়ে যান এবং খেতাংগ সৈনিকের সংগে তার একচেট হাতাহাতি হয়। তখনকার দিনে এ ধরণের ব্যাপার বড় সাংসারণ ছিল না।

কলেজে অধ্যয়নকালেই শ্রীযুক্ত বারীন বোবের সঙ্গে এর পরিচয় হয়। শ্রীযুক্ত বারীন ঘোষ তখন তার বিখ্যাত 'যুগান্তর' দল গঠন করছেন। এই দলের শ্রীযুক্ত হেমচন্দ্র দাসকে (কামুনগো) গোপনে প্যারিসে পাঠ্টানো হয় বোমা তৈরীর কাজ শিখবার জন্মে। এদিকে শ্রীযুক্ত উল্লাসকর নিজের বাড়িতে অতি গোপনে—এমন কি বাড়ির লোকজনেরও অজ্ঞাতে—একটি লেবরেটরি করে সেখানে বোমা তৈরীর গবেষণা চালাতে থাকেন। কিছুদিনের মধ্যেই ইনি সাফল্যাত্ত করেন। এই দিক থেকে এদেশে ইনিই সব-আগে বোমা তৈরী করেন। হেমচন্দ্র তখনও প্যারিসে। নতুন আবিক্ষারের কথা ইনি শ্রীযুক্ত বারীন ঘোষকে জানান। উল্লাসকরের বয়স তখন মাত্র ২১ বছর। একে তখন বারীন ঘোষ তার শুশ্র সমিতির সভ্য করে নেন। এরা দু'জন ছাড়া এই সমিতিতে ছিলেন শ্রীউপেক্ষনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়, শ্রীইন্দ্রসুন্দর রায়, শ্রীপ্রফুল চাকী এবং শ্রীবিভূতি সরকার। বাহুতঃ এ'রা একটি আশ্রম খোলেন। সেখানে গীতাপাঠ এবং অন্তর্ভুক্ত ধর্মালোচনা হত। বছ লোক এই আশ্রমের প্রতি অহৰণ ছিল—এমন কি একজন পুলিশ-অফিসার পর্যন্ত। ভিতরে ভিতরে চলতে থাকে বিক্ষেপক দ্রব্য এবং বোমা তৈরী। ১১ই এপ্রিল, ১৯০৭ সালে চৰকুনগুড়ের লাট সাহেবের ট্রেন-উড়িয়ে দেৱার জন্মে উল্লাসকর বওনা হন নিজের তৈরী একটি বোমা নিরে। কিন্তু ট্রেনটি নির্বিট সময়ের আগে এসে পড়ার বোমাটির বিষেরণ টিকমত হয়ে না। তিসেৰো মাসে (১৯০৭) খক্কাখুরের কাছে নারায়ণগড়ে এ'রই তৈরী বোমা ব্যবহার করেন বারীন ঘোষ এবং প্রফুল চাকী; মজঃফুরপুরে অক্ষু চাকী এবং কুদিরাম বহু যে বোমা ব্যবহার করেন তাও এ'দের কাৰখনাতেই তৈরী হয় হেমচন্দ্রের বারী।

১৯০৮ মালের ২৩ মে এন্দেশ ৩২নং মুৰাবিৰপ্তুৰ রোডত বাড়ী খনাতলাস কৰা হয়। তলামীৰ সময় পুলিশ অব্যাহুমিক নির্ধাতন করে নির্দেশ ব্যক্তিদের। তাতে বিচলিত হয়ে এন্দেশ পৰামৰ্শমত বারীন ঘোষ সম্ভাব্যের দলপ্রতিদেশ নাম জানান পুলিশকে। দায়াৰা বিচারে শ্রীযুক্ত ঘোষ এবং শ্রীযুক্ত উল্লাসকরের দেশেই সব-বেশি প্রয়োগ হয়। এন্দেশ আশ্রমগুলির আদেশ হয়। হাইকোর্টে আপিলে এন্দেশ ঘোষজীবন বীগান্তৰ হয়। আন্দামানে বীগান্তৰ-থাকাকলীন অমানুষিক নির্ধাতন সহ করতে হয় এন্দেশ। উৎপৌড়নের কঠোরতায় শ্রীযুক্ত উল্লাসকর কিন্তু বিক্রমস্তিক হয়ে পড়েন, এমন কি একদিন উৎপৌড়নে আচ্ছাতাৰ চেষ্টা পর্যন্ত করেন। ১৯১৯ সালে মুক্তি পথ বন্দীযুক্তি আদেশে এ'রা অবাহাতি পান।<sup>(১)</sup>

শ্রীযুক্ত উল্লাসকর এখন ২১১ নং কৰ্ণফোলিস স্ট্রাইটে অত্যন্ত দুঃস্থ ভাবে জীবন যাপন করছেন। এই দৃঢ় বয়সেও তাকে নিজের হাতেই বাবা-খাওয়া সব কিছু করতে হয়। জীবনের শ্রেষ্ঠ সময় যিনি দেশের কল্যাণ-সাধনে নিয়োজিত করেছেন, দেশবাসীৰা কি তাকে এখনও ভুলে থাকবে? সবকারেও কি কোন কৰ্তব্য নেই এ'র প্রতি? আমাদের কলেজেরও নিশ্চয় এ'র প্রতি একটা কৰ্তব্য আছে। এ বিষয়ে অস্ত্র প্রকাশিত বুনিয়নের সহ: সভাপতির আবেদন দ্রষ্টব্য।

(১) এই সব তথ্য-সংগ্রহের কাজ সাহায্য পেয়েছি শ্রীযুক্ত প্রভাত গংগোপাধ্যায়ের কাছ থেকে। —সম্পাদক।

### শ্রীরাজেন্দ্রপ্রসাদ

জন্ম— ১৮৮৪ সাল। প্রেসিডেন্সি কলেজের কৃতি ছাত্রদের মধ্যে রাজেন্দ্র প্রসাদ একজন। ১১০৫ হইতে ১৯০৭ সাল পর্যন্ত তিনি এই কলেজে অধ্যয়ন করেন। বিখ্যাতালের প্রত্যেক পরীক্ষাতেই তিনি উচ্চ রে অধিকার করেছেন। এফ-এ পরীক্ষাতে তিনি 'ডাক্ স্কলারশিপ' এবং অস্থায় কয়েকটি পুরস্কার পান ইংরেজি এবং ইতিহাসে বি-এ পুরীক্ষায় তিনি 'ইশান স্কলারশিপ' পান। ইংরেজিতে এম-এ উপা লাস্টের পুর ইনি আইন অধ্যয়ন করেন এবং ১৯১৫ সালে এম-এল পুরীক্ষায় প্রথম শ্রেণীতে প্রথম হন।

পাটনা হাইকোর্টে শ্রীযুক্ত রাজেন্দ্র প্রসাদ আইনজীবী হিসাবে যথেষ্ট খাতি অর্জন করেন। সেখানে আইন বিচারপতি করার প্রস্তাব হয়। কিন্তু অর্থ এবং সম্মানের মোহ তাগ করে তিনি আস্থানিয়োগ করেন নেকে কাজে এবং বহুবার কার্যকর হন। ১৯১২ সাল থেকেই তিনি বিহারে কংগ্রেসের কাজের সঙ্গে সম্পর্ক স্থাপন করেন আনেকবার তিনি বিহার প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সমিতির সম্পাদক নির্বাচিত হন এবং নির্ধিল ভাবত রাষ্ট্রীয় সমিতির সম্পাদক নির্বাচিত হন দু'বার। বিহার ছাত্র সম্মেলনের প্রতিষ্ঠাও করেন রাজেন্দ্রপ্রসাদ। ১৯১৬ সালে বিহার প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সম্মেলনে সভাপাত্তি করেন এবং ১৯৩৪ সালে বোৰ্বাই অধিবেশনে তিনি নির্বাচিত হন রাষ্ট্রপতি। ১৯৩৯ সালে সুভাষচন্দ্র পদত্যাগ করলে তিনি আবার রাষ্ট্রপতি নির্বাচিত হন। ভারতের জাতীয় সরকারে ইনি ধাত্ত ও কৃষি-সচিব। গত মাসে জীবৎরাম ভগবনলাল কৃপালু পদত্যাগ করলে রাজেন্দ্রপ্রসাদ পুনরায় রাষ্ট্রপতি নির্বাচিত হয়েছেন। কংগ্রেস-পরিচালকমণ্ডলীর একজন বিশেষ সভ্য তিনি।

রাজনৈতিক জীবনের গোড়া থেকেই একনিষ্ঠ গান্ধীপন্থী হিসাবে ইনি বিখ্যাত। চল্পারণ সত্যাগ্রহ এবং জীবনের এক গোরবময় কৃতি। বিহারে সদাকৎ আশ্রম প্রতিষ্ঠা করে ইনি ভূলপোর একটি গুরু দেখিয়েছেন। প্রগাঢ় পাণ্ডিত্য, অনন্তসাধারণ প্রতিভা, গভীর দুর্বৃদ্ধি, শৌক রাজনৌতিজ্ঞান এবং সেবা ও মূর্খাত্মক রাজেন্দ্রপ্রসাদ দেশবাসীর অক্ষয়িম শৰ্কাৰ লাভ করেছেন।

### শ্রীশ্রুতচন্দ্র বসু

জন্ম— ১৮৮৯ সাল। শ্রীযুক্ত শ্রুতচন্দ্র কটক ব্যাডেন শ কলেজ থেকে এই কলেজে ঘোগ দেন ১৯০৫ সালে এবং ১৯০৮ সালে এই কলেজ থেকে ইংরেজিতে এম-এ উপাধি লাভ করেন। ছাত্রাবস্থায় ইনি ছাত্র মহল যথেষ্ট পরিচিত ছিলেন এবং এক বৎসরের জন্যে এ কলেজের কলম-রুমের সম্পাদক মনোনীত হয়েছিলেন।

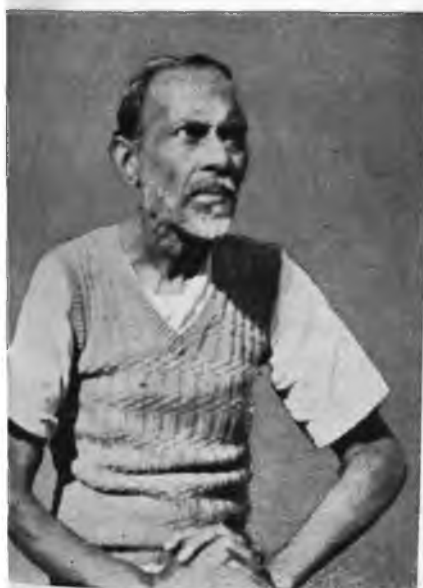
১৯১৩ সালে বারিটারি পুরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে শ্রুতচন্দ্র আইন ব্যবসা আরম্ভ করেন। কলকাতায় তিনি দেশের শ্রেষ্ঠ ব্যবহারাজীবীদের অন্যতম বলে পরিগণিত হন। দেশের কাজে আস্থানিয়োগ না করলে শ্রুতচন্দ্র প্রচুর অর্ধেপার্জন করতে পারতেন; কিন্তু অর্থের মোহ তাঁর দেশপ্রেমকে হ্লান করতে পারে নি। তখন থেকেই কংগ্রেসের মধ্য দিয়ে দেশের কাজের সঙ্গে তিনি সং�ংঘিষ্ঠ। কলকাতা কর্পোরেশনের অভিভাবক (১৯২৪) এবং বংগীয় ও তারতীয় আইনসভার প্রতিনিধি হিসাবে দীর্ঘকাল তিনি দেশসেবা করে এসেছেন। দেশের জন্য বহু নির্যাতন তাঁকে ভোগ করতে হয়েছে। ১৯৩২ সালে ১৮১৮ সালের তির-আইন অনুমতির তাঁকে কার্যকর্ত্তা করা হয়। ১৯৩৫ সালের জুলাই মাসে মুক্তি লাভ করে পুনরায় তিনি দেশের কাজে আস্থানিয়োগ করেন। এবং বহুবার কংগ্রেস-কার্যনির্বাহক সমিতির সভ্য মনোনীত হন। ১৯৩৭ সালে তিনি বংগীয় প্রাদেশিক ব্যবস্থাপক সভার সভ্য নির্বাচিত হন এবং কংগ্রেস দলের নেতৃত্ব করেন। তারপর ১৯৪১ সালে তাঁরই অক্রান্ত চেষ্টায় বাংলায় গঠিত হল অগতি-পন্থী মুক্ত স্থিসভা। মন্ত্রিদের শপথ গ্রহণের আগেই আবার আটক করা হয় তাঁকে। দীর্ঘ চার বৎসর



ছাত্রবন্ধু চিত্তরঞ্জন  
( আঠারো বছর বয়সে )  
[ শ্রীযুক্ত মিকার্থ রায়ের সোজনে ]



ডক্টর প্রফুল্লচন্দ্ৰ ঘোষ



শ্রী উল্লামকুৰ দত্ত  
[ ফটো—শ্রীমতো প্রকৃমার দে ]



শ্রেষ্ঠ প্রকৃমার মিত্র  
[ শ্রীযুক্ত পাৰালাল মিত্রের সোজনে ]



বাবে—

ভারতী বঙ্গাদ প্রতিষ্ঠান  
( ১৯১৯ সালে )

[ শ্রীমত শরৎচন্দ্র বন্দুর মৌজুতে ]

বাবিলোন—ভারতী বঙ্গাদ  
শ্রীযুক্ত শরৎচন্দ্র বন্দু  
( তেহীন বহুর দ্বারা )  
[ শ্রীমন্ত শরৎচন্দ্র বন্দুর মৌজুতে ]



কাল কারাদণ্ড ভোগের পর ১৯৪৫ সালে মুক্তিলাভ করেন। মুক্তিলাভের পর তিনি হাওড়ায় এক বিশাপ জনসভায় এক মন্তেজ বস্তুতা করেন। বাংলা-দেশ পুনরায় তাঁকে অপ্রতিদ্বন্দ্বী নেতা বলে বরণ করে নেয়। এর পরে ভারতীয় যাহাগক সভার সভ্য হয়ে শ্রবণচন্দ্র সরকার বিরোধী দলের নেতা। নির্বাচিত হন। এই সময়ে প্রাচন আজাদ হিল কলেজের অনেক কাছ-কর্মের ভার তাঁকে গ্রহণ করতে হয়। ভারতে অস্তর্দশী সরকার প্রতিষ্ঠিত হলে তিনি খনি, বিদ্যুৎ এবং পৃত্ত সচিব নিযুক্ত হন। কিছুদিন পরে উক্ত পদ পরিত্যাগ করে দুর্গত বংগবাসীদের নির্বাচন লাঘবের কাজে অঞ্চলিয়ে করেন। এই উপলক্ষেই কংগ্রেসের সংগে তাঁর মতবিরোধ ঘটে এবং কংগ্রেস-কার্যনির্বাহক সমিতি থেকে তিনি পদত্যাগ করেন। বর্তমানে তিনি একটি নিষ্পত্তি সমাজতান্ত্রিক রাজনৈতিক দল গঠনে ব্যাপৃত।

### স্বত্ত্বাবচন্দ্র বসু

জন—জানুয়ারি ২৩, ১৮৯৭। মৃত্যু—অনিশ্চিত। প্রবেশিকা পরীক্ষায় দ্বিতীয় স্থান অধিকার করে স্বত্ত্বাবচন্দ্র ১৯৩ সালে প্রেসিডেন্সি কলেজে ভর্তি হন। ছাত্রাবস্থা থেকেই স্বত্ত্বাবচন্দ্রের তেজবিতা, গঠনমূলক কার্যে দক্ষতা। এবং দশ-প্রাতির উন্নয়ন দেখা দেয়। এই সময়ে তিনি মির্জাপুর ট্রাইটেই ডাঃ সুবেশচন্দ্র বল্লোগাধারের দলে যোগ দেন। কৌশল-ব্রত অবলম্বন করে দেশবেষ্টন ও ধর্ম-জীবন যাপন করাই ছিল এই দলের আদর্শ। এ আদর্শ তিনি জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত পালন করেছেন। এই সময় ডাঃ প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ এবং ডাঃ মুপেলুনাথ বসুর সংগে তাঁর পরিচয় ঘটে। ১৯১১ সালে প্রথম বিভাগে আই-এ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন তিনি এবং দূর্ণ শাস্ত্রে অনাদু নিয়ে প্রেসিডেন্সি কলেজেই বি-এ পড়তে থাকেন। তিনি কলেজের নেতৃত্বানীয় ছাত্রদের অন্তর্ম ছিলেন। কলকাতা বুনিয়াদিট ইনসিটিউটে আঙ্গুর-মেকেটোরি-রূপে এবং কলেজের বিভাগের (পূর্ণ বিবরণ তৎকালীন কলেজ-পত্রিকায় পাওয়া যাবে) ভার গ্রহণ করে তিনি ছাত্রদের মধ্যে যথেষ্ট পরিচিত হন। এই সময়ে ভারতীয়-বিহুবী অধ্যাপক ওটেন সাহেবের সংগে স্বত্ত্বাবচন্দ্রের দলের এক অগ্রীতিকর ঘটনা ঘটে। ফলে স্বত্ত্বাবচন্দ্রকে এই কলেজ পরিত্যাগ করতে হয়। কিছুদিন পরে তিনি 'ব্রিটিশিস্ট ট্রেনিং কেরে' যোগদান করেন। এদেশে শিক্ষাপ্রাঙ্গণ শেষ করে তিনি ইংলণ্ড যাত্রা করেন এবং মাত্র আট মাস পরে আই-বি-এস পরীক্ষার বিশেষ স্থানের পরিচয় দেন। কথিত আছে অনুবাদ-পরীক্ষায় একটি বাক্য ছিল, "Indian sepoys are dishonest ..." ; এর তীব্র প্রতিবাদ করেন স্বত্ত্বাবচন্দ্র। এই সময়ে ভারতে মহান্ম গাফীর নেতৃত্বে অসহযোগ আন্দোলন সুর হয়। এই আন্দোলনের আহ্বানে স্বত্ত্বাবচন্দ্র সাড়া দেন তাঁর আই-বি-এস চিপ্রেম পরিত্যাগ করে।

যদেশে প্রত্যাবর্তন করে স্বত্ত্বাবচন্দ্র চিত্তরঞ্জনের কাছে স্বদেশ-সেবার মন্ত নেন। তখন অসহযোগ আন্দোলন চলেছে পূর্ণাঙ্গে। চিত্তরঞ্জন স্বত্ত্বাবচন্দ্রকে শাশ্বত্ত্বাল কলেজের অধ্যক্ষ নিযুক্ত করেন। এই সময়ে কংগ্রেসের ইস্তাহাৰ প্রচারের কাজে স্বত্ত্বাবচন্দ্র অসমান্য দক্ষতার পরিচয় দেন। ১৯২১ সালের ১৪ই নভেম্বর তিনি কলকাতায় একটি পূর্ণাঙ্গ হত্যাল পরিচালনা করেন। ফলে তাঁকে ছয় মাস কারাদণ্ড তোল করতে হয়। মুক্তি পেয়ে স্বত্ত্বাবচন্দ্র আর্টসেবের আঞ্চলিয়ে করেন এবং উত্তরবঙ্গ-প্রাবন্ধ-সাহায্য-সমিতির সম্পাদক হন। এর পর তিনি চিত্তরঞ্জনের স্বাক্ষর দলে যোগ দেন। ১৯২৪ সালের এপ্রিল মাসে স্বত্ত্বাবচন্দ্র কলকাতা কর্পোরেশনের অধীন কর্মকর্তা নির্বাচিত হন। কিন্তু 'ছ' মাস পরেই তিনি কারাকুক্ক হন এবং মান্দালয়ে প্রেরিত হন। সেখানে তাঁর স্থানের অবনতি লক্ষ্য করে সরকার তাঁকে মুক্তি দিতে রাজি হন—ভারত তাঁকে আন্তর্ভুক্ত যেতে হবে, মাত্র এই সর্তে। স্বত্ত্বাবচন্দ্র ঘৃণার সংগে সরকারের এই কর্মণি প্রত্যাখান করেন। দীর্ঘ আড়াই বছর পরে ১৯২৭ সালে তিনি মুক্তি পান। ১৯২৮ সালে তিনি মহারাষ্ট্র রাষ্ট্রীয় সম্মেলনের সভাপতিত্ব করেন এবং কংগ্রেসের কলিকাতা অধিবেশনের দেছাদেবক দলের 'জি-ও-সি'র কার্য করেন। এই উপলক্ষে কংগ্রেসের সভাপতির শোভাযাত্রায় স্বত্ত্বাবচন্দ্র যখন মানবিক বেশে দেছাদেবক দল পরিচালনা করেন, তখন অনেকে তাঁকে উপহাস করেছিলেন। পরে যখন অনুৱাপ

বেশে তিনি আজাদ হিন্দ দল পরিচালনা করেন তখন মেই উপহাস বিশ্বে পরিণত হয়। ১৯২৭-১৯২৯ সালে স্বত্ত্বাচচ্ছ্র বংশীয় প্রাদেশিক রাষ্ট্রীয় সমিতির সভাপতি এবং নিখিল ভারত রাষ্ট্রীয় সমিতির সম্পাদক হন। ১৯১৯-১৯৩১ সালে তিনি ট্রেড-বুনিয়ন কংগ্রেসের সভাপতি থাকেন। ১৯২৯ সালে একটি শোভাযাত্রা পরিচালনার জন্ম তাকে নব মাস সঞ্চার কারাদণ্ড ভোগ করতে হয়। কারাবাসে ধাক্কাকালেই তিনি কলকাতা কর্পোরেশনের মেঝে নির্বাচিত হন। ১৯৩১ সালে পুনরায় ছয় মাস কারাদণ্ড ভোগ করতে হয় তাকে। ১৯৩২ সালে তাকে গ্রেফ্টের করা হয় ১৮১৮ সালের তিনি-আইন অনুসারে। জেলে তার স্বাস্থের অবনতি দেখা যায় এবং রাজবন্ধী হিসার তাকে ভিতরে নিয়ে যাওয়া হয়। সেখানে বিঠলভাই প্যাটেলের সংগে তার সন্তুষ্টি জন্মে। এই সময়ে স্বত্ত্বাচচ্ছ্র তার বিখ্যাত পুস্তক 'ইঙ্গিয়ান স্ট্রাগ্ল' রচনা করেন। ১৯৩৬ সালে আইন অমান্য করে তিনি ভারতে আসেন এবং কারাবন্দ হন। স্বনীর্ধ পাঁচ বছর পরে ১৯৩৭ সালে তিনি মৃত্যু পান। ১৯৩৮ সালে তিনি ইংলণ্ডে থার ভারতের রাজনৈতিক আলোচনা সম্পর্কে সেখানকার নেতৃদের সংগে আলোচনার জন্মে। সেখানে ডি-আলেক্সের সংগে তার পরিচয় হয়। এই সময়ে তিনি বোঝা করেন, "আমরা চাই পূর্ণ স্বাধীনতা"। ভারতে প্রত্যাবর্তন করার পর তিনি কংগ্রেসের সভাপতি নির্বাচিত হন। এর পর কংগ্রেসের পরবর্তী অধিবেশনে প্রতিপক্ষের প্রজন বিরোধিতা সঙ্গেও তিনি রাষ্ট্রপতি নির্বাচিত হন এবং কিছুদিন পরে পদত্যাগ করেন। কয়েক দিন পরে তিনি বিখ্যাত অক্ষয়কুপ-স্বত্ত্বাচচ্ছ্র-উৎপাটন আলোচনা চালান এবং সাকলা লাভ করেন। ১৯৪০ সালে তিনি কেন্দ্রীয় আইনসভাৰ সদস্য ও কলিকাতা কর্পোরেশনের অভ্যর্মান নিযুক্ত হন। এই সময়ে "ফুরোয়ার্টে" একটি অবক্ষ এবং মহস্ত আলি পার্কের জনসভায় বক্তৃতার জন্য তিনি স্বৃগ্রহে বন্দী হন। ১৯৪১ সালের স্বাধীনতা দিবসে বহুজনকভাবে তিনি অস্থৰ্থন করেন। পুনৰ্জানী মৌলভীর ছদ্মবেশে তিনি আকগানিস্তানে যান। সেখান হইতে বার্নিন হইয়া টোকিও যাত্রা করেন। এই সময়ে বেতার মারফৎ তিনি দেশবাসীর উদ্দেশ্যে বক্তৃতা দিতে থাকেন। ১৯৪২ সালের ২৬শে জানুয়ারি তিনি 'ক্রিস্টাল ইঙ্গিয়েন' বাহিনীর ভিত্তি পতন করেন। এই সময়ে রাসবিহারী বন্দুর নেতৃত্বে পূর্ণ এশিয়ায় গড়ে উঠে আজাদ হিন্দ সেনাদল। স্বত্ত্বাচচ্ছ্র সেখানে আসেন এবং চৱম সংকটের সময়ে ঐ সেনাদলের নেতৃত্ব গ্রহণ করেন। ক্রমে স্বাধীন ভারত সরকারের প্রতিষ্ঠা হয় এবং স্বুরূ মণিপুর পর্যন্ত এর আয়তন বিস্তৃত হয়। আস্তর্জিতিক ক্ষেত্রে নষ্ট স্থাবন রাষ্ট্রের সংগে এর কূটনৈতিক সম্পর্ক স্থাপিত হয়নি। প্রাকৃতিক দুর্বোগ এবং রসদাভাবে এই স্বাধীন রাষ্ট্রের জীবনকাল দীর্ঘস্থায়ী হতে পারেন। ভারতের বিভিন্ন ধর্ম ও জাতি অধিবাসীকে তিনি তার মহান् উদ্দেশ্যে অনুপ্রাপ্তি করে একস্তুত্রে যেভাবে আবক্ষ করেছিলেন, ভারতের ইতিহাসে তার দৃষ্টান্ত বিরল।

ভারতের স্বাধীনতা-লাভের ইতিহাসে স্বত্ত্বাচচ্ছ্রের কীর্তি এক নতুন অধ্যায়ের শুরু করেছে। বস্তুতঃ ভারতবর্ষের ইতিহাসে শিবাজীর পর বিদেশী শক্তির বিরুদ্ধে এইরূপ সংগ্রামে আর কেউ অবর্তীর হননি। ইংরেজের আশু ভারত ত্যাগের প্রধান কারণগুলির মূলে রয়েছে স্বত্ত্বাচচ্ছ্রের সংগ্রাম। নিম্নীর ইতিহাস-বিখ্যাত লালকেরার শীর্ষে জাতীয় পতাকা উত্তোল করবার যে-সপ্ত তাকে এবং তার সেনাদলকে উত্তুল করেছিল, তা আজ বাস্তবে পরিণত হয়েছে।

### শহীদ সন্তোষকুমার মিত্র

জন্ম—১৯০০ সাল; মৃত্যু—মেডেটেব ১৬, ১৯৩১। ১৯১৫ সালে হিন্দু স্কুল থেকে প্রাবেশিক পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে সন্তোষকুমার এই কলেজে প্রবেশ করেন। ইনি স্বত্ত্বাচচ্ছ্রের সত্ত্বীর ছিলেন। ১৯১৯ সালে ইনি এই কলেজ থেকে দর্শনশাস্ত্র বি-এ উপাধি লাভ করেন।

ছাত্রাবস্থায় সন্তোষকুমার তার মিশ্রক অকৃতির জন্য সবার প্রেরণ ছিলেন। খেলা-ধূলাতেও তিনি ছিলেন প্রারদশী। ছাত্রদের ব্যাপারে তার উৎসাহ ছিল অচুর। কলকাতা বুনিয়াদিত ইনষ্টিউটে তিনি স্বত্ত্বাচচ্ছ্রে



四庫全書



ଆধାନ ଯକ୍ଷୀର ବାଲେଜ ପାଇସର୍କ ଡିପଲୋଫ୍ ଶ୍ରୀତ ଛବି

সংগে 'আগুর সেক্রেটারি' বা অধিস্তন-সম্পাদক নির্বাচিত হয়েছিলেন। এম-এ পরীক্ষার কয়েকমাস পূর্বে তিনি কলেজ ছেড়ে যোগ দেন আইন-অমাচ্ছ আন্দোলনে। চৌরি-চৌরা ব্যাপারে মহাআজাজীর আন্দোলনের বার্ষিক তাকে উন্নৰ্ক করে ভিত্তি উপায়ে দেশোক্তারের কার্য। তাই তিনি গঠন করেন বিপ্লবী দল। কিন্তু কাজে বেশীদুর এগুলোর আগেই তিনি কার্যকর হন আলিপুর-বড়বাট্টের মামলায়। অন্ত সকলে মুক্তি পেলেও তাকে ১৯১৭ সাল পর্যন্ত আটকে রাখা হয় ১৮১৮ সালের তিন-আইন অনুযায়ী। জেল থেকে ইনি এম-এ এবং আইন পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন।

মুক্তি লাভের পর সন্তোষকুমার কংগ্রেসের কাজে আক্ষণিয়োগ করেন। ১৯২৮ সালে কলকাতায় কংগ্রেসের অধিবেশনকালে কংগ্রেস-সভাপত্রির সংগে তার মতবিরোধ ঘটে। তার পরিচালনাবৰ্ত্তনে একলঙ্ক মজুরের একটি শ্রেতায়তা তাদের দাবী জানায় কংগ্রেসের কাছে। তখন তার বয়স ছিল মাত্র ২৮ বৎসর। ঐ সময়েই তার চেষ্টায় কংগ্রেস সমাজস্তুর্দশী দলের প্রথম সভা হয়। বাংলার যুব আন্দোলনের প্রবর্তন করেন তিনিই। ১৯২৯ সালে লাহোরে কংগ্রেসের অধিবেশনে তারই চেষ্টায় কংগ্রেস সম্পূর্ণ স্বাধীনতার সংকলন গ্রহণ করে। এর পর কয়েক বছর এই সংকলকে কাজে পরিণত করার জন্যে তিনি দেশের স্থানে স্থানে ঘূর্ণ বেড়ান। ১৯৩০ সালে চট্টগ্রাম অস্ত্রাগার লুটনের সংগে তিনি সংশ্লিষ্ট আছেন সন্দেহে পুলিশ তার বিরুদ্ধে গ্রেপ্তারী পরোয়ানা বের করে। কিছুদিন আক্ষণোপন করবার পর তিনি পুলিশের হাতে ধরা পড়েন এবং ইজলী বন্দী-শিবিরে নীত হন।

ইজলী বন্দী-শিবিরে কর্মকর্তাদের সংগে রাজনৈতিক বন্দীদের মতান্দেকের ফলে সশস্ত্র পুলিশবাহিনী আক্রমণ করে বন্দীদের। সন্তোষকুমার অহমুস্ত শরীরেও ঘান বাধা দিতে। ফলে পুলিশের গুলীতে তিনি নিহত হন। বাংলার শতিমান সন্তোষনের মধ্যে যারা দেশের কাজে অকালে প্রাণ হারিয়েছেন, সন্তোষকুমার তাদেরই একজন। মাত্র ৩১ বৎসর বয়সেই তাঁর দেশেবা তাকে বিখ্যাত করেছিল দেশবাসীর কাছে।

### শ্রীপ্রকৃষ্ণচন্দ্র ঘোষ

জন্ম—১৮৯৫ সাল। ছাত্রাবস্থায় প্রফুল্লচন্দ্র তাঁর মেধার জন্যে পরিচিত হন সকলের কাছে। প্রেসিডেন্সি কলেজের সংগে তাঁর সংযোগ শিক্ষক হিসাবে। ছাত্র-জীবন শেষ করে তিনি তাঁর কর্ম-জীবন আরম্ভ করেন এই কলেজেই। ১৯১৯ সালে তিনি বিদ্যালয়ের অধ্যাপনার জন্যে নিযুক্ত হন এই কলেজে। এই কলেজে থাকবার সময়ই তিনি তাঁর গবেষণার জন্যে 'ডেক্টর' উপাধি লাভ করেন। দেশের কাজে একান্তভাবে আক্ষণিয়োগ না করলে তিনি একজন খ্যাতনামা রাসায়নিক হতে পারতেন। ১৯২০ সালে তিনি টেকশালে উচ্চবেতনে সহকারী 'অ্যাসে মাষ্টার' নিযুক্ত হন। কিন্তু সরকারী চাকরীর মোহ এবং অর্থের লোভ তাঁর করে তিনি মহাআজা গান্ধীর আবেদনে অসহযোগে আন্দোলনে যোগদান করেন। শ্রীযুক্ত সুরেশচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়ের সংগে দেশেবার জন্যে তিনি বিখ্যাত 'অভয় আশ্রম' স্থাপন করেন। বংগীয় বেচামেবকদল বে-আইনী ঘোষিত হলে ১৯২২ সালে তিনি কারাবন্দ হন। মুক্তি পাবার পর তিনি বংগীয় প্রদেশিক কংগ্রেসের সেক্রেটারি হন। ১৯৩০ সালে তিনি কাঁচিতে লরণ-আন্দোলন চালান পূর্ণোত্তমে। ফলে তাঁর জেল হয় আড়াই বছরের জন্যে। গান্ধী-আরডেইন চুক্তির পর তিনি মুক্তি পান কিন্তু ১৯৩২ সালে আবার কারাবন্দ হন এক বছরের জন্যে। ১৯৩৩ সালে ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেসের অভ্যর্থনা-সমিতির সভাপতি হওয়ার দরশণ 'তিন মাস কারাবন্দ ভোগ করতে হয় তাকে। আইন অমান্য আন্দোলনের জন্যে তাঁকে কঠোর কারাদণ্ড ভোগ করতে হয় ১৯৩৪ সাল পর্যন্ত।

আচার্য প্রকৃষ্ণচন্দ্রের প্রিয় ছাত্রে ছিলেন শ্রীযুক্ত ঘোষ। তাই আচার্যের বাসস্থান খুলনাথ বাড়ুলি গ্রামে শ্রীযুক্ত ঘোষ থানি ও চৰকা প্রচলন এবং অন্যান্য প্রকারের দেশ দেবার কাজে অগ্রসর হন। ভারতীয় শিল্প সংঘের বাংলা শাখার ভারপ্রাপ্ত সভ্য হিসাবেও তিনি কাজ করেন।

১৯৩৯ সালে প্রফুল্লচন্দ্র কংগ্রেসের কার্যকরী সমিতির সভা নির্বাচিত হন এবং কয়েক মাসের বিরতি ছাড়া সেই থেকে তিনি ঐ পদে আছেন। ১৯৪০ সালে সত্যাগ্রহ আন্দোলনে ঘোগ দিয়ে কার্যকর্ত্তা হন তিনি এবং বছরের জন্য এবং ১৯৪২ সালে কংগ্রেসের বোষাই অধিবেশনের পর পুনরাবৃত্ত কার্যকর্ত্তা হন। ১৯৪৪ সালের ১৫ই জানুয়ারি তিনি মুক্তিলাভ করেন।

একনিষ্ঠ আদর্শবাদ ও অসামান্য চরিত্রবলু গুণে এবং আজ্ঞাতাগী কর্ম হিসাবে শীর্ঘুত ঘোষের নাম প্রত্যেক কংগ্রেস-সেবীর কাছে মুপরিচিত। বর্তমান সংকটাপন্থ অবস্থায় পর্যবেক্ষণের প্রধান মন্ত্রী হিসাবে শীর্ঘুত ঘোষ ইচ্ছ মধ্যেই বিশেষ দক্ষতার পরিচয় দিয়েছেন। শীর্ঘুত ঘোষ একনিষ্ঠ গান্ধীগী এবং গান্ধীজীর গঠনমূলক কার্যচীক জীবনের ব্রত বলে গ্রহণ করেছেন।

## ইতিহাস

আশোক বন্দ্যোপাধ্যায়

ষষ্ঠ বর্ষ (পরীক্ষার্থী), ইতিহাস

ইতিহাসের সংজ্ঞা লইয়া এক সময় পণ্ডিত-মহলে যথেষ্ট তর্ক-বিতর্ক হওয়াছে। বিতর্ক যে এখনও শেষ হইয়াছে তাহা নয়, তবে বিতর্কের ফলে ইতিহাসের পরিধি যে অনেক পরিমাণে বিস্তৃত হইয়াছে তাহাতে সন্দেহ নাই। ইতিহাস বলিতে এখন শুধু রাজনৈতিক ইতিহাসই বুঝায় না, ইতিহাস বলিতে মানব-সমাজের সমগ্র জীবনের ইতিহাস বুঝায়। আদিম যুগ হইতে আজ পর্যন্ত যে সকল বিভিন্ন স্তরের মধ্য দিয়া মানব-সমাজ অগ্রসর হইয়াছে দেই স্তরগুলিকার বৈশিষ্ট্য নির্দেশ, এক স্তর হইতে আব এক স্তরে অগ্রগতির কারণ আবিষ্কার, প্রত্যেক স্তরের উপরোক্তি ভাবধারা প্রত্যু অনুধাবন—এই সমস্তই ইতিহাসের অস্তুর্তুত বলিয়া আজকাল পণ্ডিত-সমাজে স্বীকৃত হইয়াছে। ইতিহাস বলিতে সোজা কথায় মানব-সমাজের বিবর্তনের কাহিনী বুঝিতে হইবে।

ইতিহাসের ক্ষেত্রকে আর একটু প্রস্তাবিত করা যায় কি? ইতিহাস যদি মানব-জাতির সমগ্র জীবনের কাহিনী হয় তবে বলিতে হয় 'যে সমাজ গঠনের পূর্ববর্তী যুগে মানবজাতির জীবন-ধারা কিরণ ছিল তাহা অনুসন্ধান করাও ঐতিহাসিকের কর্তব্য। পৃথিবীতে যন্ত্র-জীবন কত বৎসর পূর্বে আরম্ভ হইয়াছে তাহা স্বনির্দিষ্টভাবে বলা সম্ভব নয়, কিন্তু ইহা তো নিশ্চিত যে মানবের সমাজ-গঠনের পূর্ববর্তী যুগ তাহার পরবর্তী যুগ অপেক্ষা দীর্ঘতর। স্বতরাং এই বিবাট যুগ সম্পর্কে আমাদের কোন ধারণা না থাকিলে মানব-জীবন সম্পর্কে আমাদের জ্ঞান অসম্পূর্ণ থাকিবে। প্রশ্ন হইতেছে যে এই জ্ঞান অর্জন করার দায়িত্ব কি ঐতিহাসিকের, না প্রস্তাবিত্বিকের, না জীবতাবিত্বিকে। প্রস্তাবকে ইতিহাসের অংগ হিসাবেই আমরা বিবেচনা করিব। বস্তুতঃ প্রাগৈতিহাসিক

যুগ (Pre-historic age) সম্পর্কে গবেষণা করিবা তাহাকে ঐতিহাসিক যুগের গভীর ভিতর আনার প্রচেষ্টা ঐতিহাসিকগণ করিতেছেন। এই প্রচেষ্টায় সর্বশ্রেষ্ঠ সহায়ক হইতেছেন প্রত্তাত্ত্বিকগণ। কিন্তু প্রত্তাত্ত্বিকের আলোচনা-পদ্ধতিতে যে যুগের জীবনধারার চিহ্ন আবিষ্কার করা যাব না সেই যুগ সম্পর্কে কি করা যাইবে? সেখানেই জীবতাত্ত্বিকের প্রয়োজন। প্রত্তাত্ত্বিক-যুগেরও পূর্ববর্তী যুগে মানব-জীবন সম্পর্কে তথ্য সরবরাহ করিতে একমাত্র জীবতাত্ত্বিকই সমর্থ। কিন্তু এখানেও ঐতিহাসিকের কর্তব্য আছে। বস্তুতঃ এই যুগের ঐতিহাসিক হইবেন জীবতত্ত্বিত। সমগ্র মানবজীবনের ইতিহাস ঘিনি রচনা করিবেন তাহাকে একাধারে জীবতাত্ত্বিক, প্রত্তাত্ত্বিক এবং প্রচলিত ধারণামূল্যায়ী ঐতিহাসিক হইতে হইবে।

এই প্রসংগে বিখ্যাত মনীষী হারবার্ট জর্জ ওয়েলসের নাম উল্লেখ করা যাইতে পারে। ওয়েলস তাহার Outline of History গ্রন্থে ইতিহাসের এই ব্যাপ্তি মানিয়া নাইয়াছেন এবং পৃথিবীতে মাঝুদের স্ফটি হইতে তাহার কাহিনী আরম্ভ করিয়াছেন। পণ্ডিত জওহরলাল নেহরু তাহার Glimpses of World History পুস্তকের গোড়ার দিকে পৃথিবীতে প্রাণের উৎপত্তি, মাঝুদের স্ফটি ও ক্রমবিকাশ প্রভৃতি সম্পর্কে সংক্ষেপে আলোচনা করিয়াছেন। এই দৃষ্টিভঙ্গীকে আর একটু প্রসারিত করিলে মানব-জীবনকে সাধারণভাবে প্রাণের এক বিশেষ প্রকাশ হিসাবে দেখা যাব এবং পৃথিবীতে প্রাণের স্ফটি ও বিকাশধারার এক অধ্যায় হিসাবে মানব-জীবনকে কল্পনা করা প্রয়োজন হয়। পৃথিবীতে প্রাণস্ফটি কেমন করিয়া হইয়াছে বিজ্ঞান আজও তাহার সন্ধান দিতে পারে নাই, সুতরাং প্রাণস্ফটির অতীত যুগ সম্পর্কে কোন ধারণা করাই আমাদের পক্ষে সন্তুষ্ট নয়। যাহা হউক, ইতিহাসের ক্রমিক পরিব্রহ্ম বিস্তারের যে আভাস আমরা দিয়াছি, তাহা হইতেই এই বিস্তারের ফলাফল সম্পর্কে ধারণা করা যাইবে। প্রথমতঃ ইহার ফলে মানবজীবনের একটি সম্পর্কে স্পষ্ট ধারণা হয়, আমরা মনে মনে জীবনের বিবর্তনের একটা চিত্র কল্পনা করিতে পারি এবং বিবর্তনের ধারার সহিত নিজেদের সম্পর্ক ও সংযোগ অনুভব করিতে পারি। 'সহস্র সহস্র বৎসর ধরিয়া বে জীবনশ্রেত চলিয়া আসিতেছে আমি তাহারই এক অংশ' এইরূপ অনুভূতি হইলে সেই জীবনশ্রেতকে সমৃদ্ধ করিবার বাসনা জাগে, জীবনে উৎসাহ বৃদ্ধি পায়, ব্যক্তিগত সাফল্য বা ব্যর্থতা অপেক্ষা সমগ্র সামাজিক জীবনের সমন্বয় চিন্তার বিষয় হয়। অর্থাৎ এই প্রসারিত ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গী আমাদিগকে এক নৈর্যক্তিক আদর্শবাদের দিকে পরিচালিত করে। দ্বিতীয়তঃ এই দৃষ্টিভঙ্গীর ফলে সমগ্র মানব-জীবনের অগ্রগতির বিকল্পে যে সকল শক্তি কাজ করিতেছে তাহাদের বিরংদে সংগ্রামস্পৃষ্ট জাগে, সামাজিক জীবনের সংস্কার ও পুনর্গঠন করিবার জন্য হৃদয়ে আবেগের সঞ্চার হয়। এই দিক হইতে বিচার করিলে বর্তমান যুগে এইরূপ দৃষ্টিভঙ্গীর বাস্তব প্রয়োজনীয়তা আছে। বর্তমান যুগে দুইটি প্রধান

সমস্তা হইতেছে আন্তর্জাতিক শাস্তি সংরক্ষণ এবং পুঁজিবাদী অর্থনীতির আমূল পরিবর্তন। এই দুইটি সমস্তার বিরুদ্ধে সংগ্রাম শুধু বাস্তব জগতেই সীমাবদ্ধ থাকিলে চলিবে না, ভাবজগতেও সংগ্রাম করা প্রয়োজন হইবে। এই প্রয়োজন মিটাইবার জন্য যে দৃষ্টিভঙ্গীর প্রয়োজন, মানব-জীবনের প্রতি শ্রদ্ধার ভাব তাহার একটি অপরিহার্য অংগ। আমরা যে ঐতিহাসিক দৃষ্টিভঙ্গীর কথা বলিয়াছি তাহাই মানব-জীবনের প্রতি শ্রদ্ধার সঞ্চার করিতে সমর্থ।

এখন আমরা সমাজ-গঠনের পরবর্তী যুগ সম্বন্ধে বিশদভাবে আলোচনা করিব। মাঝুমের সামাজিক যুগের ইতিহাস রচনা করিবার সর্বোৎকৃষ্ট পদ্ধা কি, মাঝুমের সামাজিক বিবর্তনের সম্পূর্ণ চিত্র কি করিবা অংকিত করা যাব তাহাই প্রথমে আলোচনা করিব। বিবর্তন কথাটার অর্থ প্রথমেই বিশ্লেষণ করা প্রয়োজন। বিবর্তন শব্দের তিতির পরিবর্তন ও গতির ভাব নিহিত আছে। সামাজিক বিবর্তনের অর্থ হইতেছে বিভিন্ন স্তরের সমাজের মধ্য দিয়া বর্তমান যুগের শিল্পপ্রধান সমাজে মাঝুমের কর্মজীবনের পরিণতি। বিবর্তনের দৃষ্টিভঙ্গী হইতে ইতিহাস বিচার করিলে সহজেই দেখা যাব যে ঐতিহাসিকের প্রধান কর্তব্য হইতেছে তিনটি। প্রথমতঃ তাহাকে সংজ্ঞান করিতে হইবে যে বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন সমাজের যে পরিবর্তন দেখা যাব তাহাদের কারণ কি? যেমন, খন্ডের জন্মের প্রায় তিনি কি সাড়ে তিনি সহস্র বৎসর পূর্বে মিশরে যে ঐক্যবদ্ধ রাজতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইল এবং তৎপর মিশরীয় সভ্যতার যে বিকাশ আরম্ভ হইল, তাহার কারণ কি? ঐক্যহীন, পরম্পরার সহিত সংগ্রামরত, ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র মিশরীয় রাষ্ট্রসমূহের একটি শক্তিশালী রাষ্ট্রে পরিবর্তন এবং সেই সংগে সমাজবন্ধনের দৃঢ়তা লাভ, তৎসহ মিশরীয় শিরের উন্নতি এবং পরলোক সম্বন্ধে চিন্তার প্রকাশ—এই সমস্ত মিলিয়া যে সমগ্র জীবন ব্যাপক পরিবর্তন লক্ষ্য করি, তাহা কেমন করিয়া অসিল? তাহা কি স্বতঃস্ফূর্ত, অথবা এক অঙ্গের বিশ্বক্রির আন্তর্প্রকাশ? পূর্ববর্তী সমাজ-জীবনের সহিত তাহার কি কোন সংযোগ নাই? ঐতিহাসিককে এই সকল প্রশ্নের উত্তর দিতে চেষ্টা করিতে হইবে। বিভায়তঃ ঐতিহাসিককে কার্যকারণ সম্পর্কের অঙ্গসম্বন্ধ আৱ এক ধাপ অগ্রসর করিতে হইবে। প্রথম দৃষ্টিতে যে সকল সামাজিক পরিবর্তন লক্ষ্য করা যাব তাহারা দেশে ও কালে বিচ্ছিন্ন। স্বতরাং তাহাদের কারণ অঙ্গসম্বন্ধ করিয়া যে সকল সিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া যাব তাহারও পরম্পর বিচ্ছিন্ন হইবে। তাহারা পরম্পর বিরোধীও হইতে পারে। ঐতিহাসিককে দেখিতে হইবে এই সকল বিচ্ছিন্ন সিদ্ধান্ত হইতে কোন সাধারণ মূল্য আবিষ্কার করা যাব কিনা, যাহার দ্বাৰা সমগ্র মানব-সমাজের বিবর্তনের কোন সাধারণ ব্যাখ্যা দেওয়া যাব, এই বিবর্তনকে কয়েকটি স্তরে ভাগ করিয়া এক স্তর হইতে অন্য স্তরে পরিবর্তনের কারণ সাধারণ ভাবে নির্দেশ করা যাব। এখানেই অক্ষত বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীর প্রয়োজন হয়। এই দৃষ্টিভঙ্গীর মূল কথা হইল বহুত্বের মধ্যে একত্র আবিষ্কার

করা, পৰম্পৰা-বিচ্ছিন্ন তথ্যসমূহকে সাধারণ স্তুতে প্রথিত করা। ইতিহাসে এই দৃষ্টিভঙ্গীকে কি ভাবে প্রয়োগ করিতে হয় তাহার একটা দৃষ্টান্ত দিতেছি। প্রথমতঃ দেশের বিভিন্নতা হইতে যে সমস্তা আসে তাহার আলোচনা করিব। চারিটি বিভিন্ন দেশে মোটামুটি একই সময়ে সামাজিক পরিবর্তন হইল। বিভিন্ন ভাবে চারিটি পরিবর্তনের কারণ অনুসন্ধান করিয়া দেখা গেল যে কয়েকটি কারণ সকল ক্ষেত্ৰেই উপস্থিত আছে, এবং পরিবর্তনের মধ্যেও কয়েকটি সাধারণ বৈশিষ্ট্য আছে। তাহা হইতে এই সিদ্ধান্তে উপস্থিত হওয়া যায় যে সাধারণ (common) কারণসমূহ ও সাধারণ বৈশিষ্ট্যের মধ্যে কার্যকারণ সম্পর্ক আছে। এই ভাবে আবার বিভিন্ন কালে যে সকল সামাজিক গঠন ছিল এবং যে সকল পরিবর্তন হইয়াছে তাহাদিগকে এক সংগে দেখিলে হয়তো কোন pattern বা type লক্ষ্য করা যায়। এই ভাবে হয়তো সমগ্র মানব-সমাজের বিবর্তনের মধ্যে কোন ধারা এবং ছন্দ খুঁজিয়া পাওয়া যায়। ঐতিহাসিকের তৃতীয় কর্তব্য হইতেছে এই পরিবর্তনের মধ্যে প্রগতির কোন চিহ্ন পাওয়া যায় কিনা এবং, প্রগতি ইতিহাসের নিয়ম, একথা বলা যায় কিনা—এই প্রশ্নের উত্তর দেওয়া, অন্ততঃ দিতে চেষ্টা করা।

গোড়াতেই প্রশ্ন উঠিতে পারে যে ইতিহাসে সত্যিই কার্যকারণ সম্পর্ক আবিষ্কার করা যায় কিনা। গোকৃতিক জগতে যাহা সন্তুষ্ট, মানুষের সমাজ-জীবন লইয়া সেই ভাবে গবেষণা করা যায় কি? নিয়মের প্রতি, শৃংখলার প্রতি মানুষের মনের একটা স্বাভাবিক আকর্ষণ আছে। সেই আকর্ষণবশতঃই আমরা ইতিহাসে বিচ্ছিন্ন ঘটনাবলীর মধ্যে শৃংখলা খুঁজিতে চেষ্টা করি, যেখানে বিশ্বাখনা দেখি সেখানে বিশ্বাখনারও নিয়ম আবিষ্কার করিতে চেষ্টা করি। সামাজিক বিবর্তনের মধ্যে যে সত্যিই কোন নিয়ম আছে এ বিশ্বাস হয়তো আমাদের মনের নিয়মান্তরাগেরই দৃষ্টান্ত মাত্র, সত্যিই হয়তো এই বিশ্বাসের কোন বাস্তব তিতি নাই। মানুষের জীবন এত বিচ্ছিন্ন, বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন দেশে রাষ্ট্রিক, অর্থনৈতিক ও মানবিক বৈচিত্র্য এত বেশী যে কয়েকটি সহজবোধ্য স্তুতি আবিষ্কার করিয়া সমগ্র মানব জীবনের এক অংশের মাত্র উপলব্ধি লাভ করা যায়। প্রতোক সামাজিক পরিবর্তনেরই কারণ আছে তাহা মানিলে সেই কারণ সম্পর্কে একটা সহজ স্তুতি আবিষ্কারের ইচ্ছা হয়, এবং যে সামাজিক তথ্য এই স্তুতের সহিত খাপ খায় না তাহাকে বিকৃতি করিয়া খাপ খাওয়ানোর চেষ্টা হয়। তাহার ফলে ইতিহাস বিকৃত হইয়া যায়। স্তুতরাখণ যেখানে কার্যকারণ সম্পর্ক সহজে ধৰা পড়ে মা সেখানে কোন পূর্ণ-পরিকল্পিত স্তুতি প্রয়োগ করিবার জন্য ইতিহাসকে বিকৃত না করিয়া বিমর্শের সহিত সীকার করা ভাল যে বিষয়টির পূর্ণ উপলব্ধি হইতেছে না। তাহা ছাড়া তথ্যকে স্তুতজালে প্রগতি করিবার ব্যাপারে মতভেদ হইতে বাধ্য, স্তুতরাখণ তর্ক-বিতর্কের সীমানার না যাইয়া তথ্য পরিবেষণ করিয়া যাওয়াই ঐতিহাসিকের চৰম কর্তব্য। অর্থাৎ সোজা কথায় ইতিহাসকে সমাজ-বিজ্ঞান হিসাবে বিচার করা উচিত নহে। এই মতবাদ আজকাল অনেকটা দুর্বল হইয়া পড়িয়াছে। বৈজ্ঞানিক

দৃষ্টিভঙ্গী প্রাকৃতিক জগৎ অতিক্রম করিয়া মানুষকে লইয়া গবেষণা আরম্ভ করিয়াছে—মানুষও তো প্রাকৃতিক জগতেরই অংশ। মানুষের সামাজিক জীবনে পরিবর্তন একটি বড় সত্ত্ব, এবং এই পরিবর্তনের ধারার মধ্য দিয়া অগ্রগতি হইয়াছে তাহাও সত্ত্ব। এই সত্ত্বকে বুঝিবার চেষ্টা না করার অর্থ হইতেছে বুদ্ধির অসামর্থ্য স্বীকার করা। যে সকল সূত্র বা নিয়ম ইতিহাসে আবিস্কৃত হইয়াছে বলিয়া দাবী করা হয় তাহাদের সহিত মতভেদ হইলে যে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীর সহিত বিরোধ ঘোষণা করিতে হইবে তাহা নহে—নৃতন নিয়ম অবিক্ষার করিতে হইবে। সামাজিক পরিবর্তনের গৃত্ত কারণ সমস্কে অজ্ঞ থাকিলে মানুষের কার্যকলাপ অনেকটা রহস্যাবৃত থাকিয়া যাইবে। মানব-চরিত্র যতটা সন্তুষ্ট রহস্যলোক হইতে উদ্বার করিতে চেষ্টা করাই উচিত। নিয়মের প্রতি, শৃঙ্খলার প্রতি অনুরূপ যে শুধু মানুষের একটা-মানসিক বৃত্তি এমন মনে করিবার কারণ নাই, বাহ জগতে শৃঙ্খলা একটা সত্ত্ব, বিশৃঙ্খলার মধ্যেও নিয়মের অস্তিত্ব দেখা যায়। বস্তুতঃ বাহ জগতে শৃঙ্খলা আছে বলিয়াই তাহার ভিতর-রূপ মানুষের মনে দেখা যায়।

ইতিহাসকে সমাজ-বিজ্ঞানরূপে দেখা যায় এ কথা মানিয়া লইয়াও কেহ কেহ বলিতে পারেন যে এই দৃষ্টিভঙ্গী অসম্পূর্ণ, সমগ্র মানব-জীবনের উপজীব্তি ইহার দ্বারা হয় না। অথবাঃ এই দৃষ্টিভঙ্গী পরিবর্তনের যুগ সমস্কে গবেষণা করিতেই সমর্থিক উপযোগী, স্থিতির সময়ে সমাজের রূপ বিশ্লেষণ করিতে হইলে এই দৃষ্টিভঙ্গীকে কিঞ্চিৎ প্রসাৰিত করিতে হয়। বিতীয়তঃ উপযুক্ত দৃষ্টিভঙ্গী সমাজের সমষ্টিগত জীবনের প্রতিই মনোযোগ দেয়, প্রত্যেক মানুষের ব্যক্তিস্বকে সমষ্টির এক অংশরূপে দেখিবার চেষ্টা করে, তাহার ফলে ব্যক্তিস্বকে খণ্ডিত ধারণা হয়। এই দুই যুক্তির মধ্যে অনেকটা সত্ত্ব আছে। বিতীয় যুক্তিটি প্রকৃত পক্ষে ইতিহাসে ব্যক্তিহের প্রভাব ও প্রতিফলন কর্তব্যান্বিত সেই প্রশ্নাই উত্থাপন করে, সেজন্ত আমরা তাহা পরে আলোচনা করিব। প্রথম যুক্তিটির উত্তরে দ্বাদশিক জড়বাদের সমর্থকগণ বলেন যে স্থিতি এবং গতি এই দুইটি শব্দ ব্যবহার করা সমীচীন নয়, কারণ প্রকৃতিতে সমস্তই গতিশীল, গতির বেগের তাৰতম্য আছে বলিয়াই অনেক সময় গতি স্থিতির রূপ ধারণ করে। সমাজ কোন সময়েই স্থিতিশীল নয়, স্বতরাঃ আপাত-প্রত্যায়ান স্থিতির অন্তরালে যে পরিবর্তনের শ্রোত বহিতে তাহাকে আবিষ্কার করা ঐতিহাসিকের কর্তব্য। কিন্তু এটা তো ঠিক যে, স্থিতিও গতির একটা রূপ এবং সমাজে পরিবর্তন খুব তাড়াতাড়ি হয় না, স্বতরাঃ অনেক দিন ধরিয়া যে সমাজ স্থিতিশীল থাকে তাহাকে বুঝিতে হইলে পরিবর্তন-সম্ভান্নী দৃষ্টিভঙ্গী প্রয়োগ করা উচিত নহে। চীনদেশের দৃষ্টান্ত ধৰা যাক। বহুদিন ধাৰণ চীনদেশের ইতিহাসে কোন ব্যাপক সামাজিক পরিবর্তন হয় নাই। চীনের এই যুগের ইতিহাস যিনি অধ্যয়ন কৰিবেন তিনি যদি কেবল পরিবর্তনের বীজ খুঁজিতে চেষ্টা করেন তাহা হইলে ব্যার্থ হইবেন। তাহাকে দেখিতে হইবে যে স্থিতিশীল অবস্থায় চীনা সংস্কৃতির রূপ কি রকম, চীনের ভাবধারা কি রকম। তাহা ছাড়া আরও একটা কথা ভাবিবার আছে।

প্রাচীন কাল হইতে আজ পর্যন্ত সমাজের বিবর্তন দেখান যেমন ইতিহাসিকের কর্তব্য তেমনি প্রাচীনের সহিত বর্তমানের হৃদয়ের সংযোগ প্রতিষ্ঠা করা ও ইতিহাসিকেরই দায়িত্ব। যেমন, আমরা সহজেই বুঝিতে পারি যে মধ্যবৃহীর ইউরোপ বর্তমান ইউরোপের অপেক্ষা অনুরূপ ছিল ; মধ্যবৃহীর ভাবধারার অনেক অংশই বর্তমানে পরিত্যক্ত হইয়াছে। এই সকল পরিত্যক্ত ভাবের বর্তমানে কোন সামাজিক প্রয়োজন নাই। কিন্তু ইতিহাসকে শুধু বুঝিতে নয়, হৃদয়ের মধ্যে অনুভব করিতে হইলে এই সকল পরিত্যক্ত ভাবকেও কল্পনার গ্রহণ করা প্রয়োজন। আমরা যে যুগের ইতিহাস পড়িব সেই যুগের মানসিক জগতে যদি আমরা প্রবেশ করিতে না পারি তবে ইতিহাসের যথার্থ উপলব্ধি হইবে না। অতীতের সহিত বর্তমানের মানসিক সংযোগ প্রতিষ্ঠা মনুষের হৃদয়কে সমৃদ্ধ করে, সেই সমৃদ্ধির প্রয়োজনকে অস্বীকার করা মানসিক অস্বাস্থ্যের পরিচয়।

সামাজিক বিবর্তনের বৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যা দিবার চেষ্টার ফলে মার্ক্সীয় দৃষ্টিভঙ্গীর আবির্ভাব হইয়াছে। আমরা এই দৃষ্টিভঙ্গীর অধান বৈশিষ্ট্যসমূহ সম্পর্কে কিছু আলোচনা করিব। এই দৃষ্টিভঙ্গীর গোড়ার কথা হইল এই যে সামাজিক বিবর্তনের মূল কারণ পাওয়া যায় সমাজের অথনৈতিক কাঠামোর ভিতর। এই অথনৈতিক কাঠামোর রূপ নিয়ন্ত্রিত হয় চুইট বিষয়ের দ্বারা :—(১) উৎপাদনের উপকরণ (factors of production) এবং (২) উৎপাদন-সম্পর্ক (relations of production)। সমাজের অথনৈতিক ভিত্তির উপর রাজনীতি, সাহিত্য, দর্শন, ধর্ম প্রভৃতি গড়িয়া উঠে—এই সকলকে বলা যায় অথনৈতিক ভিত্তির উপর সংস্কৃতির বনিয়াদ। বনিয়াদের রূপ ভিত্তির উপর নির্ভর করে, আবার ভিত্তিও অনেক পরিমাণে বনিয়াদের দ্বারা প্রভাবিত হয়। এ পর্যন্ত ইতিহাসে যত সমাজ দেখা গিয়াছে তাহারা প্রত্যেকেই শ্রেণীসমাজ। একটি বিশেষ শ্রেণী উৎপাদন-উপকরণের মালিক এবং উৎপাদন-সম্পর্ক নিয়ন্ত্রিত করে, এবং এই শক্তির প্রভাবে সমাজের উপর প্রভূত করে। এই প্রভূতের ফলে শোষিত শ্রেণী সংগ্রাম করে, এবং শ্রেণী-সংগ্রামের মধ্য দিয়া সমাজ এক নৃতন রূপ ধারণ করে। পুঁজিবাদী-সমাজ হইল শ্রেণী-সমাজের শেষ রূপ, ইহার পরে আসিবে শ্রেণীহীন সাম্যবাদী সমাজ। কোন সমাজের পরিবর্তনের কারণ সেই সমাজেই নিহিত থাকে। মার্ক্সীয় দৃষ্টিভঙ্গীর কোন বিস্তৃত বিবরণ এখানে দেওয়া সম্ভব নয়। আমরা ইহার জট ও অসম্পূর্ণতা সম্পর্কেই আলোচনা করিব।

প্রথমতঃ উৎপাদন-ব্যবস্থার কথাই ধরা যাক। উৎপাদনের উপকরণ কিভাবে জন্মলাভ করে, উপকরণের উন্নতির বা কিভাবে সাধিত হয় সে বিষয়ে মার্ক্সীয়-মতবাদে পরিষ্কার জবাব পাওয়া যায় না। নৃতন উৎপাদন-যন্ত্রের আবিষ্কারের ফলে সমাজে পরিবর্তন আসে একথা ঠিক, কিন্তু উৎপাদন-যন্ত্রের আবিষ্কারে সামাজিক অভিজ্ঞতা ছাড়াও ব্যক্তিগত প্রতিভা থাকে, এবং এই প্রতিভার সহিত সামাজিক অভিজ্ঞতার কার্যকারণ সম্পর্ক প্রতিষ্ঠা করা অনেক সময়ে সম্ভব নয়। বস্তুতঃ উৎপাদন প্রণালীর ক্রমবিকাশ কি কারণে হয় তাহার পূর্ণ

জ্বাব পাওয়া গিয়াছে বলিলে অত্যুক্তি হইবে। ইতিহাসে দেখা যায় যে একই অবস্থা হইতে বিভিন্ন দেশের ইতিহাস বিভিন্ন পথে চলিয়াছে। গ্রীক দেশে খণ্ডপূর্ব পঞ্চম শতাব্দীতে যে উৎপাদন-প্রণালীর উন্নতি আরম্ভ হইয়াছিল তাহা বেশীদূর অগ্রসর হইতে পারিল না কেন তাহা চিন্তার বিষয়। এ্যাথেনের রাজনৈতিক বিপর্যয় তাহার অর্থনৈতিক অগ্রগতি রক্ষ করিয়াছিল তাহাতে সন্দেহ নাই। ভারতবর্ষে প্রাচীনকালে যে অর্থনৈতিক উন্নতি সাধিত হইয়াছিল তাহাই বা বেশীদূর অগ্রসর হইল না কেন, আবার ইউরোপের মধ্যযুগের শেষে পুঁজিবাদী উৎপাদন-প্রণালী প্রসার লাভ করিল কেন তাহা চিন্তার বিষয়। অর্থনৈতিক দিক হইতে বিচার করিলে পঞ্চদশ শতাব্দীতে ভারতবর্ষ ইউরোপের সমকক্ষ ছিল; তাহার পরে যে পার্থক্য হইয়াছে তাহার কারণ নিশ্চয়ই অর্থনৈতিক নয়।

তারপর সমাজের অর্থনীতি ও রাজনীতি সম্পর্ক ধরা যাক। মাঝ্বাদে অবশ্য উভয়ের পারস্পরিক প্রভাব স্বীকৃত হইয়াছে, কিন্তু একথাও বলা হইয়াছে যে অর্থনৈতিক কঠামোই সমাজের আসল রূপ নিয়ন্ত্রণ করে। মোটামুটিভাবে একথা সত্য হইলেও ইহার যে ব্যতিক্রম আছে তাহা স্বীকার করা প্রয়োজন। ইতিহাসে এমন দৃষ্টান্ত দেখা যায় যে রাজনৈতিক ঘটনা বা সাময়িক বিপর্যয়ের ফলে অর্থনীতিক দিক হইতে উন্নত সমাজও অনুযায়ী শক্তির অধীনতা স্বীকার করিতে বাধ্য হয় এবং উৎপাদন-প্রণালীও অবনতির পথে নামিয়া যায়। রোম কর্তৃক গ্রীস বিজয় এবং বর্দরগণ কর্তৃক রোম সাম্রাজ্য ধ্বংস এবং দুইটি দৃষ্টান্ত। রাজনৈতিক মতবাদের সহিত অর্থনৈতিক ব্যবস্থার সম্পর্কও তেমনি এক-তরঙ্গ নয়। জাতীয়তাবাদের কথাই ধরা যাক। যদি স্বীকার করা হয় যে পুঁজিবাদী অর্থনীতির প্রয়োজনে জাতীয়তাবাদের সৃষ্টি হইয়াছিল তবে সেটা ঠিক হইবে, কিন্তু তাহা হইতে যদি এই সিদ্ধান্ত করা হয় যে পুঁজিবাদের সহিত জাতীয়তাবাদের সম্পর্ক অবিচ্ছেদ্য, তবে তুল হইবে। একবার জন্মলাভ করিয়া জাতীয়তাবাদ একটি স্বাধীন শক্তিতে পরিণত হইয়াছে এবং মানুষের মনে বাসা বাধিয়াছে, পুঁজিবাদের ধ্বংস হইলেই জাতীয়তাবাদ অন্তর্ভুক্ত হইবে ইহা আশা করা দিবাস্পন্ন ব্যক্তিত আব কিছুই নয়।

বস্তুতঃ মানুষের অন্তরের সুহিত বাহ জগতের সম্পর্ক কি? এই আলোচনায় আমরা দর্শনের রাজ্য আসিয়া পড়ি। মাঝ্বাদে ভাবের সংজ্ঞনীশক্তি স্বীকৃত হয়, কিন্তু ইহাও বলা হয় যে ভাবের উৎপত্তি সমাজ-নিরপেক্ষ হইতে পারে না, এমন কি ইতিহাসের যুগে যুগে মে সকল ভাবের উদয় হইয়াছে তাহারা প্রকৃতপক্ষে সমাজের শ্রেণী-বিভিন্নের মানসিক প্রতিক্রিয়া মাত্র। দর্শনের রাজ্য ইহার উপর্যোগী ধারণা হইল এই যে মন বস্তুরই অত্যন্ত স্তরে একটি ধর্ম (Mind is a property of matter in a highly developed form)। এই দার্শনিক তত্ত্বের আলোচনা বর্তমান প্রবন্ধে করা সম্ভব নয়, সমাজ জীবনে এই তত্ত্বে যে প্রয়োগ করা হইয়াছে তাহারই আলোচনা করিব। চিন্তা বা ভাবকে যদি আমর শ্রেণী-বিভিন্নের প্রতিক্রিয়া বলিয়া বিবেচনা করি, তবে বলিতে হয় শ্রেণী-বিভিন্নেই চিন্তা

জন্মদাতা, অন্ততঃ প্রধান উদ্দীপক। তাহা যদি হয় তবে শ্রেণীভেদ যথন বিদ্রূপিত হইবে এবং সাম্যবাদ প্রতিষ্ঠিত হইবে তখন ভাবের প্রধান উদ্দীপনাও তিরোহিত হইবে। তখন কি আর মানবের চিন্তাশক্তির বিকাশ হইবে না? সাম্যবাদী সমাজ প্রতিষ্ঠার সংগে আমরা কি মানসিক অর্দ্ধবর্তা ডাকিয়া আনিব? এই সমস্যার সমাধান হয়, যদি আমরা স্বীকার করি যে মানবের সমগ্র মানসিক স্তরকে অর্থনীতির গন্তব্য মধ্যে আবদ্ধ করা যায় না। মানব শুধু দ্রব্য উৎপাদন করে না, সে ধর্মচর্চা করে, সাহিত্য রচনা করে, প্রেম করে, রাজনীতি করে। মানব-চরিত্রের বৈচিত্র্যকে অর্থনীতিক আবেষ্টনের প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষ ফল হিসাবে দেখা অসম্ভব। মনের সংগে বাহু জগতের সম্পর্কটা প্রারম্ভিক। মন বাহীরের জগতের ডাকে সাড়া দেয়, আকর্ষণে আকৃষ্ণ হয়; আবার বাহু জগতের উপর মন প্রভাব বিস্তার করে। এই যে বাহীরের আকর্ষণ, ইহাকে বিশেষণ করিলে যে সকল উপাদান (elements) পাওয়া যায় তাহা অতি বিচির এবং বিভিন্ন। এই বিভিন্নতার মধ্যে ঐক্যের সন্ধান নিষ্পত্তি। মানবের সকল আবেগ, সকল মনোভাব একটি বিশেষ কেন্দ্র প্রদর্শিত করিয়া দুরিতেছে এবং দেহ কেন্দ্র হইতেছে অর্থনীতিক ব্যবস্থা—ইহা যদি সত্য হইত তবে মানব-জীবন মানসিক জগতে অনেক বেশী দিনদি হইত। হোমার যে কাব্য লিখিয়াছিলেন তাহাতে তৎকালীন সমাজের ছাপ নিশ্চয়ই আছে, কিন্তু দেহ কাব্য লিখিবার আবেগের উৎস অর্থনীতির মধ্যে পাওয়া যাইবে না।

উপরের বিষয়টি আর একটু স্পষ্ট ভাষায় বলা যায়। ইতিহাসে নানা রকমের শক্তির লীলা দেখা যায়—অর্থনীতিক শক্তি, রাজনীতিক শক্তি, আধ্যাত্মিক শক্তি প্রভৃতি। কোন একটি ঘটনার পক্ষাতে অনেক রকমের শক্তির সমবায় দেখা যায়। কোন সামাজিক আলোড়ন যখন হয় তখন এক সংগে সমাজের নানা দিকে—অর্থনীতিতে, রাজনীতিতে, সাহিত্যে, ধর্মে, ভাবে—পরিবর্তন দেখা যায়। প্রশ্ন হইল এই যে আপাত-দৃষ্টিতে যাহাদের বিভিন্ন বলিয়া মনে হয় সেই সকল সামাজিক শক্তির মধ্যে কোন ঐক্যের স্তুত খুঁজিয়ে পাওয়া যাব কি না, একথা বলা যাব কিনা যে বিশেষ কোন দিকে পরিবর্তন হইলে তাহা ফলে অন্য সব দিকে পরিবর্তন হইবে, এবং তাহা হইলে সেই বিশেষ দিকটি কি। মার্ক্স অনুসারে সমাজের সকল চেতনাকে আচ্ছান্ন করিয়া আছে তাহার অর্থনীতি; অর্থনীতি সংগঠনে পরিবর্তন হইলে অন্য সব দিকে পরিবর্তন হইবেই; প্রথম পরিবর্তনের সহিত শেষের পরিবর্তনসমূহের কার্যকারণ সম্পর্ক আছে। ইহার বিকল্পে দুইটি কথা বলা যায়। প্রথমতঃ অর্থনীতিক পরিবর্তনের কারণ কোথায় অনুসন্ধান করিব? তাহার আলোচনা পূর্বে করিয়াছি। দ্বিতীয়তঃ ঐতিহাসিক তথ্যের ভিত্তিতে আমরা একথা বলিতে পারি না যে অর্থনীতিক পরিবর্তন অগ্রান্ত পরিবর্তনের উৎস; শুধু একথাই বলিতে পারি যে সকল দিকের পরিবর্তন-বেধাসমূহ একাভিমুখী (parallel)।

মার্ক্সবাদী যে প্রথম ইতিহাস-পার্টে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীর প্রবর্তন করে তাহা অবশ্য

স্বীকার করিতে হইবে। ইতিহাস শাস্ত্রে মাঝের বাদ অনেক নৃতন সত্ত্বের পদ্ধান দিয়াছে। তাহাদের মধ্যে সবচেয়ে বড় দুইটি সত্ত্বের উল্লেখ করিব। প্রথমটি হইতেছে আপেক্ষিকতাবাদ (principle of relativity)। বিভিন্ন যুগের বিভিন্ন সমাজে বিভিন্ন রকমের ভাবধারা, বীতিনীতি প্রচলিত থাকে। এক যুগের মনোভাব হইতে আর এক যুগের মনোভাবের বিচার করা সমীচীন নহে। দাসত্ব-প্রথাকে এযুগে সকলেই নিন্দা করিবেন, কিন্তু একযুগে দাসত্ব-প্রথাও সমাজ-বিবর্তনে সহায়তা করিয়াছিল। আপেক্ষিকতা মানিলে চিরস্থন সত্ত্বের অস্তিত্ব সম্বন্ধে সন্দেহ জাগে, কারণ সত্যতা আপেক্ষিক শব্দ, যাহা এক সমাজের পক্ষে সত্য অপর সমাজের পক্ষে তাহা সত্য না হইতে পারে। দ্বিতীয়তঃ সমাজের ইতিহাসের উপাদান সমাজের ভিতরেই খুঁজিতে হইবে, কোন বাহ্য (মাঝে ও প্রকৃতিয়ে বহির্ভূত) শক্তির অরুসন্ধান করা নিষ্পত্তোজন। একদিকে প্রকৃতি, অপরদিকে তাহার পরিপূর্ণ সত্ত্ব লইয়া মাঝে—এই মিলিয়া ইতিহাসের সামগ্রী। এই দুইটি কথা মনে রাখিলে অনেক ভুল ধারণা হইতে বাঁচা যাইবে।

এবার আমরা ইতিহাসে প্রগতি কর্তব্যানি সত্য তাহা আলোচনা করিব। প্রথমেই প্রগতির মানে কি সেটা বোঝা দরকার। প্রগতি অর্থে আমরা সমাজ-জীবনের সর্বাংগীন উন্নতি বুঝিব—অর্থনৈতিক উৎপাদন-শক্তির বৃদ্ধি, রাজনৈতিক চেতনার বিকাশ, মানসিক সৃষ্টির প্রাচুর্য প্রভৃতি। জীবনের সকল দিক ব্যাপিয়া শক্তিৰ বিকাশ প্রগতির লক্ষণ। বিষয়টিকে অন্তর্ভুক্ত দেখা যায়। মাঝে যে পরিমাণে নিতান্তই প্রাণবক্ষার তাপিদ হইতে মুক্ত হইয়া মানসিক সম্পদ সৃষ্টির দিকে শক্তিকে পরিচালিত করিতে পারে সে পরিমাণে তাহার প্রগতি হয়। এই অর্থে ইতিহাসে যে প্রগতির ধারা আবিষ্কার করা যায় তাহাতে সন্দেহ নাই। আদিম কাল হইতে আজ পর্যন্ত উৎপাদন-বীতিতে যে সকল পরিবর্তন হইয়াছে তাহার ফলে মানব-সমাজের উৎপাদন-ক্ষমতা অনেক বৃদ্ধি পাইয়াছে। কৃষিকার্য প্রথম প্রচলিত হওয়া সত্যতার ইতিহাসে একটি বড় ঘটনা। শিল্প-বিশ্বের আর একটি। উৎপাদন-শক্তির বৃদ্ধির ফলে মাঝের অবসর-সময় বৃদ্ধি পাইয়াছে, সংস্কৃতি-সৃষ্টির সুযোগ ঘটিয়াছে। যে যুগে যে দেশের সমাজ উৎপাদন-প্রণালীতে যত বেশী উন্নত হইয়াছে, সে যুগে সেই সমাজ তত বেশী সংস্কৃতির বিকাশ হইয়াছে, জ্ঞান-সাধনা, শিল্প-সৃষ্টি প্রভৃতির ভিতর দিয়া সেই সমাজ তত বেশী মানসিক কার্য-তৎপরতা দেখাইয়াছে। সংস্কৃতি বিকাশের গোড়ার কথা হইতেছে জীবন হইতে আর্থিক-সমস্তাকে বিদ্রূপিত করা—সমস্তার বাস্তব অস্তিত্বকে অস্বীকার করিয়া নয়, সমস্তার সমাধানের গথ বাহির করিয়া। মাঝের স্জননীশক্তিকে মুক্ত করাই হইল প্রত্যেক বিশ্ববীর আদর্শ। বর্তমান যুগে শিল্পের উন্নতির জন্য মাঝের উৎপাদিকা-শক্তি এত বৃদ্ধি পাইয়াছে যে মাঝের স্জননীশক্তিকে নব নব সৃষ্টির পথে পরিচালিত করা এখন সম্ভব। এই সম্ভাবনাকে ব্যাহত করিতেছে যাহারা সেই সকল প্রতিক্রিয়াশীল শক্তির বিরুদ্ধে সংগ্রাম করিয়া ইতিহাসের ধারা অক্ষম রাখিতে হইবে।

অবশ্য একথা স্মীকার করিতে হইবে যে ইতিহাসের ধারা বরাবর অক্ষুণ্ণ থাকে না। ইতিহাসের অগ্রগতি অনেক সময় ব্যাহত হইয়াছে। বর্বর-আক্রমণে রোম সাম্রাজ্যের ভাংগন এমন একটি দৃষ্টান্ত। প্রত্যেক দেশের ইতিহাসেই সাময়িক অবস্থাপতন দেখা যায়। ভারতবর্ষের ইতিহাসে দেখি গুপ্ত-যুগের গৌরবময় সভ্যতার জ্যোতিঃ বেশীদিন অম্লান ছিল না, হৰ্ষবর্ধনের পরবর্তী যুগকে অনেকে অবনতির যুগ মনে করেন। আপাত-দৃষ্টিতে মনে হয়, উন্নতির পর অবনতি, তারপর আবার উন্নতি—এভাবেই বুঝি ইতিহাস চলে। তাহা যদি হয় তবে ইতিহাসে প্রগতি যেমন সত্য, অবনতিও তেমন সত্য; একটাকে বাদ দিয়া আর একটিকে বড় করিয়া দেখিব কেন? “The fact of progress is written plain and large on the page of history; but progress is not a law of nature. The ground gained by one generation may be lost by the next. The thoughts of men may flow into channels which lead to disaster and barbarism.” (H. A. L. Fisher)। কিন্তু progress যদি fact হয় তবে ইতিহাসের ধারা progressive বলিতে আপত্তি কি? সাময়িক অবনতি প্রগতির ধারারই অংশ বিশেষ। ইতিহাসকে খণ্ডিত-ভাবে বিচ্ছিন্নতা, বিশৃঙ্খলা, উত্থান ও পতন দেখা যায়, কিন্তু ইতিহাসের সমগ্রাপকে দেখিলে মাঝের স্বজ্ঞনীশক্তির বিচ্ছিন্ন বিকাশ সহজেই ধৰা পড়ে। পর্বতে উঁঠিবার পথ কেবলই উপরের দিকে যাও না, সে পথ উচুনীচু পথ। ইতিহাসের পথও সেই রকম। এক সময় ছিল যখন মনে করা হইত যে ইতিহাসের গতি চক্রাকার। প্রাচীন গ্রীসে এই ধারণা প্রচলিত ছিল। বর্তমান পশ্চিম-সমাজে এই ধারণা বর্জিত হইয়াছে, কারণ ইহার কোন বাস্তব ভিত্তি নাই। বহু অবনতির যুগ কাটাইয়া প্রগতির যে রূপ বর্তমান সমাজে প্রস্ফুটিত হইয়াছে এবং নব সন্তানার ইংগিত করিতেছে, তাহাকে বিশ্লেষণ করা, তাহার গ্রিতিহাসিক বিবর্তন ব্যাখ্যা করা ও তাহা হইতে ভবিষ্যতের নির্দেশ গ্রহণ করা গ্রিতিহাসিকের দীর্ঘিতি।

## উন্নতি-দর্শন ও ভবিষ্য-সমাজ

উমা সেন

চতুর্থ বর্ষ, আর্টিস্

‘উন্নতি’, ‘বিবর্তন’, ‘বিপ্লব’ ইত্যাদি পারিভাষিক বর্তমানকালে দার্শনিক ও সমাজশাস্ত্রীদের মহলে এক নতুন প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। লোকমূখ্যেও এই শব্দগুলির অচলন বেড়েছে পূর্বের থেকে অনেক বেশী। অথচ এদের প্রকৃত অর্থ কি বা কি হওয়া উচিত সে ধারণা অনেকের কাছেই অজ্ঞাত বা অস্পষ্ট। আর যারাও বা এদের অর্থ-বিটানে সচেতন ও সুদক্ষ, তাদের মধ্যেও রয়েছে অন্তর্হীন মতবিরোধ ও বৈষম্য।

‘উন্নতি’ পারিভাষিকটি উচ্চারণের সংগে সংগেই আমাদের দৃষ্টির সম্মুখে ভেসে ওঠে মানুষের দ্বন্দ্বয় ও গতিশীল জীবনের মূর্তি। মানব-জীবন স্থিতির প্রারম্ভ থেকে চলেছে নানা ঘাত-প্রতিঘাতের মধ্য দিয়ে। মানুষ স্থিত হয়ে দাঁড়াতে পারছে না কোথাও। “ভাণ্ডিতেছে পুরাতন গড়িছে নৃতন, জগতের নীতি এই মহাবিবর্তন”—নবীনচন্দ্রের এই উক্তির মধ্যে সুস্পষ্টভাবে ঘোষিত হয়েছে জীবনের ও জগতের গতিশীল মন্ত্র। এই মন্ত্র গ্রীক দর্শনিক হেরাক্লিটাস থেকে শুরু করে বর্তমান যুগের হেগেল-মার্ক্স-ব্যার্গ-স-শ-অরবিন্দ অনেকেই বিচ্ছিন্ন স্থানে উচ্চারণ করেছেন। সকলেই এ বিষয়ে একমত যে, চির-চঞ্চল আমাদের এই পৃথিবী—নিয়ত-গতিশীল আমাদের এই সমাজ। গতি হ'ল জীবনের ও জগতের প্রথম ধর্ম। মানুষের উন্নতি, বিবর্তন বা বিপ্লব সবই গতিশীল অবস্থারই বিশেষ বিশেষ ক্রমাত্ম। উন্নতি বলেই গতি, অস্থিরতা, চাঞ্চল্য, অবস্থান্তর বুঝাব; যদিও যে-কোন গতি, অস্থিরতা, চাঞ্চল্য বা অবস্থান্তরকেই উন্নতি বলা চলে না। তবে কোন জাতীয় গতি বা পরিবর্তন উন্নতি-পদ্ধতাচ—এই হ'ল বর্তমানে আসল প্রশ্ন। এ প্রশ্ন সকল দার্শনিক ও চিন্তাবীরই বাবে বাবের নিজেকে জিজ্ঞাসা করেছেন, কিন্তু উন্নের যে ইংগিত তারা প্রদান করেছেন, তা পরম্পরার থেকে বিচ্ছিন্ন, এমন কি পরম্পর-বিরোধীও।

কোন কোন চিন্তাবীরের বিবেচনায় মানুষের ইতিহাস হ'ল তার ক্রমোন্নতির একটানা কাহিনী। স্থিতির প্রারম্ভ থেকে মানুষ চলেছে ক্রমশঃ এগিয়ে ধারাবাহিক উন্নতির পথে। তার ইতিহাস হ'ল তার অভ্যর্থন ও জয়বাত্রার নিরবচ্ছিন্ন কাহিনী। “From the theory of the human perfectibility inherited from the eighteenth century, from the Hegelian interpretation of history as the progressive manifestation of absolute spirit, from the more recent doctrine of evolution, above all from the immense scientific and technological progress, we were led to believe in a constant, continuous and almost automatic progress.”<sup>(১)</sup> অর্থাৎ অষ্টাদশ শতাব্দীর পর নানা ঘটনাবৈচিত্র্য আমাদের অনেকের মনে এ বিশ্বাসই স্থিত করেছে যে, জগতের প্রবাহ হ'ল ক্রমাগত উন্নতির পথে। অষ্টাদশ শতাব্দীতে স্থপত্তি-চারিত ব্যাশান্ত্রিকস্টগণের মতবাদ, হেগেল-দর্শনের প্রসার, ডারউইনিয়ানদের ক্রমবিকাশ-তত্ত্ব, সর্বোপরি আধুনিক কালের বৈজ্ঞানিক ও যান্ত্রিক অভূতপূর্ব উন্নতি মানব-মনে নিরবচ্ছিন্ন ও স্থতঃস্ফূর্ত উন্নতির ধারণা স্থিত করেছে। মানুষ দ্রুতবেগে অগ্রসর হয়ে চলেছে শাশ্বত উন্নতির পথে।

আবার, কারো কারো ধারণা বা বিশ্বাস এই যে, পৃথিবীর ইতিহাস মানুষের ক্রমিক অবনতির সাক্ষাতই বহন করছে। একদিন পৃথিবীর বুকে মানুষের আবির্ভাব হয়েছিল সত্য-শিব-মুন্দরের পূজারীরূপে। তারপর ঘটেছে তার সত্য-শিব-স্মৃদরের সেই মহান্-

(১) Sir S. Radhakrishnan: “Progress and Spiritual Values” (Philosophy, London, 1937, July; p. 260).

আদর্শ থেকে বিচুতি। যতই কালের জয়বাত্রা এগিয়ে চল্লো, ততই ঘট্টলো মান্মহের ভীষণ থেকে তীব্রণতর অবনতি। মানুষ হারিয়ে ফেলেছে সত্য ও স্মৃতিরের জ্যোতির্ময় স্ফুল। অসত্য ও অস্মৃতিরের আঘাতে আঘাতে তার অস্তর মলিন ও বিদীর্ঘ। যুদ্ধ-লিপ্তা ও লোভের তাড়নায় মানুষ আজ অক্ষ। বিপ্লবের যুগে মানুষ অত্যন্ত দ্রুতবেগে এগিয়ে চলেছে উন্নতির পরিবর্তে ধৰ্মসের পথে। যুদ্ধ এনে দিয়েছে ঘরে ঘরে হাহাকার, অভিশাপ ও দুর্দশার প্লাবন। তার স্তু সম্পদ, গ্রন্থর্য, বিজ্ঞান, দর্শন—সবই তার ধৰ্মসের পথকে প্রশস্ত করে তুলছে দিনে দিনে। কাজেই নিরবচ্ছিন্ন উন্নতির কথা হ'ল অসত্য। পৃথিবীতে সত্য হ'ল মান্মহের ক্রমিক অবনতি। স্বর্গচুত মান্মহের পৃথিবীতে যে ইতিহাস তা হ'ল তার পতন, অলন ও ব্যর্থতারই কাহিনী। এই সকল পশ্চিম ও চিন্তাবীরের মান্মহের অবনতিদর্শন প্রচারে মুখর-কষ্ট। বিশেষত যুদ্ধোন্নতির যুগের ধৰ্মসূলীলার ভেতর তাঁরা পাচ্ছেন তাঁদের মতের বাস্তব সমর্থন। এই সমর্থন আরও উল্লেখযোগ্য মূর্তিতে তাঁরা লাভ করেছেন জার্মান দার্শনিক অস্ত্রোল্ড স্পেংলারের (Oswald Spengler) স্বীকৃত্যাত গ্রন্থ “The Decline of the West” থেকে। বইখানির সকল মতান্তর কতখানি স্বীকার্য তা বিবেচনার বিষয়, তবে বস্তুনিষ্ঠ-দৃষ্টিতে একটা স্বীকার করতেই হ'বে যে মান্মহের ক্রমিক ও ধারাবাহিক উন্নতি-দর্শনে বইখানি কৃঠাবাসাত করেছে। মানুষ আজ নিরবচ্ছিন্ন উন্নতি-দর্শনে আস্থা হারিয়ে ফেলেছে। এদেরই চরমপন্থী হলেন তাঁরা ধৰ্ম মান্মহের ইতিহাসে কেবল তার ক্রমিক অবনতির সাক্ষ্যই সন্ধান করে থাকেন।

পক্ষান্তরে, কোন কোন চিন্তাবীর বিশ্বাস করেন যে, মান্মহের ইতিহাসে নিরবচ্ছিন্ন উন্নতি বা অবনতি ব'লে কোনটাই সত্য নয়। সত্য হ'ল তার চির-চঞ্চল জীবন-প্রবাহ। এই প্রবাহে কখনও ঘট্টে তার উন্নতি, কখনও অবনতি, তাঁদের বিচারে “The idea of inevitability, whether of progress or of decline, of a dialectical movement in historical sequence, is an illusion. Human history is not subject to natural laws.” এই সকল পশ্চিম ও চিন্তাবীরের ভেতর ঐতিহাসিক এইচ্, এ, এল, ফিসার ও দার্শনিক সর্বপল্লী রাধাকৃষ্ণনের নাম উল্লেখযোগ্য। এঁদের কেউই মান্মহের ইতিহাসকে বাঁধা-ধরা কোন একটা নিয়মের মধ্যে আবক্ষ দেখতে পান নি। তাঁদের বিচারে বিশেষ পরিবর্তনের পশ্চাতে নেই কোন predetermined pattern। অধ্যাপক ফিসার তাঁর ‘A History of Europe’ গ্রন্থের ভূমিকায় লিখেছেন, “One intellectual excitement has, however, been denied me. Men wiser and more learned than I have discerned in history a plot, a rhythm, a predetermined pattern. These harmonies are concealed from me.....(there is) only one safe rule for the historian; that he should recognize in the development of human destinies the play of the contingent and the unforeseen.” এই মতের সমর্থক হিসাবে আমরা দার্শনিক রাধাকৃষ্ণনকেও পাই। দার্শনিক বার্ট্রাঙ রাসেল

ও অধ্যাপক বিনয় সরকারও অনেকটা এই মতাবলম্বী। এন্দের কেউই ইতিহাসে উন্নতি বা অবনতি কোনটাই inevitabilityতে বিশ্বাসী নহেন।<sup>২</sup> তাঁরা বিশ্বাস করেন মানব-মনের স্থষ্টি-মূলক ঐশ্বর্যে ও ক্ষমতায়। প্রকৃতিতে ও সমাজে শত-সহস্র বন্ধন সঙ্গেও মানব-মনের স্বাধীনতা ও স্বরাজ রয়েছে।<sup>৩</sup> প্রকৃতি তাকে বাধা দিচ্ছে। প্রতি নিমেষে তার স্বপ্ন গুড়িয়ে যাচ্ছে অঙ্ক প্রকৃতির নির্দয় আঘাতে। তবুও মানুষ কলঙ্গোকে গ'ড়ে তোলে আদর্শের স্বপ্ন আৰ তাকে বাস্তবে রূপ দিতে হয় একান্ত প্রয়াসী। প্রকৃতির বন্ধনের কাছে মানুষ তার আত্মার স্বাধীনতাকে পরিত্যাগ করে নি। মানুষ নিজেকে প্রকাশিত করতে চেয়েছে স্বরাগাতীতকাল থেকে। আপন ঐশ্বর্যে নিজেকে পরি পূর্ণ করে ফুটিয়ে তোলার আকাংক্ষা মানুষের অন্তরে প্রবল। এই আত্ম-প্রকাশের অচঙ্গ আবেগে মানুষ ছুটে চলেছে সমুখ-পথে। দিকে দিকে তার সহস্র বন্ধন। এই বন্ধন ভেঙে প্রতি মুক্তের তাকে অঞ্চল হতে হয়। মানুষ তার বুদ্ধিবলে ও বাহ্যবলে রচনা করে উন্নতির রাজপথ। সংগ্রাম, সাধনা, বুদ্ধি ও শক্তির জোরেই মানুষ নিয়ন্ত্রিত করছে যুগে যুগে তার ভাগ্য এবং ইতিহাসের গতি। এই ইচ্ছা ও কর্ম, সাধনা ও শক্তির অভাব ঘটলেই আসে তার বন্ধন, পরাজয় ও পতন। তাই দেখা যাচ্ছে, মানুষই হ'ল তার ইতিহাসের শৃষ্টি। শুভ-অশুভ, কল্যাণ-অকল্যাণ—তুই-ই স্থষ্টি করবার মতো তার স্বাধীনতা রয়েছে।

যদি মানব-মনের এই স্বাধীনতা ও স্বরাজ না থাকতো, তাহ'লে তো জগতে ইতিহাস বলে কোন বস্তুই থাকতো না। যদি ভগবানের ইচ্ছাই হতো সর্বময়, তাহ'লে তো স্বর্গরাজ্য চিরদিনই পৃথিবীতে বন্দী হয়ে থাকতো। যদি প্রাকৃতিক বাঁধা-ধরা নিয়মাবলী মেনে চলার নামই হতো মানুষের ইতিহাস, তাহলে তো ইতিহাস হয়ে পড়তো অর্থহীন ও যান্ত্রিক। সে ইতিহাস নিয়ে মানুষের গোরবের কি থাকতো? মানবাত্মার স্বাধীনতা ও স্বাতন্ত্র্যই ইতিহাসকে ক'বৈ তোলে অনিয়ন্ত্রিত ও ছন্দোচীন, অর্থচ বিশ্বাসকর ও ঐশ্বর্যপূর্ণ। ধাঁরা বস্তবাদী অর্থাৎ ধাঁরা জড় থেকে চৈতন্যাদ্যের পক্ষপাতী বা চৈতন্ত অপেক্ষা জড়ের প্রাধান ঘোষণায় অঞ্চলী, তাঁরা স্বত্বাবতঃই মানবোন্নতির ধারাকে খুঁজে থাকেন বাইরের ঘটনাশ্রেতের মধ্যে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে মানুষই হ'ল শেষ-বিশ্বেষণে ইতিহাসের গতির নিয়মক, নির্ধারক ও শৃষ্টি। বস্তু-জগতের পরিবর্তনের পেছনে রয়েছে মানব-মনের সচল-গতি, বাইরের ঘটনাশ্রেতের পরিবর্তনের সংগে নিজেকে মানিয়ে চলার ঐকান্তিক প্রয়াস। বস্তুর প্রভাব মানব-মনে আছে একথা সত্য, তবে সেই প্রভাবকে অস্থীকার করার বা নতুন রূপ দেবার ক্ষমতাও রয়েছে মানুষেরই। দার্শনিক রাধাকৃষ্ণন् এ প্রসংগে তাঁর অভিমত

(২) Sir S. Radhakrishnan: "Religion and Society" (London; pp. 32-33).

(৩) Bertrand Russell: "Mysticism and Logic" (i.e., A Free Man's Worship: Chap. III).

ব্যক্ত করতে পিয়ে লিখেছেন, “Materialist views of history attempt to account for human progress by outward circumstances, by climatic changes, or social inventions. External conditions, however, are only the material. They provoke the reaction, but do not produce it. The driving power of all change is the mind of man, his intelligent purposive striving to adapt himself more adequately to the changing world.” পারিপার্শ্বিক অবস্থার সংগে সামঞ্জস্য রক্ষা করেই মানুষকে অগ্রসর হ'তে হয়। অবস্থার প্রভাবকে নিজ অন্তর্কলে ব্যবহার করা বা না-করা শেষ পর্যন্ত নির্ভর করে মানুষের সজ্ঞান সাধনার উপরে। মানব-মনের এই সজ্ঞান সাধনাই হ'ল ইতিহাসের ভেতর সর্বাপেক্ষা শক্তিশালী উপাদান। মানুষ যেখানে অঙ্ক ও অচেতন, সেখানে সে দুর্বল। যেখানে সে সজ্ঞান সাধক, সেখানেই তার শক্তির উৎস ও উন্নতির সম্ভাবনা। কাজেই উন্নতির ধারাটা যান্ত্রিক বা স্বতঃকৃত নয়। অবগুষ্ঠাবিতা বলে কোন শব্দ এর অভিধানে নেই। এ হ'ল সাধনা ও সৃষ্টির বস্তু।

বস্তুজগতের ঐশ্বর্য ও উপকরণগুলি মানুষের নতুন সৃষ্টির পথে উপাদানমাত্র। নব-সৃষ্টির জন্য এদের প্রয়োজনীয়তা রয়েছে বিপুল। তবে সৃষ্টির জন্য শুধু উপকরণগুলিই যথেষ্ট নয়। এর জন্য প্রয়োজন বৃহৎ আদর্শের অন্তর্প্রেরণাও। আজ পৃথিবী নানা ঘটনাস্ত্রোত্তরে মধ্য দিয়ে বিবর্তিত হয়ে যে-অবস্থায় এসে পৌছেছে, সেখানে মানুষের উন্নতির আশা রয়েছে স্ববিশাল, আবার পতনের আশংকাও রয়েছে যথেষ্ট। কোন অনিবার্য গতির ইঁগিত এখানে সন্ধান করা বৃথা। সম্ভাবনা রয়েছে বিকাশেরও, বিনাশেরও। অ্যাট্যনিক শক্তি দিয়ে জীবন-সৃষ্টি সম্ভব, আবার জীবন-ধৰ্মসও সম্ভব। কাজেই নিছক উপকরণ বা বস্তু-সংগ্রহই কল্যাণমর সমাজ-সৃষ্টির পক্ষে যথেষ্ট নয়। বস্তু-সংগ্রহের সাথে থাকা চাই কল্যাণমর সমাজ-সৃষ্টির জ্যোতির্ময় আদর্শও। আজ বিজ্ঞানের দাক্ষিণ্যে বির্জিগতে মানুষের ঘটিচে সম্পদ ও ঐশ্বর্যের অভূতপূর্ব প্রাচুর্য, প্রকৃতির উপরেও হয়েছে তার বিপুল কর্তৃত। মানুষ জ্ঞান পেয়েছে, শক্তি পেয়েছে; কিন্তু তবুও তো জীবনকে সে সুন্দর করে সৃষ্টি করতে পারছে না। এত ঐশ্বর্যের মধ্যে থেকেও কেন তার জীবন আজও এমন অসহায় ও অভিশপ্ত? এই সম্পদের প্রাচুর্যের মধ্যে অবস্থান করেও কেন সে আজও এমন অস্থৰী ও দুরিদ্র? তার কারণ আজ সে পারছে না পারিপার্শ্বিক অবস্থার সাথে সামঞ্জস্য রক্ষা ক'রে চলতে। বিজ্ঞানের সাহচর্যকে অবলম্বন করে সে কেবল বস্তু-জগতের উপকরণই বাঢ়িয়ে চলেছে, কিন্তু পারে নি তাদের বৃহত্তর সমাজ-সৃষ্টির আদর্শের অন্তর্প্রেরণার নিজেকে সক্রিয় করে তুলতে। দারিদ্র্য মোচনের জন্য যেমন সম্পদ-সৃষ্টিই একমাত্র কথা নয়, সম্পদ-বন্টনের প্রশঁস্তাও সুবিশেষ জুরুরী; তেমনি বৃহত্তর জীবন-সৃষ্টির জন্য বিজ্ঞানের দাক্ষিণ্যটাই যথেষ্ট নয়, নতুন জীবনাদর্শের সক্রান্ত নিতান্ত আবশ্যক। কেবল বিজ্ঞানের সাহচর্যকে অবলম্বন

করলেই যে ছন্দোময় জীবন-শৃষ্টি সন্তুষ্ট, সে ধারণা আন্ত। “Science and its inventions are concerned with the outer organisation, not the inward living. They can remove the hindrances to good life but cannot create it. They can diminish illness but cannot tell a man what he shall do with his health. They can remove poverty and cure unemployment but cannot tell a man what he shall do with his wealth and leisure while science gives us the capacity to control the conditions of life, it does not help us to use these conditions for fine living. We have to go beyond science to get the ideal values.”<sup>৪</sup>

এই “ideal values”-এর স্বপ্ন দৃষ্টির সম্মুখে সদা-জ্ঞানেও না থাকলে নতুন ভবিষ্য-শৃষ্টি অসম্ভব। জীবনকে স্বন্দর ও ছন্দোময় ক’রে গ’ড়ে তুলতে হ’লে বিপুল আদর্শ সকলের আগে প্রয়োজন। বিজ্ঞানের অঙ্গুরস্ত দানকে জীবনে নিশ্চয়ই স্বীকার করতে হ’বে। কারণ, বিজ্ঞান দেখে মানুষকে জ্ঞান, আর জ্ঞানই শক্তি। তবে সেই জ্ঞানকে করতে হ’বে প্রেমের সংগে যুক্ত—শক্তিকে ক’রতে হ’বে সত্য-শিব-স্বন্দরের আদর্শের দ্বারা। অনুগ্রাণিত। বিজ্ঞানের দানকে চরমভাবে স্বীকার ক’রে নিয়েও তাই বার্ট্রাঞ্জ রাসেল তাঁর “Scientific Outlook” গ্রন্থে বিজ্ঞানের অপূর্ণতা করেছেন। “Science and Values” অধ্যায়টি অত্যন্ত মূল্যবান। সেখানে রাসেল এই অভিযন্ত প্রকাশ করেছেন যে, মানুষের ভবিষ্য-সমাজকে স্বন্দর ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত করতে হ’লে বিজ্ঞানের দাক্ষিণ্যের সংগে সংগে আদর্শের অনুপ্রোগাও একান্ত প্রয়োজন। বুদ্ধির সংগে সংগে চাই হৃদয়বৃক্ষের উৎকর্ষ, জ্ঞানের সংগে চাই নতুন মানবচেতনার উদ্বোধন। এই দুই-এর সমগ্র করার শক্তির উপরেই জ্যোতির্ময় ভবিষ্য-সমাজ-শৃষ্টির সন্তাননা ও তাঁর সফলতা নির্ভর করে।

## আধুনিক বাংলা কবিতা

তরুণ সরকার

দ্বিতীয় বর্ষ, আর্টস্

অক্তিম জীবনবোধ যে কবিতার প্রেরণার উৎস, চিরস্মৃত কালের দ্রবারে দেই কবিতারই থাকে শীকৃতি পাবার দাবী, বিদ্ধ সমালোচকদের মুখে এমন কথা আয়ত্ত শুনেছি। আধুনিক বাংলা কবিতা সম্পর্কে যে কোনো আলোচনা প্রসংগে এ কথাটাই প্রথম মনে আসে, কারণ বাংলাদেশে প্রথম যখন কয়েকজন কবি রবীন্দ্র-কাব্যাদর্শের নিছক অনুসরণ না ক’রে, একটু অগ্র ভঙ্গীর, অন্ত ঢঙের কবিতা রচনা স্ফুর করেন, তখন

(৪) Sir S. Radhakrishnan: “Progress and Spiritual Values” (Philosophy, London, July, 1937).

সমালোচক-মহল হ'তে তাঁদের বিকল্পে কুত্রিমতা ও অগভীরতার অভিযোগ আসে। ঐ সব অভিযোগ যদি সত্য হ'ত অর্থাৎ ঐ কবিগোষ্ঠী যে কাব্য-বীতির স্তুতিপাত করেন তাঁর পিছনে যদি প্রত্যক্ষ জীবনের প্রেরণা না থাকত, তবে সে কাব্য-বীতির স্বরায় হওয়া ছাড়া গতি ছিল না। কিন্তু বিরোধী সমালোচকদের বিজ্ঞপ্তি ও বাধা উপেক্ষা ক'রে আধুনিক বাংলা-কবিতা আজ বিশ্ব বছর পরেও আশ্চর্য রকম জীবন্ত; তাঁর ভাঙ্গার বহু শক্তিশালী কবির রচনাভাবে সমৃদ্ধ, তাঁর ভবিষ্যৎ বিচিত্র সম্ভাবনায় উজ্জ্বল। স্মৃতিরাং এ কথা স্বীকার না ক'রে উপায় নেই যে আধুনিক বাংলা কবিতার মধ্যে এমন কিছু ছিল বা আছে যা শাশ্বত, যা চিরস্মৃত জীবন-ধর্মকে অস্বীকার করে না। এবং সেইজন্তুই, আজ যখন আধুনিক বাংলা কবিতা তাঁর শৈশব ও কৈশোর অতিক্রম ক'রে যৌবনে পদ্ধাপণের পথে, তখন তাঁর জন্ম, ক্রম-পরিণতি ও গতি-প্রকৃতি সমস্ক্রে কিছু আলোচনা বোধ হয় গ্রাহ্যসংগত।

প্রথম মহাযুদ্ধের পর সাধারণভাবে সমগ্র বিশ্বের ও বিশেষভাবে ইউরোপের চিন্তাধারার বেশ একটা বড় রকম ওল্টপাল্ট হ'য়ে যায় একথা সকলেই জানেন। হতাশা ও স্মৃতিভঙ্গের একটা ভাব সংস্কৃতির সমস্ত ক্ষেত্রে বিস্তার লাভ করে; পুরাতন মূল্যবোধে বিশ্বাস ভেংগে যায়, পুরানো আদর্শ হ'য়ে যায় বাতিল। আমাদের দেশ যেহেতু নানাদিকে পশ্চাত্পদ এবং প্রথম মহাযুদ্ধের প্রত্যক্ষ সংস্পর্শে তাঁকে আসতে হয়নি, সেই হেতু আমাদের দেশের চিন্তা-জগতে এই পরিবর্তনের চেট বেশ কিছুদিন পরে এসে আসাত করে, যুদ্ধ শেষ হওয়ার প্রায় দশ বছর পরে, 'উনিশশো'-তিরিশ সালের কাছাকাছি সময়ে। আমাদের জাতীয়, সামাজিক ও অর্থনৈতিক জীবনেও 'উনিশশো'-তিরিশ একটি উল্লেখযোগ্য সাল। কারণ ঐ সময়ের পর হ'তেই ব্যক্তির ও সমাজের জীবনে নানাক্রম দুর্ঘস্থায়ী পরিবর্তনের সূচনা দেখা দেয়। আর বাংলা-কাব্যে যে ধারা আধুনিক কবিতা নামে পরিচিত, তাঁর জন্মকালও 'উনিশশো'-তিরিশের নিকটবর্তী সময়।

ঐ সময়কার বাংলা-কাব্যের প্রতি দৃষ্টিপাত করলে দেখা যায় যে তৎকালীন সকল কবিই রবীন্দ্রনাথের অহসরণে কবিতা লিখছেন, শুধু অহসরণ নয়, অহুকরণও চলছে যথেষ্ট পরিমাণে। এ কথা অনন্ধিকার্য যে রবীন্দ্রনাথের প্রভাব পরিপূর্ণ অতিক্রম করা কোন বাঙালী সাহিত্যকের পক্ষে প্রায় অসম্ভব। কারণ রবীন্দ্রনাথ বাংলা ভাষাকে দিয়ে গেছেন একটা ঐশ্বর্যশালী মূর্তন রূপ, তাঁর প্রভাব আমাদের ভাষার গভীর মর্মে অংশপ্রবিষ্ট। নিজেদের অজ্ঞাতসারেই তাঁর স্থষ্ট বাংক্যাংশ আমাদের কথোপকথনে, আমাদের রচনায় প্রবেশ করে। কিন্তু ঐ বিশেষ সময়ে রবীন্দ্র-অহুকারক ঐ কবিদল বাংলা-সাহিত্যকে নিজস্ব কিছুই দান করতে না পেরে শুধুই ব্যর্থ অহুকরণ ক'রে যাচ্ছিলেন, অর্থহীন ছবিগাণিত্য ও কুত্রিম ভাবালুতা দ্বারা বাংলা-কাব্যের আবহাওয়াকে অস্বাস্থ্যকর ক'রে তুলছিলেন। "Tagore achieved beauty and ease, but with most of his followers ease and beauty became a mere mannerism"। সাধারণ পাঠকশ্রেণীর নিকটও

কবিতার সমাদুর ক'মে গিয়েছিল, কবিতা শুধু মাসিকপত্রের পাদপুরণের জন্মই ব্যবহৃত হ'ত। এই একবেয়েমির মধ্যে যে দু'জন কবি কিছু বৈচিত্র্য সঞ্চার করেন তাঁদের নাম নজরল ইসলাম ও মোহিতলাল মজুমদার। অরুষ বীররস ও স্বতন্ত্র মননের পরিচয় ব্যাকুমে এই দুই কবির রচনার মধ্যে পাওয়া গিয়েছিল। তবু এই দুই কবিকে আধুনিক গোষ্ঠীর অন্তর্ভুক্ত করা চলে না, কারণ এরা বৈচিত্র্যই স্থানে করেছিলেন, কোনো নৃতন ধারার স্থূলগত করেননি। তাঁ'ছাড়া যুক্তোন্ত্রণগুরে মানসিক বিশ্বাস্তা এঁদের কাব্যে স্থৃত ভাবে প্রতিফলিত হ্বারও অবকাশ পায়নি।

প্রকৃতপক্ষে আধুনিক বাংলা কবিতার জন্মের সংগে একটি সাহিত্য-পত্রিকার নাম অবিচ্ছেদ্যভাবে জড়িত। সে পত্রিকা 'কলোন'। সেই সময়কার যে কয়েকজন নৃতন লেখকের রচনায় প্রকাশভূগী ও বিষরবস্তু উভয়দিকেই পরিবর্তনের লক্ষণ স্পষ্ট হ'য়ে উঠছিল, তাঁদেরই মুখ্যপত্র 'কলোন'। যুক্তোন্ত্রণগুরে হতাশা, সংশয়, অবিশ্বাস এই সব লেখকদের কলমে যেন প্রাণ পেয়ে উঠল, প্রচলিত সমাজ-বিধান, প্রচলিত জীবনযাপন-পদ্ধতির প্রতি অবল বিদ্রোহের স্বরও ধ্বনিত হ'য়ে উঠল এঁদের রচনায়। কাব্যের ক্ষেত্রে বে কয়জন কবি এই আন্দোলনের পুরোধা ছিলেন, তাঁদের নাম প্রেমেন্দ্র মিত্র, অচিন্ত্যকুমার দেনগুপ্ত, বুদ্ধদেব বসু, অজিত দত্ত ও মণীকু ঘটক (যুবনাথ)। বাংলা সাহিত্যিক জগতে এঁদের লেখা প্রচণ্ড চাঞ্চল্যের স্থান করল, পার্টকমহলে ও সমালোচকদের মধ্যেও মতের বিভিন্নতা দেখা গেল, কেউ এঁদের সমর্থন করলেন, কেউ বা এঁদের বিরুদ্ধে করলেন যুদ্ধবোধণ। এই কবিয়া কিন্তু জীবনের কোনদিকেই মুখ কিরিয়ে রইলেন না। সমাজের নীচু তলার অস্তির এতদিন সাহিত্যে, বিশেষতঃ কবিতায় অস্থীকৃত ছিল, এঁদের কাব্যে সেই নীচু তলার দাবীও হ'ল স্বীকৃত, উপর তলার জীবনেও যেখানে ভঙাচি, যেখানে অন্তায় সেখানে বিজ্ঞের, ব্যংগের কশাঘাত ক'রতেও এরা দ্বিধা করলেন না। প্রথম বিদ্রোহের উৎসাহের আতিথ্যে বাড়াবাড়ি অবশ্য এঁদের মধ্যে অনেকেই কিছু কিছু করলেন, কিন্তু দুরদৃষ্টিসম্পন্ন, পরিণতমানস সমালোচকের কাছে এঁদের শক্তির পরিচয়ও ধরা পড়তে দেবী হ'ল না। স্বরং রবীন্দ্রনাথ এঁদের কয়েকজনকে দিলেন স্বীকৃতির ছাড়পত্র, আশীর্বাদ করলেন এঁদের অভিযানকে। আধুনিক কবিতার বিরোধীরা এইখানেই একটি মন্ত্র ভুল করেন : 'রবীন্দ্রোত্তর' বা 'রবীন্দ্র-পৱবতী' এই কথাগুলির মধ্যে তাঁরা রবীন্দ্রনাথের বিরুদ্ধে বিদ্রোহের ভাব থুঁজে পান। আধুনিক কবিয়া কিন্তু প্রকৃত প্রস্তাবে রবীন্দ্রনাথকে স্বীকার ক'রেই এগিয়ে চলেছেন, বাংলা-কাব্যের স্বীকৃত যে রবীন্দ্রনাথে এসেই শেষ হ'য়ে যেতে পারে না, এই সত্য-উপলক্ষ থেকেই এরা পেয়েছেন যাত্রার প্রেরণা। এবং সেইজন্মই রবীন্দ্রনাথকে আশীর্বাদক হিসাবে,—কোনো কোনো ক্ষেত্রে (যেমন গন্ধ-কবিতার প্রচলনে) সহ্যাত্মী হিসাবে—পাওয়ার সৌভাগ্যও এঁদের হ'য়েছিল।

যাই হোক, এই কবিদের প্রভাব ক্রমেই বেড়ে চলে। নৃতন যে সব শক্তিধর

কবি ক্রমে ক্রমে এন্দের দলে এসে নাম লেখালেন, তাঁদের মধ্যে স্বীকৃত দল, বিশু দে, ভীবনানন্দ দাশ, সমর সেন বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। সময়ের দিক থেকে আরো কিছু পরে আর একজন শক্তিমান কবিও এন্দের দলে যোগ দেন, তিনি অমিয় চক্রবর্তী। মানবিধ কারণে 'কলোল' প্রকাশনা বেশীদিন সন্তুষ্ট হ'ল না, কিন্তু আধুনিক কবিতার ক্ষেত্রে আরো প্রসারিত হ'য়ে গেল। শুধুমাত্র কবিতা যার উপজীব্য, এমন পত্রিকাও দু'একটি ক্রমে ক্রমে প্রকাশিত হ'তে লাগল, বিভিন্ন সাময়িক পত্রিকাদিতেও কবিতা অধিকতর সম্মানের স্থান পেতে আরম্ভ করল। অন্ত ক্ষেত্রে ধাই হোক, বাংলা কবিতার হততর্গোরব পুনঃপ্রতিষ্ঠিত করার কাজে আধুনিক কবিরা যে মূল্যবান সাহায্য দিয়েছেন, এ কথা সকলেই স্বীকার করেন।

প্রাথমিক উচ্চারণের যুগ শেষ হবার পর 'কলোল'-গোষ্ঠীর এই সব কবিরা ক্রমে ক্রমে গভীরতর পরিণতি লাভ করতে লাগলেন; দু'একটি তারকার দীপ্তি প্লান হ'য়ে এলেও অধিকাংশেরই দীপ্তি হ'ল উজ্জল। অনেক শিশু-তারকা, অনেক নীহারিকার আশ্বাসও পেল বাংলা-কাব্যের আকাশ। এই সব কবিদের রচনার বিহুত পরিচয় দেওয়া এই প্রবক্ষের স্বল্প পরিসরে সন্তুষ্ট নয়, কিন্তু এন্দের মধ্যে যাঁরা বিশিষ্ট ও নেতৃস্থানীয়, তাঁদের কিছু পরিচয় না দিলে বোধ হয় বক্তব্য অসম্পূর্ণ থেকে যাবে। পূর্বেই বলেছি, রবীন্দ্র-যুগ ব্যক্তি-মানসের দ্বাবীকে প্রধান ব'লে গণ্য করেছিল, রবীন্দ্র-প্রবর্তী যুগে কিন্তু সমাজ-মানস ক্রমে ক্রমে প্রধান গেতে লাগল। বৃহত্তর সামাজিক জীবনকে স্বকীয় শক্তিবলে ধিনি কাব্যক্ষেত্রে স্থূলভাবে প্রতিষ্ঠিত করবার চেষ্টা করেছিলেন, তিনি প্রেমেন্দ্র মিত্র। অবনত, অবহেলিত জীবনের প্রতি অক্ষতিমূলক দরদ ও নির্ভীক লেখনী সম্বল করেই প্রেমেন্দ্র মিত্রের সাহিত্য-যাত্রা। তাঁর 'প্রথম' অবনত জীবনের শুণকীর্তনেই মুখের :

“আমি কবি যত কামাইয়ের আর কাঁসাইয়ির আর ছুতোরের, মুটে মজুরের,  
—আমি কবি যত ইতরের।”

কিন্তু সামাজিক শক্তিকে তার প্রাপ্য স্বীকৃতি দিয়ে, ব্যক্তি-মানসের কাব্য-রচনাতেও তিনি যে কম দক্ষ ন'ন তা' তিনি দেখালেন 'সত্রাট' কাব্য-গ্রন্থে ;

“আমার থাক  
সমস্ত অক্ষের এপিটে  
মিথ্যা সরাচিকার এই বাস,  
নেশার রাজে টলমল  
এই মুহূর্ত বৃদ্ধুদ,  
জন্ম-যত্ন-প্রেম,  
আনন্দ, বেদনা আর নিষ্পল এই  
আংশার আকৃতি।”

ভূব্যক্তি-মানসকেই পটভি রেখে আর একজন কবি যিনি সমর্পণেখনীতে কবিতা রচনা

করলেন, তিনি বুকদেবে বস্তু। তাঁর দৃষ্টিভঙ্গী কিন্তু আধুনিক, যুক্তাতিক্রান্ত মানবের হতাশা আর স্বপ্ন তাঁর কাব্যেও ফেলেছে নতুন ছায়া :

“আমি শুক নিশ্চাতুর, অক্ষকারে মোর সিংহাসন,

আমি হিংস্র, দুরস্ত, পাশ্ব।

মুলুর ক্ষিরিয়া ধায় অপমানে, অমহ লজ্জায়

হেরি মোর রুক্ষ দ্বারা, অক্ষকার মনির প্রাঙ্গণ।”

ব্যক্তি-জীবন ও সমাজ-জীবন—এই দুইয়ের কোনো একটিকে অবলম্বন ক'রে আরো অনেকেই রসোভীর্ণ কাব্য রচনা করেছিলেন, তাদের নাম উপরে উল্লেখ করেছি। একজনের নাম করা হয়নি, ‘কল্লোল’-গোষ্ঠীর সঙ্গে প্রত্যক্ষভাবে সংশ্লিষ্ট না থাকলেও আধুনিক কবি হিসাবে যাঁর স্থান অনেক উঁচুতে ! তিনি বিমলচন্দ্র ঘোষ। তাঁর ‘দক্ষিণায়ন’, ‘উলুবুড়’, ও ‘দ্বিপ্রভু’ গ্রন্থে শ্রেণীর কবি হিসাবে তাঁর স্থান নির্ণীত ক'রে দিয়েছে। ছন্দ সঙ্গে তাঁর বিশাল জ্ঞান অনেক সময় সত্যেজ্ঞানাথের কথা শ্রবণে আনে। ছন্দ ও ভাবের পরীক্ষা-নিরীক্ষার মধ্যে দিয়ে অপর একজন কবি ও মূল্যবান পরিণতির পথে এগিয়ে গিয়েছেন, তিনি অমিয় চক্রবর্তী। ব্যক্তি-মানসের ভাবনা-ধারণার রূপায়নে সিদ্ধ কবি সুবীজ্ঞনাথ দক্ষও যথেষ্ট শক্তির পরিচয় দিয়েছেন। আবার অনেক কবির কাব্য-জীবন ব্যক্তি-মানসকে অবলম্বন ক'রে স্তর হ'লেও পরিণতিতে তাঁরা সমাজিক সত্যকে স্থীকার ক'রে নিয়েছেন, সমাজ-জীবনের সংগে ব্যক্তি-জীবনের যথার্থ ঘোগসূত্র বির্দ্ধারণ ক'রতে পেরে নিজেদের বিকাশের নৃতন্তর পথ খুঁজে পেয়েছেন। বিষ্ণু দে ও সমর সেন এই দিকের পথিকৃৎ।

সাম্প্রতিক কাব্য-জগতে অল্লসন্ধান ক'রলে আরো অনেক নৃতন কবির সন্ধান পাওয়া যাবে যাঁরা ইতিমধ্যেই কাব্যক্ষেত্রে র্মেলিক ও স্থায়ী কিছু দান করেছেন ও যাঁদের ভবিষ্যৎ প্রতিশ্রূতিময়। কবি স্বত্ত্বাস মুখ্যোপাধ্যায় ও কামাক্ষীপ্রদাদ চট্টোপাধ্যায়ের প্রতিভা ইতিমধ্যেই যথেষ্ট দৃষ্টি আকর্ষণ করেছে।

পরিশেষে করেকটি কথা। আধুনিক কবিতার বিরক্তে দুর্বোধ্যতার অভিযোগ অনেকে এনে থাকেন, অনেক সময় আধুনিক কবিতা কিছু না প'ড়েই বা অল্লমাত্র প'ড়ে। আধুনিক জীবনযাত্রাই যে পূর্বের তুলনায় কত জটিল ও সেই কারণে দুর্বোধ্য হ'রে পড়েছে তা তাঁরা মনে বাঁথেন না। ইচ্ছাকৃত দুর্বোধ্যতার সমর্থন আমি করছি না, কিন্তু কবিতার সংগে জীবনের ঘোগ যে হেতু অংগুংগী, সেই হেতু আধুনিক কবিতার পক্ষে কিছুটা যে দুর্বোধ্য না হবে উপায় নেই, এই আমার বক্তব্য। পূর্বের তুলনায় জ্ঞানের পরিধি বিস্তৃততর হয়েছে। বৈজ্ঞানিক অল্লসন্ধানের সাহায্যে মানবের মনোরাজ্যের কত অন্ধকার দেশে নৃতন আলোক-পাত হয়েছে—আধুনিক জীবন ও জীবন-দর্শন যে কিছুটা দুর্বোধ্য হবে তা আশ্চর্যের ব্যাপার নয়। শুধুমাত্র সহজ, সরল আবেগের পথ ধরে চলার সাধ্য তাই যথার্থ আধুনিক কবির থাকতে পারে না।

এ কথা নিঃসংশয়ে সত্য যে নৃতন নৃতন রীতি প্রবর্তনের চেষ্টার ও উৎসাহের আত্মিণ্যে ভাবের ও আংগিকের ক্ষেত্রে আধুনিক কবিতা অনেক সময়েই রসের মাত্রা অতিক্রম ক'রে গিয়েছেন, কিন্তু শ্রেষ্ঠ কাব্য রচনা যে তাঁরা করেননি এমন কথাও সত্যের অপলাপ। হ্যাত রবীন্দ্রনাথের প্রতিভার শতাংশের একাংশও কোনো বিষয়ে আধুনিক কবিতা নেই। কিন্তু তাঁদের সকলের সামগ্রিক স্ফুরণ, যা আধুনিক কবিতা নামে পরিচিত, তা' যে রবীন্দ্র-কাব্যের খোগ্য উত্তরাধিকারী তা' মেনে নিতে আমাদের লজ্জিত হওয়া উচিত নয়।

এগিয়ে যেতেই হবে, কারণ এগিয়ে চলা প্রাণধর্মের লক্ষণ। 'সোনার তরী' লিখে রবীন্দ্রনাথ ব'দে থাকেননি, তাঁর অদ্য প্রাণশক্তি তাঁকে এগিয়ে নিয়ে গিয়েছিল নৃতন থেকে নৃতনতর প্রয়াসে। 'সোনার তরী' থেকে 'নবজাতক' যে দ্রুতার এগিয়ে চলার দীর্ঘায়িত ইতিহাস, দেই এগিয়ে চলার প্রেরণাকেই আধুনিক কবিতাও মূলমন্ত্র ক'রে নিয়েছেন। অগ্রসূত যারা ভূল-আন্তি তাদের নিত্যসংগী, কিন্তু বিপুলা পৃথিবী আর নিরবধি কাল তাদেরই স্বপক্ষে।

## পদাবলী-প্রসংগ—গোষ্ঠী

অধ্যাপক জনার্দন চক্রবর্তী

'অস্তি ভাতি প্রিয়ং ব্রহ্ম' শ্রীত ঋষির পরম আবিষ্কার। 'রয়েছো তুমি একথা কবে, জীবন-মাত্বে সহজ হবে', যে সহজ অথচ গভীর কামনা বিশ্বকবির গীতাঞ্জলিতে ব্যক্ত হয়েছে দেই স্বন্দর কামনার পূর্তি ঋষির এই সিদ্ধান্ত। 'ভিট্টতে হৃদয়গ্রহিণ্যস্তে সর্বসংশয়াঃ'। সর্বসংশয়চ্ছেদের, অস্তর-বিকাশের, এ যে বহস্ত-গভীর ও বহস্ত-মধুর মন্ত্র।

অস্তি, তিনি আছেন। ভাতি, তিনি স্বন্দর, শোভমান। প্রিয়ম, তিনি আমাদের প্রিয়। কেমন প্রিয়? বিভেতের মতো, পুত্রের মতো? পশ্চিমের ঋষি বলেছেন, বিভেতই মাঝবের প্রিয়, সে হো'ল 'Economic Man'। পুত্র মাঝবের প্রিয়, সে হো'ল 'Sensuous Man'। কিন্তু গ্রন্থনিদল ঋষির সিদ্ধান্ত, 'প্রেয়ঃ পুত্রাঃ প্রেয়ঃ বিভাঃ প্রেয়ঃ অগ্নস্মাঃ সর্বস্যাঃ'। পুত্র, বিভ, অগ্ন সব-কিছুর চেয়ে তিনি প্রিয়তর, মাঝবের জ্ঞান-সাধনা, কর্ম-সাধনা ও প্রেম-সাধনার তিনি পরম লক্ষ্য। মানস-স্বরধূনী ত্রিপথগা। জ্ঞান-ভাব-ইচ্ছার তিনটি পথ ধরে মাঝবের চিত্তবৃত্তি নিত্যকাল ছুটে চলেছে সীমাহীন সেই সিদ্ধুর পানে। আস্তিক্য দর্শন, বিজ্ঞান, কাব্যকলা, চিত্র, সংগীত প্রভৃতি প্রচেষ্টা ঋজু-কুটিল নানা পথ ধরে দুর্ণিবার বেগে ছুটে চলেছে দেই বৃহত্তের দিকে। 'বত নিবারিয়ে চিত নিবার না যায়বে', 'পাসরিতে করি মনে পাসরা না যাও গো', বৈঞ্চবের মহাভাব-স্বরূপগী শ্রীরাধিকার এই প্রাণ-নিঃডানো কথায় নিত্যাভিসারী মানবাত্মার এই চিরস্তনৌ আতি ফুটে উঠেছে।

গভীর ধারের তত্ত্বাত্মক, অন্তর ধারের বিদ্যেবিহীন, তাঁরা কোনও দেশের কোম্পানীর মাঝের সাধ্য-সাধনার কোনও স্তরকেই হেব মনে করেন না। ভগবন্তের একটি পরিচয় তিমি 'অদ্বৈত সর্বভূতানাম'। সেদিনও দক্ষিণেশ্বরের পরমহংস বলে গিয়েছেন, "ওরে, কারুর ভাব নষ্ট করিসন্নে-বে"। সত্যসঙ্গ এই প্রেমিক মাঝুষটি সাধনার অনেকগুলি পথে নিজে হেটে চলে দেখেছিলেন, অনেক মতকে জীবনে অংগীকার করে নিয়েছিলেন। তাই ভেদ-বিদ্যে-বিভাস্ত নব্য সভ্যতার উপকর্ত্তা দাঙ্গিয়ে প্রেম ও প্রত্যয়ের কর্তৃ মাঝের অয়ন-পহার নির্দেশ দিয়ে তিনি বলতে পেরেছিলেন, 'যত মত, তত পথ', নবীন সভ্যতার কোলাহল মুখের মহানগরীর অন্দরে সুরমুনী-তীরে পঞ্চবটী-মুলে বসে "একৎ সদ্বিপ্রা বহুবদ্ধি" এই শুভির নৃতনতর ভাষ্য রচনা করতে পেরেছিলেন। দিঘিজয়ি-দৃপহারী দুর্ঘ পশ্চিত শিশি বিশ্বতর যথন শ্রীকৃষ্ণচৈতন্তে রাপান্তরিত হয়েছিলেন তথন থেকে বিরক্তবাদীর মত-নিরসনে তিনি কোনও উত্তম গ্রন্থ করেননি।

দর্শনে বিজ্ঞানে যুগ যুগ ধরে আঠী ও প্রতীচীর মাঝে যে জীবন-যজ্ঞের অঙ্গস্থান করে চলেছে তাঁর অধিষ্ঠাত্র-পুরুষকেই 'সর্ববজ্ঞেশ্বরো হরি' বলা হয়েছে। গীতাশাস্ত্র বলেছেন, "যেহেত্যাদেবতা তত্ত্ব ভজন্তে শ্রদ্ধার্থিতাঃ। তেহপি মামেব কৌন্তেব ভজন্ত্যবিধিপূর্বকম্। অহস্ত সর্বজ্ঞানাং ভোক্তা চ প্রভুরেব চ। ন তু মাযভিজ্ঞানস্তি তত্ত্বেনাতশ্চ্যবস্তি তে ॥" একালের বহির্বিজ্ঞানকে ভূত্যাজী বলা যেতে পারে। "যাস্তি দেবত্বতা দেবান্ম পিতৃন্ম যাস্তি পিতৃত্বতাৎ। ভূতানি যাস্তি ভূতেজ্যা যাস্তি মদ্যাজিনোহপি মাম্।" একালের এই ভূত্যজ্ঞের ঋষিক ধারা তাঁরা যজ্ঞেশ্বরকেই বাদ দিয়েছেন; অথবা যজ্ঞেশ্বরের অভেদাঙ্গা ভূতনাথকে অধীকার করে শিবহীন যজ্ঞের আয়োজন করে চলেছেন। তাঁরা দক্ষ, সন্দেহ নেই। কিন্তু খির যেখানে অশ্বীকৃত, সেখানে বীরভদ্র শাসিত ভূতগণ যজ্ঞবৎস করবেই। সারা জগতে এই দক্ষবজ্ঞ-ধ্বংস চলেছে। একদিন যে-পৃথিবীর ধূলিকণাও মধুময় হয়ে উঠেছিল, সেই পৃথিবীর অগ্ন-পরমাণু আজ বিশ্ববৎসের তাগুব-ন্যূন্যে যোগ দিয়েছে। ভূত-যজ্ঞের যাজ্ঞিকগণ কি শিবহীন যজ্ঞের পরিমাম চিন্তা করবেন না?

সত্যস্বরূপ সত্য শিব ও সুন্দর। সদ্বস্তু সৎ চিং ও আনন্দ। কর্মসাধনা ও জ্ঞানসাধনার তিনি পরম লক্ষ্য বটেন। কিন্তু তাঁর সংগে ভালবাসার সম্পর্ক পাতানোর ইতিহাসই মাঝের অধ্যাত্মজীবনের যথার্থ ইতিহাস। সংসার-সীমার যতো কাজ যতো কথা, যতো ভাব, সব-কিছুর মোড় যুরিয়ে দেওয়া যাব যদি তাঁর দিকে, তবে কি সাংসারিকতা ও পরমার্থিকতা এক হয়ে যাব না? বড় চঙ্গীদাসের শ্রীরাধিকার মতো 'দাসী হঞ্চি তাঁর পায়ে নিশিবোঁ আপনা' ভাবটি অংগীকার করে যদি গোটা জীবনটাই সঁপে দেওয়া যাব তাঁর পায়ে তা হ'লে কি প্রবৃত্তি-নিপুণতা, কর্ম-মোক্ষের সকল দ্বন্দ্বের অবসান হব না? শাস্ত, দাস্য, সখ্য, বাস্তল্য, ও মধুম, বৈষ্ণবের এই মানবিকতা কি কোমৎ-দর্শন-প্রোক্ত Humanism এর চেয়ে গভীরতর নয়? 'সবার উপরে মাঝে সত্য তাহার উপরে নাই'—চঙ্গীদাসের এই

উক্তির আবেদন আমাদের কাছে পরম বস্তুর অবৈক্ষিকির মধ্যে। কিন্তু বাংলার যে অপুরণ মানুষটির সমগ্র জীবন চঙ্গীদাসের পদাবলীর জীবন্ত ভাষ্যক্রম তিনি এই উক্তির কদর্থ-নিরসন-কল্পে ইঙ্গিত করে গিয়েছেন, “ক্রষের যতেক খেলা, সর্বোত্তম নৱলীলা, নৱ-বপু তাহারি স্বরূপ”। মানুষ কামনা-বাসনা-বিহীন অন্তরে সেবকের নিষ্ঠা, স্থার একাত্মতা, মায়ের অমেয় ভালবাসা ও কান্তির আর্তি নিয়ে ছুটতে পারে তাঁর দিকে। রসিকচূড়ামণি রায় রামানন্দের সহিত শ্রীমনহাপ্রভুর আলাপে এই তত্ত্বের সম্যক্ষ স্ফূরণ হয়েছিল। মানবীয় প্রেমের ভাষা ও ভঙ্গী অবলম্বন করে মহাজন পদকর্তা বাংলা দেশে ভাগবত প্রেমের যে দিব্য গাথা রচনা করে গিয়েছেন তাতে অপূর্বভাবে ব্যক্ত হয়েছে রহস্যগতীর ও রহস্যমধুর এই পরম সত্যটি।

সুচির-শ্রীত সুমধুর গোষ্ঠী-পদাবলীতে এই সত্য কিরণে প্রতিভাত হয়েছে সে দিকে আমরা একটু অবহিত হতে চাই। সরলপ্রাণ গোপবালকেরা গোষ্ঠে মাঠে গোচারণ করে। লোককল্যাণের প্রতীক, শান্ত সুদর্শন নিরীহ জীবগুলি তাদের পালনীয়। সরল প্রাণের সবচুক্র নিষ্ঠা দিয়ে তারা ভালবাসে এই জীবগুলিকে। আর উদার প্রাণকে উজাড় করে দিয়ে মিলিত হয় তারা কিশোরসুন্দর স্থাদের সংগে। সমান বয়স, সমান প্রাণ, সমান আকৃতি তাদের। স্বর্ধম-পালনের ক্ষেত্রে তারা নিবিড়ভাবে মিলিত হয় একে অপরের সংগে। এতটুকু আড়া বা আড়াল নেই তাদের প্রাণের মাঝখানটিতে। উদার মোহন প্রকৃতির কোলে তারা মানুষ। নিসর্গের সংগে অতি নিবিড় তাদের একাত্মতাযোগ। কৃত্রিমতার কল্যাণ বাস্পে মলিন হয়নি তাদের অন্তর। প্রাণে তাদের আনন্দের বান ডাকে। পরিপূর্ণ প্রাণে তারা খেলা করে, গান গায়, আর আকুল-করা স্বরে বাঁশী বাজায় বনান্তরালে। তার পরে সন্ধ্যা নেমে আসে ধীরে ধরণীর বৃক্কে। তখন কোমল তৃণাহার-তৃপ্তি শ্যামল-ধ্বল বিচ্ছিন্ন জীবন-সহচর জীবগুলিকে গুছিয়ে নিয়ে তারা ক্রিয়ে আসে গৃহের পানে। জননীর সংশ্লেষ্ণ উৎসুক অংধিযুগল প্রতীক্ষা করে তাদের জন্তে। কি সরল সুন্দর দিব্য নিষ্পাপ পরিত্বর্ত প্রেমপূর্ণ এই জীবন। যেখানেই অকৈতব প্রেমের খেলা স্থানেই ভগবত্তার স্ফূরণ, একথা অবীকার করি আমরা কোন প্রাণে? এমন দিব্য মধুর নির্ণসর জীবন যদি তাঁকে টানতে না পারল তবে মানুষের ভরসা রইল কোথায়? সব-কিছুতেই তাদের এক-ভাবনা, সব-কিছুর মধ্যে তারা প্রত্যক্ষ করে পরম এককে। “যো মাঃ পশ্যতি সর্বত্র সর্বক ময়ি পশ্যতি। তস্যাহং ন প্রগশ্যামি স চ ন মে প্রগশ্যতি॥” প্রাণ-মাতানো ‘ভাই’ ডাক ছাড়া শেখেনি তারা আর কোনো ডাক। “কটি কাছনি বক্ষিম ধটি, বেগুব বাম কাঁধে। জিতি কুঞ্জের গতি মধুর ভাব্যা ভায়া বলি ডাকে॥” তাদের একজন জাগলে মুম্বত সংগীদের ঘূম ভাঁগিয়ে জাগিয়ে তোলে। “উত্তিষ্ঠত জাগ্রত প্রাপ্য বরান্ন নিবোধত” এই মন্ত্রই তাদের কঠো কঠো মিঠে শুনায়। বিশ্বকবির কথায় “ওরে বিহান হলো জাগোরে ভাই ডাকে পরম্পরে”। ‘সংগচ্ছধৰং সংবদ্ধধৰং’ মন্ত্রের প্রেরণা কর সার্থক হয়েছে তাদের জীবনে। সুচির-শ্রীত এই

ঁঁঁঁঁঁঁ

জীবন-সংগীত প্রবন্ধাবে আকর্ষণ করেছিল আমাদের বিশ্বকবিকে। তিনি মুক্তকর্ত্তা  
বলেছেন—

“গদি পরজয়ে পাইরে হোতে ওজের বাথাল বালক,  
তবে নিবিয়ে দেব নিজের ঘরে শুসভ্যতার আলোক।”

শান্ত সুদর্শন গোজাতি শ্রীগাতীত কাল থেকে মুম্বয়জাতির মংগল-সাধনে নিরন্তর ব্যাপ্ত  
থেকে ভূপ্তে বিচরণ করছে। আর্য-সভ্যতার ক্রমবিকাশের সংগে এই প্রাণীটির অবিচ্ছেদ  
সম্পর্ক। কৃষিকার্যের পরমসহায় এই জীবটি। বসুকরা-মাতাকে শস্যশালিনী করে জীবন-মজ্জের  
উদ্যাপনে এই প্রাণীটি চিরকাল ধরে সহায়তা করে এসেছে মাত্রযুক্তে। পরম উপাদেয় কান্তি-  
পুষ্টি-প্রদ-পদাৰ্থ গব্য। হবি ছাড়া যজ্ঞ বা দেবকাৰ্য হতে পারে না। স্বতরাং সর্বজ্ঞেশ্বর হারিৰ  
তৃপ্তিসাধন, যা ছিল এই জাতিৰ চৰম লক্ষ্য, সেই লক্ষ্য সাধনেৰ পৰম সহায় এই জীবটি। তাই  
ভগবদ্বন্দনার মন্ত্রেও ভাৰতবাসী ভুলতে পাৰেনি লোককল্যাণেৰ প্রতীক এই প্রাণীটিকে। “নমো  
ব্ৰহ্মণ্যদেবায় গোৰাক্ষণহিতায় চ। জগন্নিতায় কৃষ্ণায় গোবিন্দায় নমো নমঃ ॥” সর্বকল্যাণেৰ  
নিদান Absolute Good যিনি তিনি কল্যাণসাধক জীবমাত্ৰেই হিতস্বরূপ, ‘লোকেশ-  
চৈতন্যময়ধিদেব’ যিনি, তাঁকে লোককল্যাণেৰ মধ্যেই উপলব্ধি কৰতে হয়, একথাৰ হেঁৰালি বা  
আতিশয্য কোথায় ? সেকালেৰ কামধেনু শুধু কামনা-পূৰ্তিৰ বা ‘আন্তেন্দ্ৰিয়-প্ৰীতি-ইচ্ছা’ৰ সহায়  
ছিলানা, ‘কৃষ্ণেন্দ্ৰিয় প্ৰীতি-ইচ্ছা’ৰ ছিল পৰম অবলম্বন। বজোঁগুণেৰ সংগে সম্মেৰ, বাহুবলেৰ সংগে  
তৃপোবলেৰ, বিশ্বামিত্ৰেৰ সহিত বশিষ্ঠেৰ লড়াই হয়ে গিয়েছিল সত্ত্বসহায় এই সন্তুষ্টিৰ স্ফুৰন্ত  
নন্দিনী-স্বৰভি বাজার প্ৰাসাদ ও ঋষিৰ আশ্রমেৰ শৈৰ্বদ্ধন কৰত। তাদেৱ পুৱাতন স্মৃতি মন-  
প্ৰাণকে সত্যই নন্দিত স্বৱভিত কৰে তোলে। ধৰ্মী-শামলী-শামসুন্দৰ সচিদানন্দবিগ্ৰহকে  
শ্রবণ-মননেৰ পথে এনে দেয়। সুকৃষ্টিন গিৰিগাত্ৰ স্বকোমল তৃণাস্তুৰণ ধাৰণ কৰে গোজাতিৰ  
হিতসাধন কৰে গোবৰ্ধন আখ্যা ধাৰণ কৰেছিল। সেই গো-বৰ্ধনেৰ গুৰুতাৰ বহন কৰেন  
বলে তিনি গিৰিধাৰী। শামল বনানী-ৱাজি সেই বিশ্বরূপেৰ মোহনমালা, তাই তিনি বনমালী।  
সেই গিৰিধাৰী বনমালীকেই আমৰা বন্দনা কৰি ‘গোৰাক্ষণ-হিতায়’ মন্ত্ৰ। ঐশ্বর্যেৰ ‘দেবতা  
দেবৰাজও হাঁৰ মেনেছিলেন গোবৰ্ধনধাৰী এই প্ৰেমেৰ ঠাকুৰৰ কাছে।

শ্ৰীনন্দ-নন্দন যশোদা-ছুলাল গোকুলেৰ মাঠে গোচাৰণ কৰেছিলেন। ভক্তিগতেৰ  
একটি পৰম বহস্তময় সত্য এই কথাটি। কত রস, কত ভাব, কত কথা, কত গান, কত হাসি,  
কত অঞ্চ এই তত্ত্বাত্মক নিয়ে। গাবস্তিষ্ঠত্যাত্, গোষ্ঠ-শব্দেৰ আক্ষরিক অথাট এই। প্রাচীন  
কালে নদীতীৰে বিশাল প্রাণ্টৱে গোচৰ-ভূমি আৱ তৎ-সংলগ্ন গোশালাৰ থাকত। গোধূন-সংলগ্ন  
বৈশ্ব গোপ-জাতিৰ স্বধৰ্মপালনেৰ ক্ষেত্ৰ এই গোষ্ঠ। গোগজাতিৰ স্বধৰ্ম-নিৱৰ্ত আনন্দময়  
প্ৰতিনিধি শৈনন্দ। বাংসল্য-সৰ্বস্বা বাংসল্য-বশিষ্ঠিনী যশোমতী তাঁৰই সাৰী সহধৰ্মী।  
জ্ঞানজ্ঞানীণ স্বকৃতিবলে বস্তুদেব-দেবকীৰ যে দিব্যধন তাঁৰা ন্যাসুন্ধৰণে লাভ কৰেছিলেন,  
তা তাঁৰা আত্মবিহুল হয়ে, সৰ্বস্ব পণ কৰে রক্ষা কৰে ধৰ্মপালন কৰেছিলেন। ‘সন্তোকো

ধর্মাচরেৎ'। গোপদশ্পতীর এই বাংসল্য-নিষ্ঠার তুলনা কোথায়? শ্রীদাম, শুদ্ধাম, দাম, বশুদাম তাঁরা, ধাঁরা সখ্যের শুন্দর শুন্ত দাম বা বজ্জু দিয়ে কিশোর তগবানকে বাঁধতে পেরেছিলেন। শ্বেল তিনি, সখ্যই ধাঁর পরম বল। আর অংশুমান হলেন এমন একজন যিনি প্রেমমিঞ্চ স্বচ্ছ হৃদয়ের মেহাংশু বিকিরণ করে উত্তুসিত করে তুলেছিলেন সবার সেই গোপন সখাটিকে।

যেমন শুন্দর রাখাল সখাদের নাম, তেমন অপরূপ তাদের বেশবাস। পরিধানে কটি-কাছনি বংকিম ধূট। কাঁধে বেগু, চরণে প্রেম-মহুর কুঞ্জর-গতি। বদনে প্রাণ-চালা আকুল-করা ভায়া ভায়া রব। কাঁধে গো-ছাঁদন ডোরি, কানে কুণ্ডল-খেলা। গলে শুঁজার মালা, তুজে অংগুল-বালা। দলপতি তাদের স্বরং শ্রীদামচন্দ, মাথায় লাল পাগড়ি। “আওত শ্রীদামচন্দ, বলিয়া পাগড়ি মাথে”, পদকর্তাৰ বায়শেখের প্রেমিক কিশোর সখার বিশ্ববিমোহন ছবি এঁকেছেন। প্রেমের অরণ্যরাগ বুঝি পাগড়িটি রাঁঁগিরে দিয়েছে!

সমানবয়সী সখারা এসে জুটেছেন গোষ্ঠের পথে। রাম-কাহুকে তাদের চাই-ই। গোপাল কি শুধুই মা-যশোদার। সবার সমান দাবী তাঁর উপর। গোপালের উভয় সংকট। তাঁকে ছাড়া সখারা সব গোষ্ঠে যাবে কাকে নিয়ে? কিন্তু মা কি তাঁকে ঘেতে দেবেন! মাকে লুকিয়েই বা ধান তিনি কোন প্রাণে? একদিন মনী খেয়ে লুকিয়েছিলেন, মা যশোদা মরে-ছিলেন আর কি?

“কি করিব ওয়ে শ্রীদাম করিব আমি কি।

চূড়া বাঁধি ধড়া পরি বসি ইয়াচি।

মায়ে না বলিয়া আমি যদি যাই গোষ্ঠে।

মরিবে আমার মা পড়িবে সন্ধটে।”

আকুল হয়েছেন গোপাল সখাদের আহ্বানে। গোচারণ করে শিখিয়ে দিতে হবে বিশাসী সখাদেরকে গোচারণের স্বর্ধম।

“গোষ্ঠে আমি যাব মাগো গোষ্ঠে আমি যাব।

শ্রীদাম হৃদাম সঙ্গে বাছুরি চুরাব।”

আবার,

“আমার লাগিয়া শ্রীদাম দাঢ়ায়ে রাজপথে”

প্রেমের অরণ্য রাগে বঞ্জিত ধাঁর শিরোভূষণ সেই শ্রীদামচন্দ আমার জগ্নে ঘর ছেড়ে একেবারে রাজপথে এসে দাঁড়িয়েছেন। আর কি আমি থাকতে পারি? “যে যথা মাং প্রগদ্যস্তে”, রাখাল-বেশ যে আমাকে প’রতেই হবে! দে, মা, আমায় সাজিয়ে। তখন মা-যশোমতীর সাজানোর পালা।

“শুনিয়া গোপালের কথা মাতা যশোমতী।

সাজাই বিবিধ বেশে মনে আরতি।”

অন্তত পদ-কর্তা বলেছেন, উৎকর্ষায়, উদ্বেগে, স্বরায়, মেহাতিশয়ে মা-যশোদা সাজাতে পারছেন না। সাথীরা সব এগিয়ে এসে আথে-ব্যথে হাতে-হাতে কানাইর বেশ-বাস সমাধা ক'রুল।

“গোপালে সাজাইতে মন্দিরগী না পারিল ।  
মতনে কানাইর চূড়া বলাই বাধিল ॥  
অঙ্গদ বলয় হার শোভিয়াছে ভাল ।  
অবলে কুঙ্গল দোলে গলে গুজ্জামাল ॥  
সলাটে তিলক দিল জীবাম অসিয়া ।  
নৃপুর পরায়ে রাঙ্গা চরণ হৈয়া ॥”

সাজ-সঙ্গী তো হো'ল। হৃদের ছেলেকে দূর বনে পাঠাতে হবে। তাতে আবার হৃদন্ত কংসের কত মাঝ-চৰ এসে আতংকের আবর্ত তুলে গিয়েছে। মাঝের মেহাতুর আগ যে সর্বদাই পাপশংকী।

আহা,

“ଯାରେ ଚିଯାଇୟା ତୁମ୍ଭ ପିଯାଇତେ ନାରି  
ତାରେ ତୁମ୍ଭି ଗୋଟେ ମାଜାଇଛ ।”

ଆବାର୍,

“বসন ধরিয়া হাতে কিরে গোপাল সাথে সাথে  
দণ্ডে দণ্ডে দশবারু খায় ॥”

ଆର୍.

গোপাল যে মা-ঘশোদার সবে-ধন নীলমণি। তাই জনে জনে সখাদের দেকে, বিশেষ করে বলাই'র হাত ধরে, শায়ের প্রাণের আকুলতা জানাচ্ছেন ঘশোমতী,

“ଶ୍ରୀଦାମ ଶୁଦ୍ଧମ ଦାମ ଶୁନ ଓରେ ବଲରାମ  
ମିଳନି କରି ତୋ ସବାରେ ।  
ବନ କତ ଅଭିନ୍ଦୁର ନବ ତଥ କୁଶାଙ୍କୁର  
ଗୋପାଳେ ଲୈଣ୍ଠା ନା ସାଇଛ ଦୂରେ ॥  
ମଧ୍ୟାଗମ ଆଗେ ପାଛେ ଗୋପାଳେ କରିଯା ମାଝେ  
ମୀରେ ମୀରେ କରିବ ଗମ୍ବ ।”

### ବ୍ରାଗୀ ବିଶେଷ କରେ ସାହେବ ଦିକ୍ଷନ.

“ମକାଳେ ଆସିହ ଗୋପାଳ ଧେନୁଗଣ ଲୈଏଣ୍ଠ ।  
ଅଭାଗିନୀ ବୈଲ ତୋମାର ଚାଦମଥ ହିଏଣ୍ଠ ॥”

আবার দিব্য দিয়ে বলছেন,

ঘরে ব'সেই মা-ঘশোদা সেই দুর-দুরান্তেরে বিশ্বিমোহন বংশীর শুনতে চেয়েছিলেন, শুনতে পেয়েছিলেন। যুগ-যুগান্তের কত মায়ের গভীর প্রাণের অপার আকুল আতি না জানি জেগেছিল তাঁর প্রাণে।

ମାସେର ଏହି ଆର୍ତ୍ତି କିଶୋରଦେର ପ୍ରାଣେ ବାଜିଲ । ସଥାରୀ ସବ ଶ୍ରଦ୍ଧା । ତାଦେର ଦାବି ମିଳିଯେ ଗେଲ ମାସେର ମିନତିର କାହେ । ଦାଦା-ବଲାଇ ଏଲେନ ଏଗିଯେ, ଭରସା କ'ରେ, ଅଭୟ ଦିତେ ।

“ନନ୍ଦରାଣୀ ଗୋ ମନେ କିଛୁ ନା ଭାବିହ ଭୟ ।

একটু অনুযোগের স্বরেই তিনি দাবি জানিষে চাইলেন ছেটি ভাইটকে, মারের প্রাণে ব্যথা না দিয়ে, ভরসা জাগিয়ে,

“সকালে আনিব ধেয়ু  
বাজাইয়া শিঙ্গা-বেগু  
গোচারণ শিথাব ভায়ারে ।  
গোপকুলে উত্তপত্তি  
গোধন-চারণ-বৃত্তি  
বসিয়া থাকিতে নাই ঘরে ॥”

অঞ্জ যে তিনি। হাতে ধ'রে অধর্মের পথে এগিয়ে নিয়ে যেতে হবে প্রাণাধিক অরুজকে, বন্ধুর কণ্টকাকীর্ণ পথ অতিক্রম ক'রে, সমস্ত বাধা-বিষ্ণু দলন ক'রে। কানাইকে সঁপে দিতে হোল মা-যশোদার, দাদা-বলাইর হাতে, সখাদের সংগে। বাংসল্য তার পরম ধন সঁপে দিল সখ্যের করে। এমনি ক'রে পর্যায়ক্রমে নিত্যকাল ধ'রে স্বীকার ক'রে আসছেন তিনি মাঝুরের বিচ্চির ভাবন-বসের বহুবিধ বক্ষন। 'তাংস্তুরেব তজাম্যহম', তাঁরই দেওয়া প্রতিষ্ঠিতি, গোপাল-গোবিন্দ তিনি। গোপালন বা অংগীকারবাক্য-পালন যে তাঁর নিত্য পরিচয়।

তারপর একদিকে মাঝের 'ধাৰা' বহে অৱশ্য নথানে, অপৰদিকে,

“ଦୁଷ୍ଟରେ କରି ମାରୁ  
ଆଗେ ପାଛେ ଧାଇ ଶିଶୁଗଣ ।  
ଏହି ବାଜେ ଶିଳ୍ପୀ-ବୈଶୁ  
ଶୁରୁ-ନର ହସ୍ତିତ ମନ ॥”

“ঝং ব্রহ্ম-বরঞ্জে-কন্দ-মরুতস্তুতি দিব্যাস্তুববেদৈঃ সাংগপদক্রমোপনিয়দৈর্গ্যায়ন্তি য় সামগাঃ” তিনি সাড়া দিলেন গোচারণে, স্থাদের ডাকে। ‘কর্ম ব্রহ্মোত্তোষং বিদ্বি ব্রহ্মাক্ষরসমুদ্বন্দ্বঃ’। প্রভাত-সূর্য প্রেমাকৃণ লোহিতাভা বিকিৰণ ক’রে নদিত কৱনেন এই বিজয়ী রাথালদলকে। গোঠের পানে চলেছেন তাঁরা নীলমণিকে বেষ্টন ক’রে আনন্দোচ্ছল কলসংগীত তুলে। পুরোভাগে সজ্জা ক’রে চলেছেন দাদা বলরাম।

“বাজত সব গোঠ-বাজনা  
সাজত বলবাইৰে।

\* \* \*

বনমালা গলে বাহে তাড়ালা  
অবশে কুণ্ডল সাজে ॥  
ধৰ ধৰ ধৰ ধৰলী বলিয়া  
ঘন ঘন শিঙ্গা বাজে ॥  
হঁহ পথ ছোড়ুহ বলি  
অঙ্গুলি ঘন জোই ।

\* \* \*  
কর-পাচনী কক্ষে দাবি  
রাঙ্গাধূলি গায় মাথে ।  
কা-কা-কা-কা-কা কানাইয়া বলিয়া  
ঘন ঘন ঘন ডাকে ॥”

এমনি ক’রে গোঠের পানে হোল তাদের জয়বাতা। এ যেন একান্তভাবে আমাদের ঘরের ছবি। বাস্তব-জীবনে একদিন এর ভিত্তিমূল দৃঢ় প্রোথিত ছিল। ধৰলী-শামৰী আমাদেরই গোঠে চ’রত। শ্রীদাম-শুনামের প্রেমে সেখানে ধৰা দিলেন গোপাল, মাঘশোদার বাংসল্যবধিত চিরস্তন গোপাল। সংসারীর রোমাঞ্চ হয় সে-কথা ভাবতে। আর তত্ত্ব প্রত্যক্ষ-করেন আপন অস্তর-গোঠে গোঠবিহারীর নিত্যবিহার। স্থাদের নিয়ে বুঝি আর একবার তেমনি ক’রে গোঠের বাজনা বাজিয়ে তিনি এসেছিলেন আমাদেরই এই দেশে। শিংগা-বেগু বুঝি ক্লপাস্তুরিত হয়েছিল সেবার ঘৃদংগে, সরল বিখ্যাস আৰ গভীর প্রেমের সংগে মিশে গিয়েছিল প্রজাপন শাস্ত্রজ্ঞান। একবার যেমন স্থহণে গোচারণ ক’রে গোপ-স্থাদের শিখিয়েছিলেন গোচারণের স্বধর্ম, এবাবেও তেমনি নয়ন অঞ্চ ও কঠে হরিনাম নিয়ে বরণ-আশ্রম কিঞ্চন অকিঞ্চন’ পতিত-পবিত্র পশ্চিত-পার্থও সবাইকে শুনিয়েছিলেন শাস্ত্র-সমুদ্র-মহন্নোথ প্রাণদ মন্ত্র,

“হরেন্ম হরেন্ম হরেন্মামেব কেবলম্ ।

কলী নাস্ত্যেব নাস্ত্যেব নাস্ত্যেব গতিরস্থলা ॥”

সার্বভৌম-ভাষায় তাঁকে বন্দনা ক’রে ধৃত হই,

“বৈরাগ্য-বিচ্ছা-নিজ-ভক্তি-যোগ-নিষ্কার্থমেদ়পূর্বকঃ প্রারাণঃ

শ্রীকৃষ্ণচেতন-শ্রীর-ধাৰী কৃপালুধৰ্মস্তুতহং প্রপন্নে ॥”

## পাঁকের কমল

গোবিন্দলাল মুখোষ্টী

চতুর্থ বর্ষ, আর্টস

যুট্যুটে অঙ্ককার। নিষ্ঠক রাত্রি—কি এক অঙ্গাত আতঙ্কে রাত্রির অঙ্ককার বোরা হয়ে। বিজ্ঞিল থেমে গেছে বহুক্ষণ। বনস্পতিরাও মাথা নেড়ে এই নিষ্ঠকতা ডংগ ক'রতে সাহস করছে না। প্রফুল্লির থমথমে ভাব কি আসল বড়েরই শূচনা ক'রছে?

নিজ বুম বনপথ—

আচম্ভিতে রাত্রির এই ঘোনতাকে ছিল-বিছিল কোরে সাংকেতিক বাণি বেজে উঠল—একবার—হুবার—তিনবার। আবার সব চুপচাপ। শুধু বটগাছটার খোড়ল থেকে পেঁচা একবার ডেকে উঠল—হুতুম-পুতুম।

হিংস্র জানোয়ারে জমজমাট সেই বন থেকে এই অমানিশার রাত্রিয়ে অঙ্ককারের সংগে গা মিশিয়ে বেরিয়ে এল চার কিশোর। খন্দ, খন্দ, খন্দ, খন্দ—পাতার ওপর দিয়ে গুড়ি মেরে বিভিন্ন দিকে চলে গেল তারা।.....

১৯৪২ সাল। জনসাধারণ, বিশেষ কোরে কিশোর এবং যুবকেরা মেতে উঠেছে কি এক অনুপ্রেরণার—স্বাধীনতার সংগ্রামে। সমস্ত দেশের ওপর দিয়ে যেন একটা বিম্ববের কালবৈশাখী ব'য়ে গেল। ভয়াল নটের তাঁথে তাঁথে তাণুব নৃত্য মূর্ত হ'য়ে উঠল দিকে দিকে। পরাধীনতার নাগ-পাশে আবদ্ধ গণদেবতা আচম্ভিতে যেন কুস্তকর্ণের যুম থেকে জেগে উঠে একটা বিকট হংকার ছেড়ে সমস্ত বনকে অবলীলাকৃত্বে ছিমবিছিল ক'রে ফেলতে চাইল। হশে' বছরের দাসত্ব যে জাতকে কেবল গোলায়ি ক'রতে এবং সেলাম ঠুকতেই শিখিয়েছে,—সরীসূপের মত যে জাত মাটির ওপর দিয়ে গড়িয়ে গড়িয়ে চলে, সে জাত সহসা যেন আঘাতিকি সমস্কে সচেতন হ'য়ে অগ্নিমন্ত্রে দীক্ষিত হ'য়ে উঠল। গণতন্ত্রের ভাঁওতা দিয়ে যে দাসস্বের বোরা তাদের ক্ষক্ষে চাপিয়ে দেওয়া হয়েছিল তা তারা বহন ক'রতে অঙ্কীকার ক'রল। দিকে দিকে দামামা বেজে উঠল—আবরে আবৰ ভারত সন্তান! এ সংগ্রামে ঝাঁপিয়ে পড়—কৃষ্ণচন্দ্র আর মীরজাফরের পাপের প্রায়শিত্ত ক'ব অঞ্জলি অঞ্জলি বক্ত দানে মার শুক্ষ তৃষিত কর্ণকে সরস ক'রে। মা আজ তৃষ্ণাত, লোলজিহু—মায়ের জিতে আর রক্তের সেই লালিমা নেই—সাদা হ'য়ে গেছে—খাঁ খাঁ ক'রছে।...মায়ের বীণানিন্দিত কর্ণস্বর আজ ঝন্দ। কেবল ক্ষীন ভগ্নকষ্টে শোনা যায়—ম্যায় ভুঁথী হঁ, ম্যায় ভুঁথী হঁ।—... মায়ের ভুঁথার অন্ন ঘোগাবে কে বে ?

তরুণ উষার অরুণ আলো মুক্তিপথের ইংগিত দিল। মুক্তির আশায় জনগণ

বাঁধ-ভাঁগা নদীর মতই হৃত কিছুটা উচ্ছ্বল—কিছুটা বে-পরোয়া। হ'য়ে পড়ল।..... এই বেল-পথই আমাদের দাসত্ব-বন্ধনকে স্ফুট ক'রতে সাহায্য ক'রছে—ভাঁগ, ভাঁগ এই বেল-পথ।..... এই তারই আমাদের পরাধীনতাৰ বাণী বহন ক'রে নিয়ে যায় দুর্বাস্তৰে—কাট, কাট এই তার। এই থানাপুলিশই আমাদের কৃষকে নির্মম হাতে রুদ্ধ কৰে দিয়েছে—নির্বাক ক'রে দিয়েছে—পুড়িয়ে মার, পুড়িয়ে মার এদের;—তেঁগে ফেল এই bastile-এর দৰজা। ধৰ্ষিতা লাহিতা জননীৰ বক্ষ থেকে নির্মূল ক'রে ফেল, ত্রুট্রুট বিদেশী বণিকেৰ পদচিহ্ন—ওৱে নির্মূল ক'রে ফেল।.....

নিরন্দ, নির্জীব শক্তিৰ সহসা ভৱাবহ এই বিকাশ দেখে শক্তিশালী সবকাৰ বিশ্বিত হ'ল—শংকিতও হ'য়ে প'ড়ল থানিকটা। কিন্তু মুহূৰ্তমাৰ্ত—পৱন্তু নিগারনৈয়ে এই গুৰুত্বকে সমুচ্চিত শাস্তি দেবাৰ জন্তে খেতজাতি বন্ধপৰিকৰ হয়ে উঠল।...জুতো লেহন ক'রে যাবা বড় হ'য়েছে,—গৃত্যেকট পোজৰ যাদেৰ বিদেশী প্ৰভুৰ কাছে বিকীৰ্ত, এতবড় দুর্বিনীত তাৰা;—এতবড় স্পৰ্ধা তাদেৰ বে তাৰা খেত-সৱকাৰেৰ বিবৰ্দ্ধন ক'ৰতে সাহস কৰে? খোঁজ তাদেৰ—যাবা এই অগ্ৰিমত্ত্বেৰ হোতা;—যাবা এই জড় স্পন্দনহীন জাতিকে প্ৰাণৱসে সঞ্জীবিত ক'ৰে তুলেছে।.....

এবাৰ আমৰা সেই ঘৃটঘূটে অঙ্ককাৰেৰ পটভূমিকায় কিৰে যাই। বন থেকে বেয়িয়ে এল চাৰজন তৰণ। বিভিন্ন দিকে ছড়িয়ে প'ড়ল তাৰা।.....

সতেৱো বছৱেৰ তৰণ কিশোৱ—কিশোৱই তাৰ নাম—এগিয়ে চলেছেঃ...চলেছে নিমীথিনীৰ তিমিৰ অবগুৰ্ণনৈৰ ভেতৰ দিয়ে সতৰ্ক পদবিক্ষেপে; তন্ত তাৰ দৃষ্টি, নিঃশ্ব সপিল তাৰ গতি—

এই গুৰুত্ব কাজ কি সেহুন্ম্পন্ন কৰতে পাৰবে? কোনদিন ত এৱকম ভৱাবহ কাজ সে কৰেনি।—তবে কি সে কিৰে যাবে?—একদিকে রয়েছে সুকোমল শয়া—অপৱদিকে ঝীয়েছে বন্ধুৰ রূপ সৃষ্টিকা। একদিকে মেহ, দৱা, মমতা, তালবাসা—অন্তদিকে নিৰ্মমতা, রুচতা, প্ৰতিহিস্সা। কোন্ পথ সে বেছে মেবে? কোন্ সত্যস্তুষ্টা তাকে সত্যপথেৰ সন্ধান দেবে? তাৰা ত কাৱাগারে! কাৱাপ্ৰাচীৰ ত সেই সত্য সুন্দৰ শিবেৰ পূজাৰীদেৰ মুখৰ মুখকে মুক কৰে দিয়েছে। তাদেৰ যদি এ কাজে সম্মতি না থাকে?...তবে ফিরেই যাক সে—। “না—না—না”—

কিশোৱেৰ হাত ওই চকচকে বস্তুটাৰ ওপৱ শক্ত হ'য়ে চেপে বসে। গালেৰ ওপৱ দিয়ে টস টস ক'ৰে ঘাম গড়িয়ে পড়ে। বড় ক'ৰে একটা নিংখাস টেনে নেয় সে।

স্তৰ পা দুটো সচল হয় আবাৰ; এবাৰে সে দৃঢ়প্ৰতিজ্ঞ—কোন কিছুতেই মন তাৰ টলবে না—না-না-না।

—জালিয়ানওয়ালাবাগেৰ হত্যাকাণ্ডেৰ কথা মনে নেই, মনে নেই সেই বালক-বৃন্দ-শিশুদেৱ ওপৱ নিৰ্মমভাৱে মেশিনগানেৰ গুলিচালনা—মনে নেই এ নিষ্ঠুৰ পৈশাচিক

হত্যাকাণ্ডের নাথক ডার্শারকে ইংরেজ-স্লনাদের অভিনন্দন জ্ঞাপন, শুধু তাই নয়, তাকে লক্ষ টাকা দিয়ে পুরস্কৃত করা...মনে নেই, মনে নেই পাঞ্জাবের এক রাস্তার পাঞ্জাবেরই অধিবাসীদের হামাগুড়ি দিয়ে চলতে বার্ধ্য করা...মনে নেই নীলকরদের সেই অত্যাচার... বাংলার তাঁতীদের বুদ্ধিমুষ্টি কর্তন...মনে নেই, মনে নেই অযোধ্যার বেগমের ওপর অমানুষিক অত্যাচার...

চোখ দিয়ে আগুন বের হ'তে থাকে কিশোরের। দাঁতে দাঁত চেপে ধরে—অশুট আওয়াজ বের হয়—শয়তান.....

এইটা ত ?...হ্যাঁ, এইটাই ত সেই বাড়ী। এই বাড়ীতেই ত সেই মহাপুরুষ থাকেন, যিনি একদিন কিশোরকে চুপি চুপি ডেকে ব'লেছিলেন—কিশোর যদি কিছু শঁসালো খবর যোগাড় ক'রে দিতে পারে, তা' হ'লে তিনি কিশোরকে বেশ কিছু ছাপ-মারা কাগজ মাসিক বরাদ্দ ক'রে দেবেন.....

প্রলোভন...টাকার প্রলোভন...এত বড় সাহস এই বণিকরাজের পদহেলী কুকুরের মে মে কিশোরকে টাকা দেখিয়ে কিনতে চায়.....

মহাশুভ্র সপ্তীক দোতলার থাকেন,—এ খবর কিশোরের অজ্ঞানা নেই। কাপড়টা ভাল ক'রে এঁটে নেয় কিশোর। তারপর জলের পাইপ বেয়ে অতি সাবধানে ধীরে ধীরে উঠতে থাকে।...কাসির শব্দ ? কিশোর থেমে পড়ে,..নাঃ কিছুনা—ও বোধহয় নের ভুল। আবার মে উঠতে থাকে...এই ত দোতলার বেলিং। এক পা বেলিংয়ের ওপর দিয়ে বোডসওয়ার হ'য়ে বসে কিশোর—পুরক্ষণেই বারাদ্দার লাফিয়ে পড়ে।... খুট ক'রে দুরজা খোলার শব্দ হয়। সুট ক'রে কিশোর স'রে যায় একদিকে। একজন লোক বেরিয়ে আসে—এত অস্কারে কে যে তা টিক বোঝা যায় না...কিশোরের দিকেই এগিয়ে আসছে যে। ন্যাঃ, আর দেরী করা যায় না—বড় কাছে এসে প'ড়েছে—silencer-লাগানো। উত্তত পিস্তল থেকে হস কোরে গুলি বেরিয়ে যায়...একেবারে কপালের মাঝখানে। চীৎকার করবারও অবসর পায় না লোকটা—ধপাস ক'রে প'ড়ে যায়। বিস্ফারিত দৃষ্টিতে তাকিয়ে থাকে কিশোর—তাকিয়ে দেখে তার প্রথম বলি।— যব থেকে গভীর আওয়াজ ভেসে আসে—কি হ'ল ? প'ড়ে গেলে নাকি ?—কিশোরের মুকের রক্ত চ'লকে ওঠে। ওই যে, ওই যে তার আসল victim। নতুন রক্তের স্বাদ-পাওয়া বাসের মতই কিশোর এখন—হৃদীয়, দুঃসাহসী। দৃঢ় করে পিস্তল চেপে ধ'রে কিশোর দৃঢ় পদে ঘৰে গিয়ে ঢোকে।—সামনেই দেখতে পায় অভিষ্ঠ জীবটিকে। মহুর্তম্বাত্র বিলম্ব না ক'রে—এতটুকু মাত্র ইতস্ততঃ না ক'রে পরপর হ'বার পিস্তলের ঘোড়া টেনে দেয়। একটা অশুট কাতর আওয়াজ—ফিন্কি দিয়ে রক্ত ছুটে আসে। কিশোরের হাত মৃথ বুক রাখিয়ে দেয়। লাফ দিয়ে মে দুপা পেছনে হ'টে আসে।

নারীকর্ত্তার আর্ত চীৎকারে রাত্রির নীরবতা খান্ খান্ হ'য়ে ভেংগে যায়।—নীচে বহু লোকের দ্রুত পদধ্বনি।—ওপরে উঠে আসছে।—

—কিশোর, কিশোর! সাবধান হও। তোমাকে ত এখনই ধরা প'ড়লে চ'লবে না—তোমার ওপর যে আরো অনেক কাজের ভার গন্ত রয়েছে—দলের মংগলামংগল তোমারই ওপর নির্ভর ক'রছে—কিশোর—কিশোর।—

কিশোর মুহূর্তমধ্যে বারান্দায় প'ড়ে অদৃশ্য হ'য়ে যায় সেই কোণে, যে কোণে র'য়েছে জলের পাইপ।—কিশোরের বিশুভ্রতা ভেংগে গিয়েছে—জড়তা দূর হ'য়েছে—বিদ্যুতের মতই যে পাইপ বেয়ে নেমে পড়ে। হামাগুড়ি দিয়ে রাস্তা পার হ'য়ে যায়—চুকে পড়ে সেই গলির ভেতর—যে গলিতে দিনের চেয়ে রাতেই জন-সমারোহ বেশী। চুকে পড়ে কিশোর সামনের খোলা দরজা দিয়ে অজানা অচেনা এক বাড়ীতে। উদ্ভ্রান্ত তার দৃষ্টি—বিপর্যস্ত তার বেশ-ভূম্য। স্বন্দরী এক ঘূর্ণতী কলকর্ত্তা অভ্যর্থনা ক'রতে ছুটে আসে; পরক্ষণেই সভরে পেছিয়ে যায় সে—কে, কে তুমি?

শুষ্ক-কর্ণ কিশোরের বুকের স্পন্দন বেড়ে গেছে বহুগণ। বিহুলভাবে সে বলে—আমি, আমি খুনী—আ-আমি খুনী। মেয়েটির চোখে ভয়, ঘৃণা, আতঙ্ক পাশাপাশি ছুটে ওঠে—তুমি ডাকাত? তুমি খুনী?—এ-দৃষ্টি কিশোরকে তীব্রের মত বিক্ষ করে, সচেতন ক'বে দেয়—আমি দেশের ভালোর জন্তেই খুন করেছি। আমাৰ ভুগ বোৰনা দিদিভাই। একি পায়ের তলা থেকে মাটি স'রে যাচ্ছে কেন?—এত ধোঁয়াই বা এল কোথেকে? পুঁজি পুঁজি ধোঁয়া তাকে গ্রাস ক'রতে ছুটে আসছে।—ইস-স ক-অ-তো রক্ত। কড়কড় কড়কড়—উঃ মাথায় যে বাজ ভেংগে প'ড়ল—লুটেয়ে পড়ে কিশোর। মনের এবং শরীরের ওপর দিয়ে যে ঝড় ব'য়ে গেছে কিশোর যে আৱ তা ব'ইতে পারছে না।

—দিদিভাই!—আঃ! কি মিষ্টি ডাক—কন্দ গৃহের কপাট খুলে যায়, মনোজগতে বিখ্য ব'রে যাব মেয়েটির—দিদি—দিদি সে। সে শুই ভুলুষ্টিত কিশোরের দিদি। সে আৱ পতিতা নয়, সে আৱ ঘণ্য নয়, সে শুধু দিদি!

একবাৰ সে লুটেয়ে-পড়া কিশোরের দিকে চেৱে দেখে, তাৰপৰেই ছুটে গিয়ে দৱজা বন্ধ ক'বে দেয়। কিশোরের হাত ধ'য়ে বলে—ওঠ ভাই, ঘৰে চল, ভাই, ভাই—। সাড়া দেয়না কেন?—তবে কি?—না না... ছুটে গিয়ে সে জল নিয়ে আসে। চোখে মুখে সজোৱে বাপটা দিতে থাকে। ধীৱে ধীৱে চোখ মেলে কিশোর। সম্মেহে ঝুঁকে সে ডাকে...ভাই?

—উঁ?

—ঘৰে চল।

—কেন?—কিশোর তখনো ঠিক বুঝে উঠতে পাৱে না।

—কেন আবার কি? ঘরে না গিয়ে এখানেই শুয়ে থাকবে নাকি—চল—আব—আব ওরাও যে এসে প'ড়ল?

…ওরা?...কারা?...ওঃ...মনে পড়ে কিশোরের। ...অতি কষ্টে সোজা হ'য়ে দাঢ়ায়, হাঁটবার সামর্থ্যও আব তার নেই। মেয়েটাই একরকম তাকে দেনে ঘরে নিয়ে গিয়ে বসায়। তাড়াতাড়ি একপ্রস্থ জামা-কাপড় বের ক'রে পরিয়ে দেয়। রক্তাক্ত জামা-কাপড় একটা মাটির কলসির ভেতর চুকিরে দেয়—সংগে সংগে পিস্তলও। ব্রাণ্ডি-মেশান ছব এক গ্লাস থেতে হয় কিশোরকে তার অচুরোধে। অনেকটা স্বস্তি-বোধ ক'রে কিশোর।... কিশোরের নাম-ধার সে জেনে নেয়...ঘটনাটিও।

সহস্র অদ্বৈ পুলিশের বাঁশি বেজে ওঠে। সদর দরজার খিল খুলে দেয় মেয়েট। শংকায় কিশোরের বুক কাঁপতে থাকে—নীল হয়ে যাব তার মুখ। মেয়েট ফিরে আসে। কিশোরের মুখের দিকে চায়। বলে...তুম পেরেছ? তুম কি? আমি যে তোমার দিদি—। তার পরেতেই অন্ধক স্বরে বলে—কোন কথাটি কইবে না, কিশোর। আমি যা করি তা শুধু দেখে যাও।—

কিশোরের সামনে বাঁয়া-তবলা সাজিয়ে দেয় সে। পাশে রাখে মন্দের বোতল আব কাঁচের গ্লাস। বলে, যা মনে আসে তাই বাজিয়ে যাও কিশোর। কিন্তু খবরদার কোন কথাটি কইবে না।—নীল আলোতে ঘৰ ভৰে যায়। বিচিত্র নারী অস্তুত মৃত্য স্বরূ ক'রে দেয়—রিণি রিণি রিণি,—চঞ্চল চরণে স্বমধুর নিকনে নৃপুর বাজতে থাকে। নাচতে নাচতে কিশোরের কাছে আসে। বলে—বাজাও বাজাও কিশোর, মাতালের ভাগ কর।—কিশোর উদ্দামভাবে বেতালা বাজাতে থাকে। খানিকক্ষণ পরে শোনা যায় মচ-মচ-মচ—তিন জোড়া ভারী শুটের শব্দ। দরজা খুলে যায় সশব্দে। জমাদার আব সেপাই দৃঁজন বাড়ীর ভেতর চুকে পড়ে। দৃশ্যটা উপভোগ করে তারা কিছুক্ষণ। নর্তকী মদির দৃষ্টি হেনে এগিয়ে যায়। এগিয়ে যায় জমাদারের দিকে,— অলিত স্বরে জিজ্ঞেস করে—কি ব্যাপার দারোগা সাহেব?—দারোগা বলাতে জমাদার ভারী খুশী হয়ে ওঠে, তারপর আবার সাহেব।—সত্যিইত, সে কি আব একটা ষে-সে লোক? স্বপুষ্ট গোঁফজোড়াতে একটা চাড়া দিয়ে বলে—বহুত ছশিয়ার হো বিবি। ভারী কঠিন বেপোর আছে—একটা জবর খুন হয়েছে। খুনী ষে কাহা ছিপল,—স্ববৃহৎ ভুঁড়িতে একবার হাত বুলিয়ে একটা দীর্ঘ নিঃখাম ফেলে জমাদার বলে—চুড়তে চুড়তে হামাদের জান বাহার তৈল।—

—কি সর্বনাশ, খুন।—কোথায়—কখন?—নর্তকী শিউরে ওঠে।

—এহিত, কুছু আগে হোয়েশে।

তারে বিবর্ণ হয়ে যায় নর্তকীর মুখ। কম্পিতস্বরে বলে—আমার কি হবে দারোগা সাহেব? আমার ষে বড় তৰ করছে। যদি খুনী এখানে আসে—ও

বাবাগো। ব'লেই সুন্দরী তঁৰী জমাদারকে জড়িয়ে ধৰে। সুকোমল দেহের প্রর্ণে জমাদারের দেহে ক্ষণে ক্ষণে বোমাঁক দেখা দেয়। বিব্রতভাবে সাস্তনা দেবার চেষ্টা করে জমাদার—আরে, হামিলোগত এহি রাস্তামেই ঢুড়ব। বাহুবলী দিয়ে আরো জোরে সে জমাদারের গলা জড়িয়ে ধৰে, বলে,—না না, তোমার ছাড়বোনা কিছুতেই ছাড়বোনা দারোগা সাহেব—মাগো—ব'লেই মূৰ্ছ। ও পতন হবার উপক্রম। এবার জমাদারই তাকে জড়িয়ে ধ'রে পতন থেকে রক্ষা করে। কিছুক্ষণ বাদে যেন খানিকটা স্থুল হয়ে জমাদারের বুকে মুখ গুঁজে সে কাঁদতে থাকে, ওগো দারোগা সাহেব, আমায় ছেড়ে যেৱোনা আমি ঠিক মৰে যাব।

এ পৰশ, এ ক্রন্দন, এ আবেদন জমাদারের বুকে তুকান তোলে। আৱ নিজেকে রক্ষা ক'রতে পারছে না সে রক্তমাংসেরই মাঝুষ ত।

—বিবিকে ছেড়ে যাবে না সে—কত'ব্য ?—চুলোয় যাক কত'ব্য, আৱ খুনীৰ পেছে বোৱাই কি শুধু কত'ব্য ?—এই যে পৰমাসুন্দরী ভীতা একটা অবলা আশ্রয় চাইছে,—একে আশ্রয় দেওয়া কি কত'ব্য নয় ?—এণ্ড ত কত'ব্য—আৱ এ অবস্থায় তুলসীদাসজীইত ব'লেছেন—কি ব'লেছেন অবশ্য তা ঠিক যনে আসছে না—যাহোক ব'লেছেন ত। কিন্তু চাকৰী ? এ কৈফিয়তে চাকৰী থাকবে কি ? আৱে ধ্যেৎ, পাগল হয়েছ ? কেই বা দেখতে আসছে, আৱ কেই বা কৈফিরৎ দিচ্ছে ?—আৱ যদি দুরকারই হয়, সে তখন যাহোক একটা দিলেই চ'লবে।

তাৱ নন্দী আৱ ভংগীৰ দিকে তাকিয়ে বলে জমাদার—আৱে বামলগণ বামভজন ভাইয়ো ! এতনী বাতকো আসামীকো পাতা মিলগী ?—জমাদারের ইংগিত তাৱা সহজেই বুৰতে পাৱে—জমাদারের অনুচৰ ত। মাথা নেড়ে বলে—কভি নেহি।

—তব ?

এই “তব”টা যে কি তা তাৱা ঠিক ঠাহৰ কৰতে পাৱে না। প্ৰশংসক দৃষ্টিতে এ ওৱ মুখের দিকে তাকায়। জমাদারই “তব” এৱ মানে প্ৰাঞ্চল ক'ৰে দেয়—বলে—তব, এইসি ঢুড়নেমে ক্যাম হোগা ? তাৱা সজোৱে শিৱ সঞ্চালন ক'ৰে জানায়—কুছ নেহি। —তব, জেড়াসে হিৱা ঠাহৰ যাও।... ‘জেড়াসে’ কেন, সাৱা বান্ডিই ঠাহৰতে তাদেৱ আপন্তি কি ?

ঘৰে চুকত্তেই কিশোৱকে দেখতে পাৱ জমাদার, বলে—আৱে ইয়ে কৈন্ত বা ? নৰ্তকী উন্তৰ দেয়—আমাৰ তবলাচী। জমাদার বিস্মিত হয়। বলে—তবলাচী ? আৱে এতনা ছেট ছেলিয়া তবলার কি বুবেসে ? নৰ্তকী বলে—খুব বোবে, খুব বোবে। নাও, এখন বোস ত ! ও সেপাইজীৱা তোমৰাই বা দাঁড়িয়ে কেন ? আপ্যায়িত সেপাই দু'জন ব'সে পড়ে ...

ধেনো মদেৱ শ্ৰাতে জমাদার আৱ সেপাই দুজন ভেসে বায়। সব রকমেৱ মদই সংগ্ৰহ থাকে নৰ্তকীৰ—সব রকমেৱ লোকই ত তাৱ ঘৰে আসে ! মদেৱ বোঁকে তিন জনই

উপরওয়ালা। তাবেদারের অহিনকুল-মাফিক মধুর সম্পর্ক ভুলে, সামোর পরাকাঠা দেখিয়ে গলা জড়িয়ে একেবারে ভেউ ভেউ ক'রে কাঁদতে লাগল, মাটিতে গড়াগড়ি দিতে লাগল এবং তার পরেতে একেবারে বুঁদ—নট—নড়ন-চড়ন।

অতি বিস্ময়ে কিশোর এতক্ষণ নির্বাক হয়ে এই রহস্যময়ী নর্তকীর অন্তুত কার্য-কলাপ দেখছিল। ছবির মত ঘটনাগুলো তার চোখের সামনে দিয়ে পর পর ঘটে গেল। সে যেন নীরব দর্শক যাত্র। . . . . এবার নর্তকীর খোলস খসে প'ড়ল—বেরিয়ে এল কিশোরের দিদি। দিদি তার কাছে গিয়ে ব'সল। হাত দুটি ধ'রে ধীরে ধীরে ব'লল—কিশোর আর রাত্রির তবেশী নেই। এবার বাড়ী যাও ভাই। এ পথে আর কেউ ধ'রবে না তোমাকে। যাবা ধৰবার তারা তো ওই পড়ে . . .

হ্যাঁ কিশোর একি কাণ্ড ক'রে বসল,—পতিতার পারেই প্রণাম ক'রে ফেলল সে। দিদি অন্তে কিশোরকে ধ'রে বলে—ছিঃ, আমাকে কি প্রণাম করতে আছে ভাই? কিশোর মুখ তুলে বলে—কেন নেই; তুমি যে আমার দিদি।

—ওরে পাগল ছেলে! তুই আজ আমায় এ কি সম্মান দিলি?—দিদির চোখ দিয়ে টস্টস্ক'রে জল গড়িয়ে পড়ে।

চোখ খুলতেই দেখতে পান কিশোর তার দিকে চেরে রয়েছে—একদৃষ্টি। সমজ্জ হাসি হেসে চোখ মুছে ফেলেন তিনি, বলেন,—কি যে এক রোগ হয়েছে, মিছিমিছি চোখ দিয়ে জল পড়ে। আর দেরী করা চলে না তোমার। এবার যাও তুমি।

কিশোর বলে,—চল দিদি, তুমি ও আমার সংগে যাবো।

অক্ষতির বিস্ময়ে দিদি বলেন,—আমি? তোমার সংগে? কোথায়? . . .

—কেন? আমাদের বাড়ীতে!—

—না, ভাই, তোমাদের বাড়ীতে? আমি? বিষণ্ণ হেসে দিদি বলেন—পাগলা ভাই আমায় কিছু বোঝ না। তা কি হব?

কিশোর জোর দিয়ে বলে,—কেন হবে না? নিশ্চয় হবে!

রাত্রির অঁধার স্বচ্ছ হয়ে আসছে। আলো-অঁধারের লুকোচুরি থেলাতে আলোর প্রাধান্ত প্রষ্ট দেখা যাচ্ছে। . . .

দিদি উৎকৃষ্টি হয়ে বলেন,—না, না, না, তা হয়না কিশোর, তুমি যাও, তুমি যাও। কিশোর বেঁকে বসে,—বললে কি হবে? তোমায় না নিয়ে আমি কিছুতেই এখানথেকে নড়ছিনা।

ভোরের আলো উঁকি ঝুকি দিচ্ছে। আর ত সময় নেই এখনি হয়ত কেউ এসে পড়বে...এখনি হয়ত ওরা উঠে পড়বে। যদি কিশোরকে ওরা ধরে ফেলে।

—কিশোর!—চমকে উঠে কিশোর!—বেশ্বার বাড়ীতে রাত কাটাতে বুঝি খুব ভাল লাগে—নড়তে ইচ্ছে করে না, না?—একি কথা? কিশোর স্তুতি হয়ে দিদির দিকে—

তাকিয়ে থাকে, একি পরিহাস ? না না—কই, ও মুখে ত শেহ-প্রীতির চিহ্ন মাত্র নেই—তবে কি সে ভুল বুঝেছিল ?

কিশোরের বিশ্বাসবরা বিমৃত দৃষ্টি দিদির হস্যকে চুরমার করে ভেংগে দেয়।

ওরে পিশাচী, একটু ধৈর্য ধৰ। কাঁদিন না,—কাঁদবার জন্ম সারা জীবনই ত পড়ে রয়েছে—দাঁতে দাঁত চেপে প্রাণপণ চেষ্টায় আত্মসংবরণ করেন তিনি। অ f^i । হ'কেটা জল বিশ্বাস্যাত্মকতা করে।

গাছের ফাঁকে ফাঁকে অরুণ কিরণ ঝিকমিক করছে। সবুজ পাতাগুলো আনন্দচঞ্চল হয়ে উঠেছে সোনাল আলোর পরশ পেয়ে। আর যে সময় নেই। শে চেষ্টায় কর্তৃ সবটুকু গরল ঢেলে দিয়ে চাপা তীব্র স্বরে দিদি বলেন—এখনো দাঁড়িয়ে রয়েছ ? যাও বেরিয়ে যাও আমার বাড়ী থেকে।

কশাহতের মত মাথা নীচু করে বেরিয়ে যায় কিশোর। দুরজার বাজুতে মাথা দিয়ে দিদি দাঁড়িয়ে থাকেন,—চেষ্টে থাকেন কিশোরের অপশ্রিয়মান মূর্তির দিকে।

একটা ছিটকে-পড়া হৃষ্ণসাহসী জাত হারাবার ভয়হীন দামাল শূর্যরশ্মি আলোর জিক পড়িয়ে দেয় পতিতার ললাটে।

এবারে চোখের জল আর বাধা মানে না, অরোর ধারায় করে পড়ে। দৃষ্টি ঝাপসা হ'য় আসে,—তবু চেষ্টে থাকেন চলমান কিশোরের দিকে।

চলে যাও—চলে যাও কিশোর—ব্যগ্র ব্যাকুল আকুল দৃষ্টির সম্মুখ থেকে চলে যাও—চলে যাও দ্রুতে বহুদূরে—যাও, মিলিয়ে যাও পথের বাঁকে—লুটিয়ে পড়েন দিদি।

## ভুল

দেবত্বত চল্ল  
চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান

জগতের অন্ততম শ্রেষ্ঠ নাট্যকারের উক্তি আজ ভাস্ত প্রতিপন্থ হ'ল রিচার্ডের কাছে। পৃথিবী বংগমক্ষ নয়, জীবন নাটক নয়। জীবনের মধ্যে নাটকীয়ত যথেষ্ট পরিমাণে থাকলেও নাটকের মধ্যে জীবন অব্যাস্ত, অর্থহীন। অন্ততঃ পেশাদার বংগমক্ষের ম্যানেজারদের অভিভূত তাই। জীবনের হৃষ প্রতিলিপি সমাদৃত হয় না ; এটা স্তাদের অভিজ্ঞতা-প্রসূত সত্য। হিংসা-দ্বেষ-শার্ষ্য-বঞ্চনা-জর্জরিত পৃথিবীতে সত্যের স্থান কোথায় ? অগণন বক্ষিত মাঝের হতাশা ও বেদনার কাহিনী অপমান ও লাঙ্ঘনার উদ্বাটন, অভাব ও অভিযোগের প্রতিরোধ নিষ্ঠুর সত্যের আবিহুত রূপায়ণ ব'লেই ত অবাস্থিত।

তবু, তবু রিচার্ডের নাটক গ্রহণ না ক'বলেও রিচার্ডকে অসীকার করতে পারেন না তাঁরা,—অন্ততঃ রৌগ্যাল থিয়েটারের ম্যানেজার যিঃ র্যামসে পারেন না। আজ আঠারো

বছর থিয়েটারের ম্যানেজারি ক'রছেন তিনি, অভিনেতা, অভিনেত্রী, নাটকার—এদের মূখ দেখলেই তিনি বুঝতে পারেন কার কটা শক্তি। রিচার্ডের মধ্যে যে ছাই-চাপা আগুন রয়েছে সে কি তাঁর তীক্ষ্ণ দৃষ্টি এড়িয়ে যেতে পারে? তা'ছাড়া আজ প্রায় আট মাস ধ'রে রিচার্ড যাওয়া-আসা ক'রছে তাঁরই কাছে, রিচার্ডের জন্যে একটা কিছু না ক'রতে পারলে তাঁর অস্পষ্টির সীমা থাকবে না। রিচার্ডকে তিনি সাহায্য করবেন, নিশ্চয়ই করবেন।

“তবে মুক্তি এই যে ‘রক্তাত্ম পৃথিবী’ নাটকখানা—”

“বেশ ত”; শটা না চলে আমার ‘বহু-বৃৎসব’ নাটকখানা না হয় একবার প'ড়ে দেখুন না!“  
আকুল আগ্রহে আর মিনতিতে রিচার্ড ডেংগে প'ড়ল।

“না, না—” ব'লে মিঃ ব্যামন্দে ধীরে স্থলে একটা সিগার ধরালেন, তারপর গলাটা একটু ধাটো ক'রে বললেন, “মানে ব্যাপারটা এই যে ওবিয়েটের মিস ডরোথিকে আমাদের স্টেজে আনবাব চেষ্টা করছি। কিন্তু এদিকে মুক্তি হয়েছে যে মিস ডরোথি আমাদের পুরোনো কোন নাটকে অভিনয় করতে রাজী নন। কাল সকালে নতুন নাটক নিয়ে গিয়ে তাঁকে পড়াতে হবে, সেটা পছন্দ হ'লে তবে তিনি পাকা কথা দেবেন। তাই বলছিলাম কি—”

“কিন্তু এতে মুক্তি কি?” আনন্দের অসহমীঘতায় রিচার্ড আমতা আমতা ক'রে বলে, “আপনি যদি বলেন তা'হলে কাল আমার চারখানা নাটকই না হয় নিয়ে আসব আপনার কাছে। ওর মধ্যে যেটা পছন্দ হয়—”

“তা'হলে আর ভাবনা ছিল কি! কিন্তু মাঝের সত্যকার জীবন-বেদ নিয়ে লেখা নাটকে পয়ন্ত আসে না। তাই এমন নাটক চাই যার প্রধান স্তৰ-চরিত্রে অফুরন্স নাচবে, গাইবে—অভিনয়শ থাকবে তাঁরই সবচেয়ে বেশী, বিচ্ছি পোষাক-পরিধানের বিবিধ স্বয়োগও তাঁর ধাকা চাই ইত্যাদি ইত্যাদি।”

অসংগত অসম্ভব এই প্রস্তাবে রিচার্ডের আপাদমস্তক জলে উঠল। একটা নির্বোধ অভিনেত্রীর ফরমায়েস মত তা'কে নাটক লিখতে হ'বে; এত বড় অপমান সে কি স্বীকার করে নিতে পারে? জীবনের সংগে সংশ্রববিহীন অব্যাস্থ মিথ্যা এক নারী-চরিত্রকে রূপে-রঙে-রসে উজ্জল ক'রে স্থাপিত করবে তাঁরই লেখনী? মাঝের জীবন-বেদ তুচ্ছ প্রতিপন্ন হবে কাঁকন-মূল্য?—কিন্তু জীবনে স্বয়োগ একবারই আসে। নাট্যকাররূপে পরিচিত হবার এই একমাত্র দুর্লভ স্বয়োগ।...

...আর কি মিষ্টি গুঁপ মিঃ ব্যামন্দের ঐ সিগারটোর!..

পরিপূর্ণ প্রেক্ষাগৃহের সম্মুখস্থ শ্রেণীতে সে বসতে পারবে, পাশে থাকবে মার্থা আর তা'র তিনটি ছেলে-মেয়ে—ঐ রকম একটা সিগার সে কিনবেই সেবিন। হ্যাঁ, রিচার্ড রাজী; কাল সকালেই সে নাটক নিয়ে আসবে। আজ সারারাত জেগে গে লিখবে—সারা রাত—।

.. দূরের গির্জার ঘড়িতে ঢঙ-ঢঙ- ক'রে তিনটে বাজল—কিন্তু এখন মাত্র তিনটে অংক শেষ হ'য়েছে—

চন্দ্রালোকিত রঞ্জিতে এক মনোরম উদ্ঘানে লুসির সংগে ছন্দবেশী রাজপুত্রের অভিসার। লুসি বলছে,.....কি লিখবে রিচার্ড? কি বলতে পারে লুসি? কিছুই মনে আসছে না? কি বলত মার্থা রিচার্ডকে ন'বছর আগে?

আবার, আবার সেই কান্না। তারস্বরে কান্না জুড়েছে তিনটি ছেলে-মেরে। মার্থাকে ধমকে উঠল রিচার্ড। “আর একটু থামাতে পারলে না ওদের?”

“কি করে থামাব বলতে পার?” মার্থা মুখ ঝায়টা দিয়ে ওঠে। “থানিকটা দুধ কি এক টুকরো কাট জোটাবার মূরোদও যদি থাকত!”

“আজকের রাত শুধু, আজকের এই রাতটুকুর মত যেমন পার ওদের চুপ করিয়ে যাব মার্থা, দোহাই তোমার!” মিনতিতে ভেঙে পড়ে রিচার্ড, “কাল যা-চাও সব দেব—সব!”

থট থট শব্দে রিচার্ড টাইপ-রাইটারের চাবিগুলোর ওপর আংশুল চালাতে লাগল। পঞ্জীবালিকা লুসিকে সে সাক্ষাত্ত্ব বানাবেই আজকের রাতে, যে ভাবেই হোক, যেমন করেই হোক।

সকাল সাতটা বেজে গেল, লুসির অভিষেক এখনও বাকী, রিচার্ড পাগলের মত টাইপ করে যাচ্ছে। ঘরময় কাগজ ছড়ানো। ছেলে-মেরেরা আর মার্থা তখনও অকাত্তরে ধূমৰে।

দরজায় টোকা পড়ল। দোড়ে গিয়ে রিচার্ড দরজা খুলে দিল, সামনে দাঁড়িয়ে মিঃ র্যামসে, মুখে সিগার।

...কি মিষ্টি গন্ধ সিগারটার! প্রাণ ভ'রে ভ্রান নিতে লাগল রিচার্ড।

“হ্যা, নাটক প্রায় সম্পূর্ণ, একটা পাতা শুধু বাকী!”

“বেশ ত, শেষ করে নিন ওটুকু, আমি একটু বসছি না হো। কিংবা ততক্ষণ আমি ব্যৱস্থার অনুযায়ী পাতাগুলো সাজিয়ে ফেলি।”

মিঃ র্যামসে হেঁট হেঁট পাতাগুলো কুড়োতে লাগলেন।

থট থট—লুসি আসছে দরবারে। “এ কি করেছেন?” মিঃ র্যামসে যেন আর্তনাম করে উঠলেন। “এ যে সব শাদা কাগজ।”

“শাদা!” রিচার্ডকে কে যেন পার্থর বানিয়ে দিল।

“হ্যা শাদাই ত। দোখ দেখি—আরে মেশিনে কারবন লাগাতে ভুলে গেছেন?—”  
রাগে আক্রোশে র্যামসে বলে উঠলেন—“অপদ্রার্থ, অপদ্রার্থ কোথাকার!”

“শাদা, শাদা!” অস্ফুট স্বরে বলে ওঠে রিচার্ড। শাদা দেওয়াল প্রতিবনি তুলে বলে, “শাদা, শাদা”। \*

## জীবন ও যৌবন

শান্তিকুমার ঘোষ

চতুর্থ বর্ষ, আর্টস্

যৌবন-তুকান আজি লাগিয়াছে পালে—  
টলমল ঘুরে ঘায় জীবনের তরী !  
হে মোর ভাগ্যের নেয়ে, বোসো আজি হালে  
নিজ হাতে খুলে দাও বাঁধনের দড়ি ।

কালি-লেপা মেঘে আজি ঘনায় অঁধার  
ঘন-বৃষ্টি আচ্ছাদনে ; এপার ওপার  
কোথায় হারায়ে ঘায় । দেখি অঁধি মেলি’  
উদ্বাম কল্লোলস্ত্রোত উঠেছে উদ্বেলি’  
বাধা-বন্ধহারা । রক্তে মোর লাগে দোল,  
আকাশ-বাতাস ভরি, একি কলরোল  
আকুল করেছে মোরে । কাহার আহ্বান  
ধ্বনিল মেঘের মন্ত্রে—হ’ল খান् খান্  
আমার শৃংখল আজি । হে মোর কাঞ্চারী,  
উধাও অজানা মঁকে দিব আজি পাড়ি ।

## সিদ্ধুর প্রতি

অসিতি ভট্টাচার্য

দ্বিতীয় বর্ষ, আর্টস্

হে কালের বন্দী-বন্দু, উচ্চ শ্বেত আবেগের দল  
লুটায়ে টুটায়ে দাও, তবী ঐ বেলার শৃংখল-  
স্বর্ণমোহবাহপাশে ।

প্রচণ্ড আবেগে আন, হান তুমি  
তাড়ন-উচ্চ স ।  
নিয়ে চেয়ে দেখে মুঝ, মৃত্যন ঐ নীলাকাশ :—  
মাচিতেছে তরংগ উদ্বেল, আদিম রজনী হ’তে  
হৃত মুকুলের কান্না, মেশে আসি, চিরস্তন স্ত্রোতে

তোমার অশান্ত বক্ষে; তাই ওগো রত্নাকর,  
 মুক্তা হল অঙ্গবিন্দু, মাহুবের বাসনা হর্বার  
 ফেনায়, ফেনায় পুঁজে, উচ্ছ্বসিয়া, উদ্বেলিয়া উঠে  
 র্যাথায় সুনীল-কান্তি, মায়াক্ষীণ বেলা প্রাণ্তে টুটে  
 উত্তরের অপেক্ষায়। কালের ক্রমনৰাশি—  
 প্রতিহত-বেদনায়, ফুলিয়া ফুলিয়া ওঠে হাসি'।

রাতের অঁধারে যবে আকাশের বুকে ফোটে তার।  
 কালের স্বপনগুলি সু-চুর্জয়, বাধা বন্ধ-হারা;  
 লক্ষ লক্ষ বাহু মেলি' আকাশের পানে তাই চাও,  
 বহুদূর, বহুদূর, বেদনায় চেতন হারাও।

আজ আমি শৃঙ্খ যেন, স্বপ্ন সম মনে হয় দিন,—  
 বিশ্বায়-বেদন-ভরা, কুমারী সে শৃঙ্খ সীমাহীন—  
 তার-ই মাঝে, বিন্দুসমা পৃথুৰী হায়, কোথায় বিলীন।  
 এই শ্রাম-ঘন পৃথুৰী, সঘন পার্বাণ-পুঁজে যা'র  
 নির্বরের অঙ্গ ঘরে, স্তরে স্তরে ঘন মেঘ-হার  
 বক্ষে দোলে, রাশি রাশি ঘাসে আর ফুলে  
 শৈশবের স্বপ্ন ঘত ফুটে ওঠে, নেচে ওঠে ছলে।

তার-ই মাঝে বহে কাল, শংকা, সুখ, লজ্জা আর আশা,  
 মোর বহুপুরুষের একই প্রেম, একই ভয় ভাষা।  
 আজ মোরা মনে হয়, সু-তুচ্ছ ক্ষনিক শুধু আমি  
 কালের মানবশ্রোতে, এ মহামালার বুকে ফুল সে  
 অনামী।

মোর ছঃখ, মোর সুখ, মোর শংকা, মোর লজ্জা ভয়  
 উদ্বাম উত্তাল বক্ষে, চক্ষে শুধু স্বপ্ন মনে হয়;  
 মহাকাল সূর্য যেন, আমি এক সূর্যমুখী ফুল,—  
 উভয়ে চরম সত্য, তবু আমি কতবড় তুল  
 উদ্দেশ ও অর্থহারা।

ওগো সর্ব-শ্রান্তি হারা,  
সুনীল, ফেনিল বক্ষে, ঘনায়েছে দুরন্ত সংঘাত,  
বুভুক্ষু বক্ষেতে মম, আনো, হানো প্রচণ্ড আঘাত  
হংসেহ আবেগে ।

লুটে যাই, টুটে যাই, শুধু এক অঙ্ক মহাবেগে ;  
উদ্বাম উত্তাল একা অর্থহীন সর্বলুপ্তি মাঝে  
কল্লোল উচ্ছ্বাসে শুধু, চিন্তের বেদন যেন বাজে ।

## উজ্জীবন

ননীগোপাল চক্রবর্তী

চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান

মৃত রাত্রির অন্ধকারের স্তুপ  
নির্ম হাতে ভেঙে,  
আমরা নেমেছি পথে—  
শত দধীচির পঁজর-গুঁড়ানো পথে ।  
নতুন যুগের আমরা নও-জোয়ান,  
আমাদের বুকে শোণিত ধারায় কোটি সূর্যের গান ।  
ভাঙবো, ভাঙবো, ভাঙবো,  
যুগান্তরের পায়ণ-প্রাচীর ভাঙবো,  
হুরাশার পথ গড়বো ।  
সূর্যের সন্তান,  
মন্ত হাওয়ায় মেলেছি উঁধের দৃশ্য লাল নিশান ।  
স্বেচ্ছাচারের স্বর্গ-রাজ্য স্মরে  
বণিক-বিধাতা বিমোহ নেশার ঘুমে ।  
আমরা আঘাত হানবো,  
স্বার্থপর স্বর্গ-রাজের স্বর্গ-তোরণ ভাঙবো ।  
বন্ধ্যা এ ভূমি বিদীর্ণ ক'রে,  
শস্ত্র শপথ আনবো ।  
পেয়েছি নতুন প্রাণ  
আমাদের বুকে শোণিতধারায় কোটি সূর্যের গান ।

## পুস্তক-সমালোচনা

বাংলা সাহিত্যের কথা—শ্রীকুমার বন্দোপাধ্যায় প্রণীত। কলেজ ট্রাই মার্কেট, কলিকাতা, ইংল্যান্ডে সরঞ্জাম লাইব্রেরি কর্তৃক প্রকাশিত। মুদ্য সাড়ে দশ টাকা।

ডেটের বন্দোপাধ্যায় গত কৃতি বৎসর ধরিয়া যে সকল প্রবন্ধ লিখিয়াছেন এবং যাহা নানা সাময়িক পত্রে বা সংকলন-পুস্তকে প্রকাশিত হইয়াছিল বর্তমান গ্রন্থ তাহাদের সমষ্টি। এই গ্রন্থে তেরোটি প্রবন্ধ সঁজিবেশিত হইয়াছে তামাধ্যে চারটি প্রবন্ধের বিষয় উপস্থান-সাহিত্য, চারটি প্রবন্ধে বৰীজ্ঞ-প্রতিভাব বিশেষ বিশেষ দিক আলোচিত হইয়াছে, তিনটি প্রবন্ধে বৈষ্ণব কবিতার কোন কোন অংশ আলোচিত হইয়াছে, একটি প্রবন্ধে বিষয় কল্পকথা এবং বাকী প্রবন্ধটিতে বংগ-সাহিত্যে পত্তের উন্নতের ফর্মপ নির্ণীত হইয়াছে।

বাংলার সমালোচনা-সাহিত্য অপেক্ষাকৃত অপরিপৃষ্ঠ। বৈষ্ণব কবিতা উচ্চাংগের গীতি-কবিতা লিখিয়াছিলেন; বৈষ্ণব সন্দেহোরা অলংকার শাস্ত্র বা দর্শন শাস্ত্র রচনা করিয়াছেন, কিন্তু সাহিত্য-সমালোচনা করেন নাই। আধুনিক যুগে বংকিমচন্দ্র বংগ-সাহিত্যে নবগুগের স্থষ্টি করিয়াছেন। তিনি সাময়িক পত্রে কিছু কিছু সমালোচনা প্রবন্ধ লিখিয়াছিলেন এবং সেই সকল প্রবন্ধে তাঁহার প্রতিভাব স্বকীয়তা বর্তমান। কিন্তু তিনি সমালোচনা-সাহিত্যকে সম্মুক্ত করিতে পারেন নাই। তাঁহার সাহিত্য-সমালোচনার সর্বপ্রথম গুণ সুরলাভ। কিন্তু সোজা কথায় সাহিত্যের সম্বুদ্ধ বুঝাইতে চেষ্টা করিয়াছেন বলিয়াই তাঁহার অধিকাংশ রচনায় তিনি সাহিত্যের দুরবগাহ রহস্য-লোকে প্রবেশ করেন নাই। তাঁহার গীতিকবিতা-সম্বৰীয় বা ঈশ্বর গুণের বিষয়ক প্রবন্ধের গ্রেষে অনবীকার্য, কিন্তু তিনি সমালোচনা-সাহিত্যকে অপরিপূর্ণ রাখিয়া গিয়াছেন। বৰীজ্ঞনাথ প্রাচীন ও আধুনিক সাহিত্য সংস্করণে বহু দুর্দয়গাহী প্রবন্ধ লিখিয়াছেন। কিন্তু সেই সকল প্রবন্ধ নৃতন স্থষ্টি; বিষয়-বস্তুর নিরংগেক বিচার বা বিশ্লেষণ তাঁহার মধ্যে নাই।

বংকিমচন্দ্রের বংগ-সাহিত্যের সমালোচকগণকে নানা শ্রেণীতে বিভক্ত করা যাইতে পারে। একদল সমালোচক ভাবালুতায় আচছে; যাহা তাহাদের ভাল লাগে সেই সম্পর্কে তাঁহার উচ্চসিত হইয়া উঠেন; তাঁহাদের উপলক্ষ কর্তৃ যুক্তিসংগত তাহা তলাইয়া দেখেন না। অপর এক শ্রেণীর সমালোচকগণ কোন বিশেষ মতবাদে বিখ্যাস করেন এবং সাহিত্যকে সেই বিশেষ মতবাদের অংগীভূত বলিয়া মনে করেন। কেহ কেহ বা সাহিত্যকে অংলকারের বিদর্শন বলিয়া প্রাচার করেন। অতি আধুনিককালে হই শ্রেণীর সাহিত্য-সমালোচক দেখা যায়। একদল সাহিত্য-সমালোচক সাহিত্যকে সামাজিক ও অর্থনৈতিক অবস্থার প্রতিচ্ছবি মাত্র বলিয়া প্রচার করেন। প্রতিভা যে অনস্থাতর রসের স্থষ্টি করে তাহা ইঁহাদের সমালোচনা হইতে বাদ পড়্যাই যায়। আর এক শ্রেণীর বিশ্বাসবাক্ত লেখক আছেন যাঁহাদের রচনায় পূর্বোজ্জিত সকল শ্রেণীর বৈশিষ্ট্যের সম্মিলন বা ধূমুড়ি পাওয়া যায়। ইঁহাদের সমালোচনা প্রালাপেত্তিসমূহ।

ডেটের বন্দোপাধ্যায় এই সকল দল হইতে স্বতন্ত্র। তিনি সাহিত্যকে সৌন্দর্যের স্থষ্টি বলিয়া মনে করেন এবং সকল বৃক্ষ অবস্থার ধারণা হইতে বিমুক্ত হইয়া অবিচলিতমনে সেই সৌন্দর্যের বিশ্লেষণ করিতে চেষ্টা করেন। সাহিত্য সাহিত্যিকের স্থষ্টি বস্তু; সেই হিসাবে তাহা বোঝার উপলক্ষ হইতে প্রথক। কিন্তু মোক্ষ বীঘ উপলক্ষের দ্বারাই ইহার সৌন্দর্য উপভোগ করেন। আমাদের প্রাচীন আলংকারিকেরা কবি-বোঝাকে সহজে আখ্যা দিয়াছেন। পুরঃপুনঃ কাব্যাভ্যাসকলে যাঁহার মন স্বচ্ছ মুকুতের মত হইয়াছে; যিনি কাব্যবর্ণিত বিষয়ে তরুণ হইতে পারেন এবং কবিহ্নদয়ের সংগে মিলিত হইতে পারেন তিনিই সহস্রদয় যান্তি। এই আখ্যা যদি কোন

সমালোচকে প্রযুক্ত হইতে পারে তিনি ডেক্টর বন্দোপাধ্যায়। বৈষ্ণব-কবিতা সম্পর্কে তাঁহার আলোচনার বিচার করিসেই তাঁহার সংগে অন্যান্য সমালোচকদের পার্থক্য প্রমাণিত হইবে। অপরাপর সমালোচকদের মধ্যে কেহ কেহ বৈষ্ণব-কবিতার আলোচনা করিয়াছেন ভাষাতত্ত্বের দিক দিয়া, কেহ কেহ ভজনসামগ্র হইয়া ইহার প্রতি অগ্রসর হইয়াছেন; যাঁহারা ভজনস অতিক্রম করিয়া সাহিত্যের ক্ষেত্রে অবরীর হইতে চাহিয়াছেন তাঁহারাও বৈষ্ণব অলংকার শাস্ত্রের গভী ছাড়াইতে পারেন নাই। আর এক শ্রেণীর সমালোচক আখ্যায়িকাকে আধ্যাত্মিক দিয়া আখ্যায়িকার অস্তরালবর্তী রসধারার সন্ধান হারাইয়া ফেলিয়াছেন। ডেক্টর বন্দোপাধ্যায় ভাষাতত্ত্ব, অলংকারতত্ত্ব, ধর্মতত্ত্ব প্রভৃতিকে গোপ করিয়া বৈষ্ণব-কব্যকে সৌন্দর্যস্থি হিসাবে দেখিয়াছেন এবং এই কারণে কাব্যসের রূপস্থলে প্রবেশ করিতে পারিয়াছেন। তাঁহার চেখ দিয়া দেখিলে বৈষ্ণব-কবিতার রহম্য ও মহিমার সমাক উপনর্কি সন্তু হইতে পারে এবং তিনি বস্তুষ্টির প্রতি অচল দৃষ্টি নিবন্ধ করিতে পারিয়াছেন বলিয়া ভাষাতত্ত্ব প্রভৃতির পথায় মূল্য দিতে পারিয়াছেন। এই কারণেই তিনি বিদ্যাপতির অপেক্ষাকৃত অবহেলিত রচনা কৌর্তুলতাকে যথোপযুক্ত মূল্য দিতে পারিয়াছেন। এই কারণেই চণ্ডীদাসের নীরস আখ্যায়িকাশ্রেণীর কাব্যের সংগে সর্বশ্রেষ্ঠ পদক্ষত। চণ্ডীদাসের রচনার সংযোগ আবিষ্কার করিতে পারিয়াছেন।

রবীন্দ্রনাথ সম্পর্কে যে চারটি প্রবন্ধ আছে তামধ্যে রবীন্দ্রনাথের কাব্য ও নাটকের সম্পূর্ণাংগ সমালোচনা সরিবেশিত হইয়াছে। রবীন্দ্রনাথের কাব্যের এত বিস্তৃত, পৃথক্যপৃথক, সূক্ষ্ম ও গভীর আলোচনা আর কোথায়ও দেখা যাব না। বিশেষ করিয়া ওয়ার্ডসওয়ার্থ, শেলি, কৌটস প্রভৃতি অন্যান্য রোমাঞ্চিক কবিদের কাব্যের সংগে রবীন্দ্রনাথের তুলনামূলক বিচার করিয়া সমালোচক রবীন্দ্রনাথের বৈশিষ্ট্য ফুটাইয়া তুলিতে পারিয়াছেন। রবীন্দ্রনাথের অধ্যাবোধ, রূপকপ্রবণতা, মাটির পৃথিবীর মূক, নগ, মৌন, অশোধিত জীবনের সংগে নিবিড় সহানুভূতি কেমন করিয়া তাঁহার কাব্যে মৌলিকতা দান করিয়াছে তাহা স্মৃষ্টি হইয়াছে।

একটি বিষয়ে ডেক্টর বন্দোপাধ্যায় সম্পূর্ণ সুবিচার করিতে পারেন নাই বলিয়া মনে হয়। তিনি রবীন্দ্রনাথের গন্ত-কব্যের অতিশয় সূক্ষ্ম বিশেষণ করিয়াছেন এবং যেখানে যেখানে রবীন্দ্রনাথ এই নৃতন পরীক্ষার সার্থকতা লাভ করিয়াছেন তাহা নিদেশ করিয়াছেন। কিন্তু ইহা সন্দেশ তিনি এই অভিমত পোষণ করেন যে মোটের উপর এই প্রচেষ্টা সার্থক হয় নাই। ইহা সত্য যে অনাদিকাল হইতে কবিতা ছন্দের প্রয়োগ করিয়াছেন এবং ছন্দ কাব্যকে গঠনের সমতলক্ষেত্রে হইতে কলনার আকাশে উন্নীত করিতে সাহায্য করে। কিন্তু তবু মনে হয় ‘কোপাই’ প্রভৃতি গন্ত-কবিতায় এমন একটা বিস্তৃত এবং কঠিন-কোমলের সমবর্য আছে যাহার পক্ষে ছন্দোবন্ধ কাব্য উপযুক্ত বাহন হইত না। ইংরেজি গীতাঞ্জলি ও ইংরেজি বাইবেলের কাব্য-রস অনন্ধীকার্য। ডেক্টর বন্দোপাধ্যায় শেষেষ্ট গ্রন্থসম্মেলনের কাব্য-মহিমা শীকার করিয়া ইহাদের আন্তর্মুরীণ rhythm বা ধ্বনি-প্রবাহের প্রতি অঙ্গলি নির্দেশ করিয়াছেন। কিন্তু ধ্বনি-প্রবাহ বা rhythm এবং ছন্দ বা metre এক বস্তু নহে এবং যে অকাশংগীর অনন্যসাধারণত্বকে ডেক্টর বন্দোপাধ্যায় কাব্যের প্রধান লক্ষণ বলিয়াছেন তাহা রবীন্দ্রনাথের একাধিক বাল্লা গন্ত-কবিতায়, ইংরেজি গীতাঞ্জলি প্রভৃতিতে বিশ্মান এবং ইহা শীকার করিয়াই সমালোচককে কাব্যে ছন্দের স্থান নির্ণয় করিতে হইবে। মনে হয় Critical Theories and Poetical Practice in Lyrical Ballads গ্রন্থে ডেক্টর বন্দোপাধ্যায় ছন্দের স্থানে যে সকল ধূঁক্তির অবতারণা করিয়া ওয়ার্ডসওয়ার্থের মত খণ্ডন করিয়াছেন, সেই সকল ধূঁক্তি বর্তমান আলোচনার তাঁহার দৃষ্টি আংশিকভাবে সংকুচিত করিয়াছে।

উপন্থন সম্পর্কে যে কস্টার প্রবন্ধ সরিবেশিত হইয়াছে তাঁহার মধ্যেও উচ্চাংগের অস্ত্বৃষ্টি ও বিচারকুশলতার পরিচয় পাওয়া যায়। এই গ্রন্থের আলোচনার বৈশিষ্ট্য এই যে “বংগমাহিত্যে উপন্থনের ধারা”তে উপন্থাসের যে সকল বিষয় তিনি বাদ দিয়াছেন এইখানে সেই সকল বিষয়ের বিস্তারিত আলোচনা করা হইয়াছে। ছইটি প্রবন্ধ সমালোচকে সমায়িক সমালোচকদের প্রত্যুত্তর হিসাবে লিখিত হইয়াছে। যে সকল সমালোচক তাঁহার পূর্ব-প্রকাশিত মতের

বিরোধিতা করিয়াছিলেন তাহাদের মত যুক্তিহীন, অমুভূতি পংশু ; তাহারা সাহিত্য-বিদের অনধিকারী। এই সকল খণ্ডতন্ত্র ও বিশ্বথলবাক্স সমালোচকদের মতবাদ এইরূপ প্রাপ্ত হইয়া রয়েছে এবং প্রথম দৃষ্টিতে এই দ্রুইট প্রবন্ধ একটু নীচস্তরের বলিয়া মনে হয়। কিন্তু পূর্বপক্ষ যত অকিঞ্চিতকরই হউক না কেন, ডেস্ট্র বল্দোপাধার্য তাহার খণ্ডে যে যুক্তিজ্ঞের অবতারণা করিয়াছেন তত্ত্বাদে তাহার অস্তদৃষ্টি ও বসোপলবির ছাপ সুস্পষ্ট হইয়াছে এবং তুচ্ছবিদ্যের মধ্যে অনন্যসাধারণ সম্ভাব্যতা আবিষ্কৃত হইয়াছে। ডেস্ট্র বল্দোপাধার্যের একটি মতের ঘোষিতকতা সম্পর্কে সন্দেহের অবকাশ আছে বলিয়া মনে হয়। তিনি লিখিয়াছেন, “রাজলক্ষ্মী ধর্ম-সংস্কারের ও আচারণাত শুচিতার তানিদে যাইকে প্রত্যাখ্যান করিয়াছে, অধিকারলোপের ভয়ে আবার তাহারই পক্ষান্বাবন করিয়া একটা হাস্তয় অসংগতির স্থষ্টি করিয়াছে”। রাজলক্ষ্মী যে শীকাস্তের পক্ষান্বাবন করিয়াছে তাহা কি অধিকারলোপের ভয়ে ? শীকাস্তের পক্ষান্বাবনে যে অসংগতি রয়িয়াছে তাহা কি হাস্তকর না ট্রাঙ্গেডির লক্ষ্যকারী ?

‘রূপকথা’ ও ‘বংগসাহিত্যে গঠের উন্নতি’ প্রবন্ধ দ্রুইটিতে বিশ্বেষণ ও বিচারকুশলতা অব্যাহত আছে এই দ্রুইট প্রবন্ধে সাহিত্যের ও বংগসাহিত্যের বিশেষ অংশের উপর নৃতন আলোকসম্পাদ করা হইয়াছে। শৃঙ্খলাবের ভয়ে এই দ্রুইট মনোজ্ঞ প্রবন্ধের আলোচনা সম্ভব হইল না। উপসংহারে শুধু এই বলিতে পারি যে শুধু বংগ-সাহিত্যে কেন, যে কোন সাহিত্যে এইরূপ প্রবন্ধসমষ্টি বিরল। মননশক্তির তীক্ষ্ণতায়, অমুভূতির প্রগাঢ়তায় এবং অস্তদৃষ্টির গভীরতার এই গ্রন্থ Pater রচিত ‘Appreciations-এর সংগে তুলনীয়।

মুরোধচল্ল সেবণ্ণপ্ত

**প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার ইতিহাস**—ডেস্ট্র প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ প্রণীত। সিগনেট প্রেস কর্তৃক প্রকাশিত। মূল্য চার টাকা।

প্রাচীন ভারতের পশ্চিম-বঙ্গের প্রথম প্রধান-মন্ত্রী ডাঃ শৈয়ুক্ত প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ বিশিষ্ট রাসায়নিক ও রাজনীতিবিদ্ব বলিয়াই খ্যাত। কিন্তু তাহার লিখিত ‘প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার ইতিহাস’ প্রাপ্ত প্রাপ্তি মাত্রই তাহার সংস্কৃতে শু-গভীর জ্ঞান ও সাহিত্যের রসবোধের পরিচয় পাইয়া চমৎকৃত হইবেন। রাসায়ন-শাস্ত্রের সহিত ইতিহাসের কোনও র্দোগিক সম্বন্ধ আছে বলিয়া জানি না। আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায় একদা বর্তৰান লেখককে বলিয়াছিলেন যে ঐতিহাসিক হইবার ইচ্ছাই তাহার মনে বরাবর বসবতী ছিল ; কেবল কয়েকট আকস্মিক ঘটনার ফলে তিনি রাসায়নিক হইয়া গিয়াছিলেন। অনেকেই ঘোষ হয় জানেন না যে, আচার্য রায় মহাশৰ বিলাতে তাহার ছাত্রাবস্থায়ই সিপাহী-যুক্তের একখানি ইতিহাস রচনা করিয়া অকাশ করিয়াছিলেন। পরবর্তীকালে তাহার রচিত History of Hindu Chemistry একখানি প্রামাণিক গ্রন্থ এবং উহা তাহার ঐতিহাসিক মনোযুক্তির সম্বন্ধ পরিচারক তো বটেই। এই দিক্ষ দিয়া আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায় ও ডাঃ প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ—এই দ্বীজন মনীষীর মধ্যে মাত্র আছে : উভয়েই প্রধানতঃ রাসায়ন-শাস্ত্রের সাধনা করিয়া অবসরকালে ইতিহাসের চৰ্চা করিয়াছেন। কিন্তু ডাঃ ঘোষের ‘প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার ইতিহাস’ গ্রন্থখানি যে অবস্থায় রচিত হইয়াছে তাহা সত্যই অভিনব। বিশ্বিশালয়ের কৃতি ছাত্র, উদীয়হান রাসায়নিক ডাঃ প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ রাজকীয় টংক-শালার সহকারি-কর্মাধ্যক্ষের (Deputy Assay-Master) পদ ভারতীয়দিগের মধ্যে সর্বপ্রথমে লাভ করিয়াও একদিন হঠাৎ মুলি-মুষ্টির মত তাহা পরিত্যাগ করিয়া নিজেকে দেশের কার্যে নিঃশেষে সমর্পন করিলেন। ফলে রাজশাহির সহিত বিরোধ এবং দীর্ঘ কারাবাস। কারা-প্রাচীরের অস্তরালে অল্পকালের মধ্যে এই রাসায়নিক ঐতিহাসিকে পরিণত হইলেন। পণ্ডিত জওহরলাল এবং শৈয়ুক্ত রাজেন্দ্র প্রসাদের মত ডাক্তার ঘোষ ও তাহার কারাবাসের সময়টা পর্যন্ত দেশের সেবায় নিয়োজিত করিলেন। Discovery of India এবং India Divided-এই দ্রুইখনা পুস্তকের স্থায় ডাক্তার ঘোষের ‘প্রাচীন

ভারতীয় সভ্যতার ইতিহাস' একখানি মুদ্রাবান প্রতি। সহজ, সাবলীল ভাষায় মাত্র ২৬৪ পৃষ্ঠার এই পুস্তকে তিনি প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার যে চিত্র অংকিত করিয়াছেন, তাহা অতীব মনোজ্ঞ।

প্রত্যোক সভ্যতাই একটি বিশিষ্ট সামাজিক সংস্থান ও রাষ্ট্র-বিধানের বিনিয়োদের উপর গড়িয়া উঠে এবং ঐ বিনিয়োদের প্রসার ও উন্নতির সহিত সংশ্লিষ্ট সভ্যতারও বিকাশ হয়। কিন্তু সেই বিনিয়োদ যদি শিখিল বা দুর্বল হয়, তাহা হইলে তাহার উপর নির্ভরশীল সভ্যতারও অবনতি ঘটে, ইহাই শুরু সত্য। সামাজিক সাম্য ও জনমতপ্রথান-রাষ্ট্রস্ত্রের ভিত্তির উপর প্রাচীন রোমক সভ্যতার উত্থান হইতে পারিয়াছিল এবং সমাজে অসাম্য ও রাষ্ট্রস্ত্রে বৈষ্ণবাচার প্রবেশ করায় ঐ সভ্যতার পতন হইয়াছে। এইভাবে মধ্য-যুগের যুরোপায় সভ্যতাও সমস্তক সমাজে এবং রাষ্ট্র-বিধানের বিনিয়োদের উপর গড়িয়া উঠে আবার ঐ সমাজ ও রাষ্ট্র-বিধানের পরিবর্তনের ফলেই ঐ সভ্যতারও পরিবর্তন হয়। প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতাও সেইরূপ একটি বিশেষ সামাজিক ও রাষ্ট্রিক ভিত্তির উপর সংস্থাপিত হইয়াছিল। গুণ ও কর্মসূচী বর্ণনামূলক সমাজ এবং কর্মবাদে একান্ত বিখ্যাসবান् রাজা কর্তৃক পরিচালিত শাসনস্ত্রের আশ্রয়ে প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতা গড়িয়া উঠে। প্রাচীন ভারতীয় সমাজ ও রাষ্ট্রের সমীকরণ শক্তি (assimilating power) ছিল অসীম। একই হইতে আরম্ভ করিয়াছিল কালে তাহারা সকলেই, করিব ভাষায়, ভারতের 'এক দেহে হোলো লৌন'। বিদেশী শক্তি সম্পূর্ণ ভারতবাসী হইয়া গিয়াছে এবং তাহারাই আবার ভারতীয় সভ্যতার জয়-পতাকা দিকে দিকে বহন করিয়াছে। কিন্তু যে বুগ হইতে ভারতীয় সমাজ গুণ ও কর্মের বিভাগজ বর্ণনাম দ্বারা পরিভ্যাগ করিয়া কেবল বৎশালুক্রমলক্ষ জাতি-ভেদের উপর একান্ত নির্ভরশীল হইয় উঠিল এবং শাসন-স্ত্রের পঞ্চালিক রাজাও কর্মবাদে বিখ্যাসহীন হইয়া বৈরাগ্যিক শাসনপ্রকৃতি প্রচলিত করিতে লাগিলেম সেই বুগ হইতেই প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার অবনতি আরম্ভ হইল। স্মৃতীং প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার উৎপত্তি, বিকাশ ও অবনতির স্থুলবৎস্ক ইতিহাস দেশের বর্তমান যুগে অতীব শিক্ষাপ্রদ কাহিনী। এই স্মৃতীং প্রাচীন সভ্যতার উৎপত্তির ও অবনতির কারণ সম্যক নির্ধারণ করিতে পারিলেই ভারতের ভবিষ্যৎ ভারতের অতীতের স্থায় উজ্জ্বল হইয়া উঠিবে এবং যে নৃতন সামাজিক ও রাষ্ট্রিক সংস্থাপনের উপর নব-পর্যায়ে স্বাধীন ভারতের নৃতন সভ্যতা গড়িয়া উঠিবে তাহা মধ্য-যুগের ও বর্তমান কালের দোষ-ক্রটি হইতে বিমুক্ত হইয়া জগতের আদর্শ হইবে। ভারত-ইতিহাসের ভারতীয় আলোচনাকারিগণের ইহাই আশা—ইহাই স্পৃহ।

ডাঃ ষ্টেব তাহার পুস্তকে প্রাচীন ভারতের সভ্যতার ইতিহাস বোধ হয় পুর্বেতী দৃষ্টিভঙ্গী লইয়া আলোচনা করেন নাই। যে সামাজিক পরিবেশের উপর প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতা গড়িয়া উঠিয়াছিল তাহার কোন বিবরণ তাহার গ্রন্থে স্থাপ পাও নাই। প্রাচীন ভারতের রাষ্ট্র-স্ত্রের কাঠামোর যে সংক্ষিপ্ত বিবরণ তাহার গ্রন্থে আছে তাহাও কৌটিল্য-প্রণীত অর্থ-শাস্ত্রের উপর নির্ভর করিয়াই রচিত; মনু-স্মৃতির উল্লেখও মধ্যে মধ্যে আছে। কৌটিল্যের ও মনুর যুগ বিষয়ে ঐতিহাসিকদের মধ্যে মতভেদ আছে। খঃ পৃঃ চতুর্থ শতাব্দীতে কৌটিল্যের গ্রন্থ (পৃঃ ১১০) এবং পুরুষমিত্রের (পুরুষমিত্র নয়; ১৭২ পৃঃ) সময়ে অর্থাৎ খঃ পৃঃ দ্বিতীয় শতাব্দীতে মনুর গ্রন্থ রচিত হইয়াছিল—এই মত ডাঃ ঘোষ অবলম্বন করিয়াছেন। ইহার পরবর্তীকালের বহু শত বৎসর যে রাষ্ট্র-শাসনপ্রকৃতি ভারতীয় সভ্যতাকে ধ্যান করিয়াছিল তাহার কোন আলোচনাই ডাঃ ঘোষ করেন নাই। গ্রন্থের নাম দেখিয়া আশা করিয়াছিলাম যে, স্মৃতি প্রণীত এবং প্রকারণ প্রয়োজনীয় অসম পুরুষ ইহাই বলিয়াছেন। 'হিন্দু-ভারতবর্ষের পতনের কারণ এখনও নির্ণীত হয় নাই' (১৭৬ পৃঃ) এইকারণে শুধু ইহাই বলিয়াছেন। ইহাতে প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার ইতিহাসের এই একান্ত প্রয়োজনীয় প্রসংগের অতি স্থুবিচার হইয়াছে কি না, সন্দেহ।

সাহিত্য, ধর্ম, বিজ্ঞান, দর্শন, শিল্প-কলা, শিক্ষা, রাজ-কাহিনী ও রাষ্ট্র-ব্যবস্থা, মো-অন্জোদড়ো ও হরঝো এবং

বৃহত্তর ভারত—এই নয়টি পরিচ্ছদে প্রাচীন ভারতীয় সভ্যতার এক তথ্যছবল ও মুখ্যপাঠ্য বিবরণ আলোচনা পুস্তকে আছে। তৃতীয় পরিচ্ছদে বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে প্রাচীন ভারতের অবদানাবলীর বর্ণনা বহুজ্ঞ। “প্রাচীন ভারতবর্ষ অংক, জ্যোতিষ, চিকিৎসা, রসায়ন প্রভৃতির বিভিন্ন শাখা, কাব্য, নাটক, গ্রন্থ প্রভৃতি সাহিত্যের সকল বিভাগ ও দর্শনে উন্নতির উচ্চ সেপানে আরোহণ করিয়াছিল। এমন কি সেকালে জগতে অস্ত হোন জাতি ভারতবর্ষের সমকঙ্গ ছিল না।” (১৯২ পৃঃ)। গ্রহকারের এই মন্তব্যে ভারতীয় পাঠক দেশের শৈয়ান গোরবাদিত বোধ করিবেন। কিন্তু এই বহুবৃৰ্ত্তি উন্নতির মূল “ভারতের মন্তব্যস্থা খুবিয়া যে শিক্ষা পদ্ধতি গড়ে তুলে ছিলেন” গ্রহকারের এই মন্তব্য বিচারসহ কি না, সে বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ আছে। খুঁটীয় অষ্টম শতাব্দীর প্রায়ে ৭১১ খুঁটাদে আরব সেনাপতি মহম্মদ ইবন কাসিম সিন্ধু প্রদেশ জয় করিয়া ভারতে মুসলমান সভ্যতার ভিত্তি স্থাপন করেন। ভারতীয়গণ অসংখ্য হইয়াও এই মুষ্টিমের আরব বিজেতাদিগকে সিন্ধু প্রদেশ হইতে বিতাড়িত করিয়া উৎপন্নরূপের করিতে পারেন নাই। সিন্ধু বিজয়ের পরেও প্রায় তিনি শত বৎসর এই একটি প্রদেশ ভিত্তি ভারতের অস্তিত্ব প্রদেশে হিন্দুরাজত্ব ও সভ্যতাটি প্রচলিত ছিল। তখনও পূর্বতন শিক্ষাপদ্ধতির কোর বিশেষ পরিবর্তন হয় নাই; পরবর্তীকালে মুসলমান আক্রমণের ফলেই নালনা ও বিক্রমলালাৰ প্রাচীন বিদ্যবিভালয় ধ্বংস-প্রাপ্ত হয়। এই ঘটনার পূর্ব পর্যন্ত এই বিদ্যবিভালয় সকল প্রাচীন পদ্ধতিতেই শিক্ষা প্রদান করিতেছিল, ইহা মিশ্চিত। কিন্তু সাহিত্যে, ধর্মে, কৰ্মে, বিজ্ঞানে, শিল্পকলায় প্রাচীন ভারতের যাহা কিছু অধিন অবদান তাহা খুঁটীয় অষ্টম শতাব্দীর পূর্বেই সারিত হইয়াছিল। অষ্টম শতাব্দীর পরে পূর্বতন শিক্ষা পদ্ধতি হিন্দু অধিকৃত ভারতে প্রচলিত থাকা সর্বেও ভারতীয় সভ্যতার শক্তি শক্তি দ্রাস পায় এবং ভারতের রাজনৈতিক অবনতি আরম্ভ হয়। সুতরাং ভারতের পূর্বতন উন্নতির মূল তৎকালে প্রচলিত শিক্ষা পদ্ধতি যত্নিকে অন্যত্ব অনুসন্ধান করাই সমীচীন।

বইখানি পড়িতে পড়িতে পুনঃপুনঃ মনে হইয়াছে যে কর্মবাস্ত গ্রহকার উহার, বিশেষ করিয়া বৰ্ণ পরিচ্ছদের, প্রকৃত কপি নিজে দেখিতে পারেন নাই। ফলে ইহার স্থানে নানা প্রকার ক্রিট-বিচুতি রাখিয়া গিয়াছে। দৃষ্টসুন্দরপ নিষে কয়েকটি উল্লেখ করিতেছি :—১০৩ পৃষ্ঠায় ৮৫২ মাইলে এক যোজন বলা হইয়াছে। আবার ঐ পৃষ্ঠায় ১১৮১ ঘোজনকে ৭১৮২ মাইলের সমান ধরা হইয়াছে। পুনরায় ১০৪ পৃষ্ঠার ২৫৯ মাইলে এক ঘোজন বলা হইয়াছে। বৃহত্তর ভারতের হিন্দুরাজ্য চল্পার অবস্থান বতশান আন্নামে—আসামে নয় (২৪২ পৃঃ); পার্থবর্তী হিন্দুরাজ্যের সংস্কৃত নাম কস্তুজ, কাহোজ নয় (২৪২, ২৪৩, ২১৪পৃঃ) এবং এই সকল পৃষ্ঠায় ও ২৪৬ পৃষ্ঠায় উল্লিখিত পূর্বতন হিন্দু রাজ্যের নাম কুনান নয়, ফুনান; কস্তুজের বিধ্যাত আঙকোর-ভাট একটি মন্দির—২৪২ পৃষ্ঠায় লিখিত আঙকোরঠমের মত উহা কোমও স্থান বিশেষের নাম নয়; ২৫৫ পৃষ্ঠায় উল্লিখিত ফরাসী পাঞ্চতের নাম সোদে (M. Coedes)—সিডিস নয় এবং তাহার মতে আবিজয় স্থানাত্মক দৈগ্নে অস্তর্গত পালেমবংগ-পালেমকংগ নয়; এবং ২৫৫ পৃষ্ঠায় শৈলেন্দ্রবংশের রাজধানী মালয় উপকীপে (উপকীপ নয়) রামেশ মজুমদার মহাশয়ের এই অভিমতের সমর্থক ইংরেজ পাঞ্চতের নাম কোয়ারিচ ওয়েলস (Sir H.G. Quaritch Wales) কাট্রিস ওয়েলস নয়। আঙকোর ভাট জগতের একটি শ্রেষ্ঠ কীর্তি এই অভিমত (২৪৪ পৃঃ) ১৪৩০ খঃ অক্ষে ফরাসী পঙ্গুত আৰি মুহাই (Henri Mouhat) প্রদান করেন। ১৪ পৃষ্ঠা ১৮ পাঁচতিতে বাস্তিত, ৭৬ পৃঃ দ্বাই স্থানে বায়সাপেক্ষ, ৮৩ পৃঃ ভারকেল্স, ২০৭ পৃঃ কলমবদ্ধ এবং ঐ পৃষ্ঠায় পাল বাজারা ও পরে রাষ্ট্রকূট বাজারা, গুর্জ প্রতীহান বাজারা প্রভৃতি শব্দের মুক্ত অরোগ হয় নাই বলিয়া মনে হয়। Printer's Devil (ছাপাখনার ভূত ?) এর দৌয়ায়ের চিহ্নও বিরল নহে—৭৭ পৃঃ ৮ পাঁচ্চি—বাধক্য [ বাধক্য ], ৮৭ পৃঃ ৮ পাঁচ্চি—ব্রতা [ পাতিৰতা ], ২০৬ পৃঃ ২ পাঁচ্চি—কালিম [ কালিম ], ২৫৫ পৃঃ ১০ পাঁচ্চি—বাজারাজা (বাজারাজ) এবং ২৬২ পৃঃ ২২ পাঁচ্চি—বৌদ্ধধর্ম' (বৌদ্ধধর্মে' )।

সমগ্রভাবে পুস্তকখনিকে বিচার করিলে পুরোঙ্গ ক্রিট-বিচুতি ধর্তব্য নহে। প্রথমানি অ্যান্ট সময়োপযোগী, স্মর্লিংহ এবং তথ্যপূর্ণ। এইরূপ একখানা পুস্তকের অভাব বহুকাল ধরিয়া অনুভূত হইয়াছে। ডাঃ মো

দেই অভাব দূর করিয়াছেন। ইহার বহুল প্রচার আমরা কামনা করি এবং আশা করি শীঘ্ৰই ইহা ভাৰতেৰ অন্যান্য ভাষায় অনুদিত হইবে। প্রাচীনযুগে ভাৱতীয় সভ্যতা কত উচ্চত্বেৰ ছিল তাহা এই বইখানিমৰ মাঝে ভাৱতবাসীৰা সম্যক উপলক্ষ কৰিয়া নৃত্য যুগে পূৰ্বাপেক্ষা উন্নতত্ব সভ্যতা স্থাপন কৰিতে উদ্বৃদ্ধ ও অনুপ্রাপ্তি হইবে, আমরা এই আশাই পোষণ কৰি।

—সচিদানন্দ ভট্টাচার্য

**ত্রিশূল**—অমলেন্দু গুহ, দীপ্তিকল্যাণ ও রাম বস্তু প্রণীত। কলেজ প্রিট, কলকাতা থেকে প্রোগ্রেসিভ ফোরাম কৃত্বক প্রকাশিত। মূল্য ছয় আন।

‘ট্রাম’, ‘পাঠশালাৰ কাৰা’ ও ‘সৱণি’ এই তিনিটা কৰিতা নিয়ে ‘ত্রিশূল’। অকাশক ব’লচেন, কাৰা-বাসিকদেৱ সংগে তঙ্কণ ‘কৰি-প্ৰতিভা’ৰ পৰিচয় কৰিয়ে দেৰাব জন্মেই ‘ত্রিশূল’ৰ প্ৰকাশ। তাৰ সংগে আমৰা একমত হ’তে পাৰিবাম না। কৰি-যশঃপ্ৰাৰ্থী তৰুণত্বেৰ রচনাৰ ‘প্ৰতিভা’ৰ সৰ্বাঙ্গীন নিৰ্মল উজ্জ্বল্য তো নেইই, সত্যিকাৰেৰ স্কুলিংগেৰও যথেষ্ট অভাব। হয়ত ‘তাগিদে’ লেখা বলেই এতে স্বতঃসূর্তিৰ অভাব দেখা দিয়েছে। যা-হোক কৰিতাগুলি আমাদেৱ শীৰ্ণ-থাতে বংশে-বাণোয়া নৈতি-প্ৰোজেক্ষন জীৱনেৰ গতানুগতিক ঘটনাগঞ্জীৰ ত্রিবাংকণেৰ দিক থেকে মোটামুটি সাৰ্থক হয়েছে। কিন্তু যে ভাৰ-গভীৰতা ও সহজন-পাইছ থাকলে কৰিতা পাঠকেৰ মনে অনুভূতি-ভৱণেৰ স্ফুট কৰতে পাৰে, তা’ এতে নেই; মধ্যে মধ্যে শুকুচিৰ অভাবও আছে। যা-হোক, তৱণ কৰিদেৱ উভয় প্ৰশংসনীয় এবং আশা কৰা যায় ভবিষ্যতে তাৱ। তাৰদেৱ ‘কৰি-প্ৰতিভা’ৰ যোগ্যতাৰ পৰিচয় দেবেন।

—মুকুন্দনাথ গুপ্ত ; ষষ্ঠ বৰ্ষ, ইংৱেজি

**দৃষ্টিপাত**—যায়াবৰ প্রণীত। নিউ এজ পাইশাস’লিঃ কৃত্বক প্রকাশিত। মূল্য তিন টাকা।

বাংলাৰ সাহিত্য-সমাজে আজ-কাল যে সব লেখা বেশ একটু চাঁকল্যেৰ স্ফুট কৰেছে, যায়াবৰ-প্ৰণীতি “দৃষ্টিপাত” তাৰে অন্যতম। প্ৰথমেই লক্ষ্য কৰিবাৰ বিবৰ বইটি “বেলে-লেটোৱদ” জাতীয়। বাহ্যতঃ অৰ্থাৎ এটিকে চিঠি-পত্ৰ জাতীয় বলে মনে হয় না। সাহিত্যিক বিচাৰেও হয়ত লেখাটি না অৱশ্য-পঞ্জী, না একটি সমগ্ৰ উপন্যাস। কিন্তু এৰ জাত-নিৰ্ণয় আমাদেৱ কাজ নয়। লেখাটিকে পাঠকসমাজ একবাক্যে উচ্চদৰেৰ ব’লে শীকাৰ ক’ৱে নিয়েছেন। হয়ত এই শীকৃতিতে বাড়াবাড়ি কিছু থাকতে পাৰে। তবু এই শীকৃতিতেই এৱ সাফল্যেৰ পৰিচয় রয়েছে। এক চালে বাজি মাত্ৰ ক’ৱতে পাৰে এমন লেখা বাস্তুবিক মচুচাৰ চোখে পড়ে না। “দৃষ্টিপাত” কিন্তু এই ধৰণেৰ লেখা। সাহিত্য-ক্ষেত্ৰে হাতে হাতে পুৰুষৰ পেতে যায়াবৰকেই এই অখ্যম দেখলুম।

“দৃষ্টিপাতে”ৰ কৱেক পাতা ও টালেই বেশ বুৰতে পাৰি লেখকেৰ দৃষ্টিশক্তিৰ প্ৰথৰতা। সমস্ত ইন্দ্ৰিয় সংজ্ঞাগ রেখে চলমান জগৎকে তিনি দেখেছেন। জীৱনে যে বহু বিচিৰ অভিজ্ঞতা তিনি সংঘৰ কৱেছেন সমাজেৰ স্থান স্থৰে সংৰক্ষণ ক’ৱে, তা’ তাকে সহানুভূতি-শীল কৱেছে বহলাংশে। তাই, তিনি যা দেখেছেন তা শুধু বিৰুল-ভাৱেই দেখেননি, দেখেছেন ব্যাপকভাৱে একটি বিশাল পৰিৱেক্ষিকে। পাঠকেৰ দৃষ্টি লেখক জাগ্ৰত কৱেছেন, কেবলমাত্ৰ আকৰ্ষণই কৱেননি। সমাজ-বহিভূত যায়াবৰেৰ মতই লেখক যেন জীৱনকে দেখে চলেছেন আকাশ-পথ থেকে। আৱ আমৰা তাৰ পশ্চাদ্বাবন কৱছি আজান্তে।

ঘটনা-বিকৃক্ত ভাৱতীয় যাজনীতিৰ পটভূমিকায় যায়াবৰ ঐতিহাসিক দিল্লীৰ চলমান জীৱনেৰ উপৰ আলোক-সম্পাদ কৱেছেন এবং পোছনে ফিরে শৃঙ্খি-মধুৰ অভীতকে শোমছন কৱেছেন বাৰ বাৰ। কোথাৱ বুটিখ ভাৱতেৰ যাজধানী নয়াদিল্লী—আৱ কোথাৱ সেই সাধু নিজামুদ্দিন যিনি দৃষ্টিকৰ্ত্ত ঘোষণা কৱেছিলেন—দিল্লী হমজ-দুৰ্অস্ত—

দিল্লী এখনও অনেক দূর । ১৯৪২, আর বিশ্বত একাদশ শতক ! কোথায় সেই রাজনাশা পাত্রত্বের, বিহুত মন্ত্রিক মহসুদ ; কোথায় সেই কবর-সমাহিত মেহেরউন্নিসা-উদিপুরীর দল ! শুভির পথ চেয়ে যায়াবর বায়বর সেই শুরণাত্মিত অতীতে ফিরে গেছেন ।

রাজধানীর জীবন-স্তোত্রের টানে প্রত্যক্ষ বর্তমান ভেনে যাচ্ছে অতি জুত গতিতে । দিল্লীর জীবনে মুক্ত হয়ে উঠেছে মানুষের গতিশৈলী, কান্ধ-কেলীস্ত্রের প্রবল প্রতিযোগিতা । বুদ্ধিজীবী বাংগালী, জীবনগুরুকে স্বার্থকরম মাদ্রাজী ও অতিকায় পাঞ্জাবী অফিসী-দিল্লীতে ভীড় করেছে । এখানে যে অফিসী-সমাজ গড়ে উঠেছে, তার আগন্তক যায়াবর বিভিন্ন জাতের বিভিন্ন মানুষকে দেখেছেন বিশেষ দৃষ্টিভঙ্গী দিয়ে । তার দৃষ্টি এড়ায়ি কিছুই । সামাজিক দু-একটি কথার আঁচড়ে অলঙ্কিত বহু বিষয়কে তিনি আমাদের গোচরে এনেছেন । এই প্রবক্ষের মধ্যে লেখকের সহজ এবং বলিষ্ঠ, অবধি অথচ পরিমিত বাচন-ভঙ্গীর পরিচয় মিলেছে বায়বর ; দেখিয়েছেন, এই বর্তমান, ইংগিতময় অতীত ও অনিদের্শ ভবিষ্যৎ একাকার হয়ে গেছে দিল্লীমগরীর জীবনে । দিল্লীকে কি এর পর আয়ও জানতে হবে ? দিল্লীমগরীর কার্যকালীন কোলাহল-দৃশ্য বাস্তু একদিন খামবে । হয়ত, একদিন এই কলহাস্তময় অশ্রাস্ত-জীবন শৃতি-সমাকীর্ণ রাজধানী অতীতের ত্রিশালায় ছবি হয়েই থাকবে । কিন্তু আধাৰকৰ ?

আধাৰকৰ দিল্লীর একজন নাগরিক । ভালবাসাৰ বিনিময়ে সে পেয়েছিল অৰফনা । বৰ্ধনময় কয়েকটি দিনের ভাবনা ক'রে কৰ ঘাটে সে ঘুৰলো । সুন্দৰ বানার্জি-লাহোর-সেই বপ্পালোকিত থ্যাটেক্স-পুৱাগো ঙ্কটটা পৌড়া দেয় বায়বর... । কৰ্মকলাপ নগরীৰ জীবনধাৰা বইতে থাকে জুত, অতি জুত । ইত্যাদি আধাৰকৰের যান্ত্ৰিক দিনগুলো কাটে । ভাৰতীয় রাজনৈতিৰ স্বাগীয় কয়েকটি মুহূৰ্তকে অবলম্বন কৰে রাজনীতি যে ছবি লেখক এ-কেছেন, তা বিষয়-বস্তু হলেও আমলে উপলক্ষ্য মাৰি । পাঠকেৰ চোখে যেটি বিষয়-বস্তু বলে মনে হয় ? CSE « @InCSEsttym ( সেটি শুধু মূল কাহিনীৰ পরিবেশ । দিল্লীৰ বাহিৱেৰ জীবনধাৰায় অস্তুৱালে বিকিত আধাৰকৰে কাহিনীই এৰ উৎসহৰ । জগতেৰ যে প্রাপ্তে তাকাই, মানুষেৰ সেই চিৰকালীন দৃঃখ আছেই—ভুল বোৰা, ভুল কৰা এবং দৃঃখ পাওয়া । দেই পুৱাতন কথা । যায়াবৰ সেই চিৰস্তম গাথাৱাই একজন অতিৰিক্ত লিপিকাৰ ; আধাৰকৰ একটি টাইপ, রাজধানী দিল্লী ঘটনাকেন্দ্ৰ মাত্ৰ ।

“দৃষ্টিপাত্ৰ” পড়ে সত্ত্বাই খানিকক্ষণ চমক ভাঙ্গে নি । জীবনেৰ অভিজ্ঞতাকে এমনভাৱে প্ৰকাশিত হ'তে দেখি নি । বিশ্বেষণ-বাহলু সঙ্গেও দৃষ্টিপাতকে আমাৰ ভাল লেগেছে । তৰবাৰিৰ ফলাফল মতো ধাৰ লেখকেৰ প্ৰজেক্টটি কথায়, যাতে মনে দাগ কেটে যায় । “দৃষ্টিপাত্ৰ”-জাতীয় দৃ-একটি লেখা পড়েই বুৰুছি বাংলা সাহিত্যৰ মোড় ঘূৰছ ।

—অশোককুমাৰ মুন্তাফি ; চতুর্থ বৰ্ষ, আটেস্ট

## আমাদেৱ কথা

ষ্টুডেন্ট'স স্কুলিন কাউন্সিল ১৯৪৬-৪৭

অধুক্ষ শ্ৰীযুক্ত অপূৰ্বকুমাৰ চন্দ্ৰ প্ৰৱৰ্তিত প্ৰথায় নিৰ্বাচিত যুনিয়ন কাউন্সিল তৃতীয় বৰ্ষে পদবৰ্ধণ কৰলো । এই সাম্প্ৰদায়িক হাংগামা প্ৰভৃতি কাৰণে কাউন্সিলৰ নিৰ্বাচন ফেজুৱাবি মাদেৱ আগে সন্তোষ হয় নি । নিম্নজিতি সভ্যদেৱ নিয়ে এবাৰকাৰ কাউন্সিল গঠিত—

|                    |                                                     |
|--------------------|-----------------------------------------------------|
| সভাপতি             | অধুক্ষ শ্ৰীযুক্ত যোগীশচন্দ্ৰ সিংহ ( পদাধিকাৰবলে )   |
| সহঃ সভাপতি         | শ্ৰীমুকুন্দনাথ গুপ্ত ( বৰ্ষ বৰ্ষ, ইংৰেজি )          |
| জেনারেল সেক্রেটাৰি | শ্ৰীকল্যাণশংকৰ রায় ( চতুর্থ বৰ্ষ, আৰ্টস্ )         |
| বাস্টাৰ            | অধ্যাপক শ্ৰীযুক্ত গুৰুদাম ভড় ( পদাধিকাৰবলে )       |
| জুনিয়ৰ বাস্টাৰ    | মহম্মদ মুসফেকুদ্দুস সালেহিন ( তৃতীয় বৰ্ষ, আৰ্টস্ ) |

বিভিন্ন বিভাগ :

|                      |                                                                                                                               |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| পাইকেশন মেকশন—       | সভাপতি : অধাপক শ্রীযুক্ত মোমনাথ মৈত্রী<br>সেক্রেটারি : শ্রীজীবনলাল দেব ( চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান )                               |
| বৰীজ্ঞ-পৰিষৎ—        | সভাপতি : অধাপক শ্রীযুক্ত গোয়ানাথ ভট্টাচার্য<br>সেক্রেটারি : শ্রীঅমলেন্দুকুমাৰ দেব ( চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান )                   |
| জুনিয়ৰ কমন্ড কম্ব—  | সভাপতি : অধাপক আনন্দ ওড়াহাব মায়দ<br>সেক্রেটারি : শ্রীপুলককুমাৰ বসু ( চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান )                                 |
| মোগাল সার্ভিস মেকশন— | সভাপতি : অধাপক শ্রীযুক্ত জনাদেন চক্ৰবৰ্তী<br>সেক্রেটারি : শ্রীনির্মলকাণ্ঠি দাস ( চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান )                       |
| ডিবেট মেকশন—         | সভাপতি : অধাপক শ্রীযুক্ত উপেন্দ্রনাথ বোষাল<br>সেক্রেটারি : শ্রীনীলকুমাৰ লাহিটী ( চতুর্থ বর্ষ, আর্টস )                         |
| ড্রামা মেকশন—        | সভাপতি : অধাপক শ্রীযুক্ত নির্মলকুমাৰ সেন<br>সেক্রেটারি : শ্রীদেবৰত চন্দ ( চতুর্থ বর্ষ, বিজ্ঞান : ২৩০৯৪৭ তাৰিখে পদত্যাগ কৰেন ) |

অন্যান্য সভ্য :

শ্রীমনোঝঘন দত্ত, শ্রীহৃষীৰ রায়, শ্রীসতোজ্ঞকুমাৰ দে, শ্রীকমলেশ দাশগুপ্ত ; শ্রীগুৰুৰ তুঁইয়া, শ্রীমুক্ত  
চৌধুৰী, মঃ কুজল কুমাৰ ; শ্রীভবানী শিকদার ; শ্রীঅচিষ্ট্য সিংহৰায়, শ্রীপ্ৰবীৰ চট্টোপাধ্যায়, শ্রীকুৱণ বন্দোপাধ্যায়,  
শ্রীঅমিয় পাইন, শ্রীকনকবিহারী বসু ; শ্রীদেবী প্ৰসন্ন ভট্টাচাৰ্য, মঃ আবু ইমাম ; শ্রীবিনয় চক্ৰবৰ্তী, শ্রীকৃষ্ণকুমাৰ সাইগল ;  
শ্রীআৱতি সেন, শ্রীঅজিত মজুমদাৰ, মঃ নৰ্মান বোস ; শ্রীহৃষীৰকুমাৰ দত্ত, কাজী খুৰশেদ বখত, মঃ ওদহান গণি,  
শ্রীজয়ষ্ঠপ্রসাদ মৈত্রী ; মঃ মনহুৰ আহম্মদ সিন্দিকি, শ্রীবংগেন্দ্ৰুশেৰ গংগোপাধ্যায়।

ড্রামা মেকশনের সেক্রেটারি শ্রীদেবৰত চন্দ ২৩০৯৪৭ তাৰিখে ব্যক্তিগত কাৰণে পদত্যাগ কৰেন। যুনিয়নেৰ  
কয়েকটি গঠনাত্ত্বিক সংস্কাৰ এবংৰে হয়েছে। ত'ৰ মধ্যে প্ৰধান হ'ল, একটি পৃথক বিত্তিক সমিতিৰ হৃষি। আগে এ  
কাজ সাধাৰণ সম্পদকই কৰতেন। অন্যান্য সংস্কাৰেৰ মধ্যে উল্লেখযোগ্য হ'ল শাখা-সমিতিগুলিতে কাউন্সিলেৰ সভ্য নয়  
এমন দুজন ক'ৰ সভ্য নেওয়াৰ ব্যবস্থাৰ প্ৰকৰণ। সাধাৰণ সভাৰ অধিবেশন দু'বাবেৰ পৰিবৰ্তে অন্ততঃ একবাৰ হ'বে।

\* \* \*

বাংসৱিক কাৰ্যৰ সংক্ষিপ্ত সংবাদ

সাধাৰণ বিভাগ :

সামাজিক গোলযোগেৰ দুদিনেৰ মধ্যে আমৰা কাজ হাতে নিই। এৱ দুবৰ্গ প্ৰতি পদে আমাদেৱ দশ্মুহীন  
হ'তে হয়েছে অস্থা বাধাৰিবৰেৱ। তা সহেও, ফেড্ৰুয়াৰি মাসে কাৰ্যভাৱ হাতে নেওয়াৰ পৰ থেকে আমাদেৱ কাউন্সিল  
নিয়মতাৰে কাজ কৰে এসেছে নিয়মতাৰ্ত্তিক পদ্ধতি অনুসৰণ কৰে। এ জষ্ঠে অত্যোক মাসে প্ৰায় তিনটি কৰে কাউ-  
সিলেৰ সভা আহ্মান কৰতে হয়েছে। এত অধিক সংখ্যক সভা অস্থ কোন বছৰে হয় নি। এৱ ফলে যুনিয়ন-সদস্যদেৱ  
মতান্ত বাক হয়েছে খোলাখুলি-ভাৱে এবং পাৰস্পৰিক সহযোগিতাৰ সম্পূৰ্ণ হয়োগ ঘটেছে। সাধাৰণ সভা দিও মাসে  
অষ্টতঃ একটি কৰে ডাকবাৰ কথা, তবু নানা বাধাৰিবৰেৰ দৱশ এ পৰ্যন্ত মাত্ৰ একটিৰ বেশী সাধাৰণ সভাৰ আয়োজন  
কৰা সম্ভব হয় নি।

কলেজেৰ আভ্যন্তৰীণ ব্যাপাৰে কয়েকটি নৃতন বিয়য়েৰ অৰতাৰণা হয়েছে। দৃষ্টান্তস্বৰূপ প্ৰাচীৰ-পত্ৰ প্ৰচলন,  
আৱৃত্তি-প্ৰতিযোগিতা প্ৰতৃতিৰ কথা বলা যেতে পাৰে। বাইৱেৰ সংগোত তাল রেখে চলতে চেষ্টা কৰেছে যুনিয়ন।

দৃষ্টান্ত হিসেবে ক্ষুদ্রিম-দিবস পালন, হায়দারাবাদ-দিবস যাপন ইত্যাদির উল্লেখ করা যেতে পারে। বাটা শ্রীমতি ধর্মবংশের সংগে পূর্ণ সভামুক্তি জানিয়েছে আমাদের কাউন্সিল।

সেক্টেস্বর মাসে যখন সাম্প্রদায়িক হাঁগামা নতুন করে শুরু হল তখন শাস্তি স্থাপনের প্রচেষ্টায় আমাদের কলেজই সবার আগে এগিয়ে গিয়েছিল, সমূহ বিপদ সম্মুখে জেনেও। তারপর থেকে কাউন্সিলের চেষ্টায় কলেজে ছাত্রদের ভিতর থেকে প্রেচারেবক নিয়ে গঠিত হয়েছে কলেজ শাস্তি-সেবা-দল। এই শাস্তি-সেবা-দলের সভাপতি ও সেক্রেটারি খথাকে অধ্যাপক ডাঃ মামুদ এবং শ্রীদেবীপ্রেসন্ন ভট্টাচার্য।

কাউন্সিলের আমন্ত্রণে রাজ্য ও কারাগার দপ্তরের মন্ত্রী শ্রীযুক্ত কালীপদ মুখোপাধ্যায় মহাশয় আসেন কলেজে। ছাত্র-সমাজের বর্তমান সমস্যা ও ছাত্রদের কর্তব্য সম্বন্ধে তিনি একটি সারাংশ বক্তৃতা দেন।

ড্রামা সেকশনের সেক্রেটারি পদত্যাগ করায় সে ভার জেনারেল সেক্রেটারির উপরই এসে পড়ে। এই তরফ থেকে মেট দুটি অনুষ্ঠানের আয়োজন এ-বছরে হয়েছে। একটি গীতান্ত্রিক, অপরটি অভিনয়। অথবাটি অনুষ্ঠান হয় ২৩ আগস্ট, ওক্টোবর হল-এ। সংগীত, আবৃত্তি এবং হাস্য-কোতুকে অনুষ্ঠানটি বিশেষ উপভোগ্য হয়। সংগীতে আমাদের কলেজের ছাত্র-ছাত্রী ছাড়া শ্রীযুক্তিভূমি মুখোপাধ্যায়, শ্রীমুক্তি সেন, শ্রীপ্রমোদ বন্দ্যোপাধ্যায় প্রভৃতি খাতার শিল্পীরূপ অংশ গ্রহণ করেন। হাস্য-কোতুকে শ্রীঅজিত চট্টোপাধ্যায় সকলকে মুক্ত করেন।

এই বিভাগের শেষ অনুষ্ঠান হয় ৯ই অক্টোবর, যুনিভাসিটি ইনষ্টিউটে। ঐ দিন মুগ্রিচিত নাট্যকার শ্রীযুক্ত প্রমথনাথ বিশী লিখিত নাটক "পরিহাস বিজয়িতম" অভিনীত হয় আমাদের কলেজের ছাত্রদের দ্বারা। সহবের গণ্য-মান্য বাস্তি অনেকেই উপস্থিত ছিলেন। শ্রীযুক্ত বিশী প্রথম অভিথিত আসেন গ্রহণ করেন। নাট্যকার সর্বাংগ-হৃদয় হয়েছিল; নাট্যকারও একথা অকৃত চিন্তে স্বীকার করে যান। অভিনয়ের পূর্বে শ্রীযুক্ত হেম মুখোপাধ্যায় তাঁর হৃলিত কর্তৃ করেক্ট গান শোনান এবং গীটার বাজিয়ে সকলকে আনন্দ দান করেন আমাদের কলেজের ছাত্র শ্রীমুকুল দাস।

অস্থান্ত কাজ-কর্মের মধ্যে উল্লেখ করা যেতে পারে আমাদের স্বত্ত্বাচল্দে-স্মৃতি-সমিতি গঠন। আমাদের কলেজের ছাত্র হিসেবে স্বত্ত্বাচল্দের একটি মর্মবৃত্তি কলেজে স্থাপন করবার জন্যে এই সমিতি গঠিত হয়েছে।

সবশেষে কৃতজ্ঞত্বে প্রশংসন করবো আমাদের প্রতি কাজে শ্রদ্ধেয় অধ্যাপকবৃন্দের মূল্যবান উপর্যুক্ত এবং সহায়ত্বিত কথা।

কল্যাণশংকর রায়—জেনারেল সেক্রেটারি

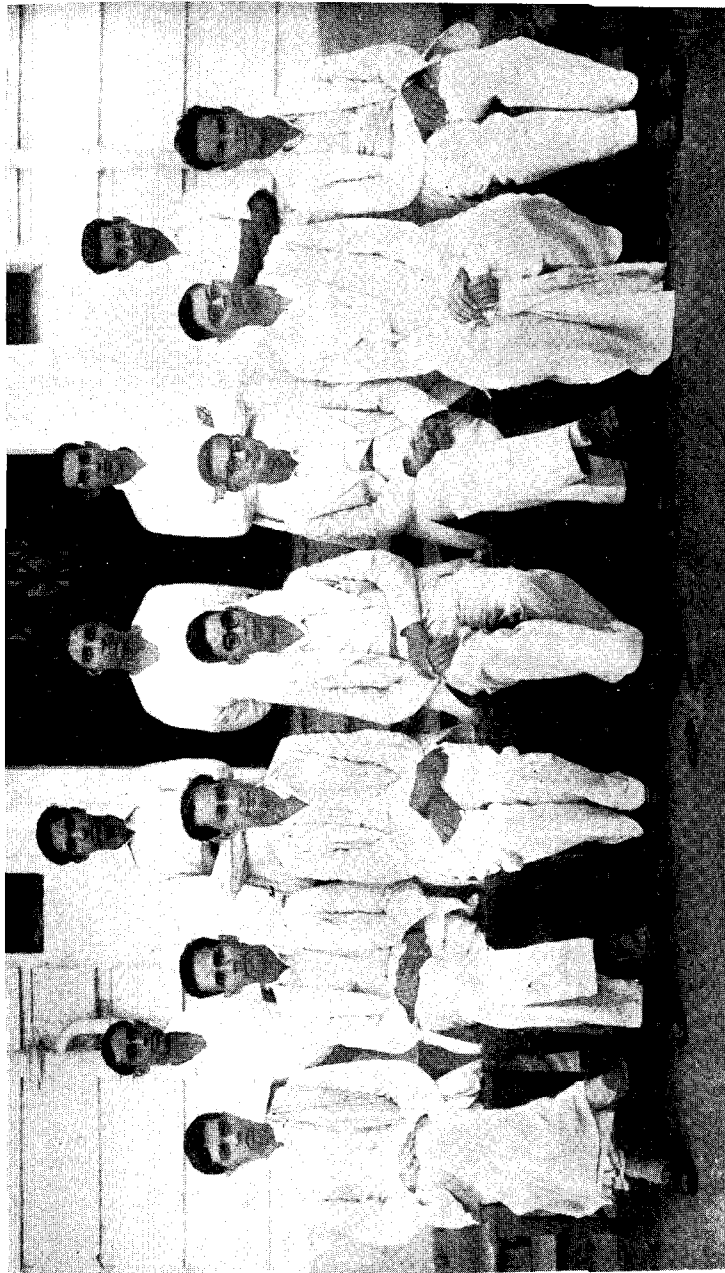
### পালিকেশন সেক্রেশন :

দীর্ঘ পীঁচ বছর পরে আমরা কলেজ পত্রিকার পুনঃপ্রকাশে সমর্থ হয়েছি। ভারত-সংবাদের নিয়ে আজাই পত্রিকা এতদিন বৰ্ক থাকবার কারণ ছিল। এ নিয়ে আজ প্রত্যাহার করাতে কি পরিমাণ দেই পেতে হয়েছে, তা ভুক্তভোগী ছাড়া অস্থ কেউ সহজে অমুসান করতে পারবেন বলে মনে হয় না।

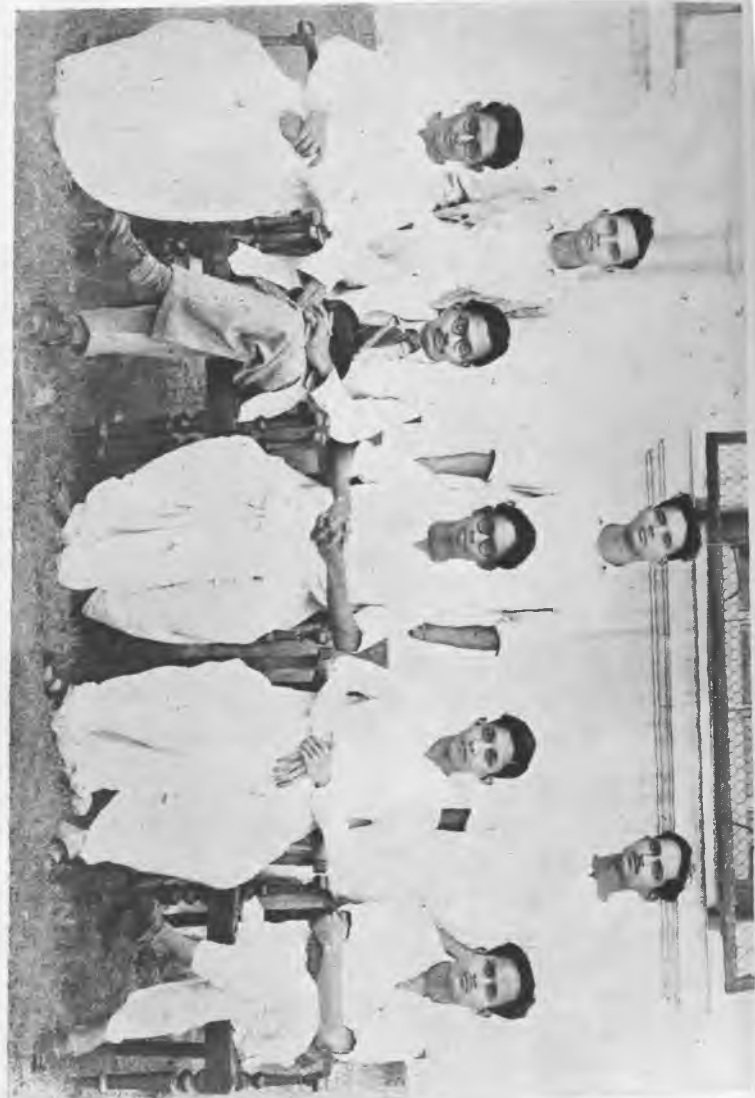
কাগজের মূল্যাদিক্য, মুদ্রণ-ব্যয়-বাহল্য ইত্যাদির দুরণ ছাত্র প্রতি দেড়-টাকা ম্যাগাজিনের চাঁদায় পত্রিকার একটি মাত্র সংখ্যা প্রকাশেরই ব্যয় সংকুলান হয় না। প্রাগ-যুক্ত সময়ে ম্যাগাজিন-খাতে যে ব্যয় নির্দিষ্ট ছিল, বর্তমানে তা নিয়ন্ত্রণ অকিঞ্চিতকর। তাই আমরা সংশ্লিষ্ট কর্তৃপক্ষের কাছে আবেদন জন্মাচ্ছি, তাঁরা বর্তমান দুর্লভের চাঁদার হার বর্ধিত করে পত্রিকা প্রকাশের আর্থিক অস্বাচ্ছন্ন যেন দূর করেন।

আমাদের আস্তরিক শ্রীতি ও শুভেচ্ছা পাঠক-লেখক, অনুগ্রাহক সকলের জন্মই রইলো।

জীবনলাল দেব—সেক্রেটারি



বন্দ—অধ্যাপক পৌরীনাথ শাস্ত্রী (সভাপতি, রবীন্দ্র-পরিষৎ) ; অধ্যাপক উৎপন্ননাথ ঘোষাল (সভাপতি, বিভক্তি সমিতি) ; অধ্যাপক হৃষ্ণেন্দ্রনাথ সরকার (ভীন) ;  
অধ্যাপক পৌরীনাথ মিহ (সভাপতি, পদার্থকারবল) ; অধ্যাপক শুভেন্দু ভড় (কোষারাশ্ব, পদার্থকারবল) ; অধ্যাপক জনার্দন চৰকুৰ্তী (সভাপতি,  
সমাজ-বেশ্য-সমিতি) ; অধ্যাপক মামুদ (সভাপতি, জুনিয়র কমন্স কলেজ) ।  
দ্বিতীয়—অবেনেলকুঞ্জ দেব (রবীন্দ্র-পরিষৎ) ; রবীন্দ্রনাথ শঙ্কে (সহঃ সভাপতি) ; কল্যাণশংকুর রাম (সাধাৰণ দলপাদক) ; পৃথক বষু (জুনিয়র কলেজ-কল্যাণ) ;  
জীবনলাল দেব (প্রকাশনী বিভাগ) ।



মেদিনীপুর ও চট্টগ্রাম অভিযোগের সমাজ-সেবা-সদস্য—বীরেশ্বর হুগু, ড. মেজুক, নির্মল দাস (সোক্রাতীর্গ, মোস্তাল গান্ধীস লীগ), সুধীর মত, শশোজনুশার বড় শা।  
বাঁচ্ছা—নিরপেক্ষ চৌধুরী, ক্ষোত্রিম চৌধুরী, বংগেন্দু গাংগুলি।

### জুনিয়র কমন্ট রচনা ৪

কার্যভার গ্রহণের মাত্র এক সপ্তাহের মধ্যেই আমরা বাংলার স্থানীয় পার্টির আয়োজন করি। গ্রিবার, ২৩ মার্চ, সকাল এগারোটার আমাদের স্থানীয় চাঁদপাল ঘাট থেকে দক্ষিণদিকে যাত্রা শুরু করে। বেলা দ্বিতীয় অবধি এগিয়ে আমরা কল্পনাৰ্থায়ে মনীৰ সোহনায় এসে পৌছি। তারপর স্থানীয়ের গতি ফিরিয়ে দেওয়া হয় এবং সকাল মাড়ে সাতটায় আমরা ক্ষিরে আসি কলকাতায়। স্থানীয়ের মাধ্যাহিক আহার এবং বৈকলিক চা ও আমুসংগীকের ব্যবস্থা হয়েছিল। আহারাদির পর গীতিবিচিত্রা এবং অস্ত্রান্ত আমোদ-প্রমোদের ব্যবস্থা করা হয়। গংগাবক্ষের প্রিন্স হাওয়া এবং পারিপার্শ্বিক মনোহর দৃশ্যালী সুবাইকেই আন্তর্বৃত্ত করেছিল। অধ্যক্ষ মহাশয়, অধ্যাপকদের অনেকে এবং প্রাতন ও বর্তমান ছাত্রছাত্রীদের মধ্যে প্রায় দু'শ জন যোগ দিয়েছিলেন এই অনুষ্ঠানে। তাদের সমবেত চেষ্টায় অনুষ্ঠানটি সর্বাংগমন্দর হয়ে উঠে।

এর পর থেকে সাম্প্রদায়িক গোলামালের দুর্ঘ কলেজ বন্ধ হতে থাকে অনিয়ন্ত্রিতভাবে। তাই তখন কোন নতুন প্রচেষ্টায় মন দিতে পারিনি আমরা। তবুও সাময়িক পত্রাদি এবং নানাবিধ আভ্যন্তরীণ খেলা-বুলার দ্বারা এ সময়ে ছাত্রছাত্রীদের অবসর যাপনের ব্যবস্থা করেছি। অসংগতঃ উন্নেত করতে পারি, আগেকার একটি টেলিটেলিস সেটের যায়গায় অখন ব্যবস্থা হয়েছে হাঁটুর।

২০শে সেপ্টেম্বর ফিজিক্য থিয়েটার ঘরে একটি বিচিত্রানুষ্ঠানের ব্যবস্থা করা হয়। এই কলেজের ছাত্রছাত্রীরাই মাত্র অংশ নিয়েছিলেন এ অনুষ্ঠানে। আয়োজন সামগ্র্য হলেও আন্তরিকতার জন্যে অনুষ্ঠানটি চিন্তাকর্ত্ত হয়ে উঠে। এই অনুষ্ঠানে পৌরহিত্য করেন যুনিয়নের সহঃসভাপতি মহাশয় এবং অনুষ্ঠানটি শুভভাবে পরিচালিত করেন শ্রীহৃষিক রায়চৌধুরী।

শারদীয়াবকাশের কিছুদিন আগে টেলিটেলিস প্রতিযোগিতার ব্যবস্থা করা হয়। প্রতিযোগিতাস্থিক সর্বশেষ খেলাটি হয় ১১ই অক্টোবর। তৃতীয় বর্ষ, বিঞ্জানের ছাত্র শ্রীপ্রকাশ রায় তৃতীয় বর্ষ, কলার ছাত্র শ্রীগোবিন্দ রায়কে ৩-২ সেটে প্রয়োজিত করে শেষ খেলোয়াড়ের সম্মান লাভ করেন। উপস্থিত অধ্যাপকবুন্দ এবং ছাত্রগণ খেলাটির উত্তৰ-মনের প্রশংসন করেন। অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত যোগীশচন্দ্র সিংহ মহাশয় সভাপতির আসন গ্রহণ করেন ও পুরস্কার বিতরণ করেন। খেলাটি পরিচালনা করেন শ্রীমহির সেন।

কলেজে একটি শিল্পকলা-প্রদর্শনীর আয়োজন চলেছে। এতে থাকবে অকেন ও চিত্রণ, আলোকচিত্র, শিল্পিক, চামড়ার কাজ, কাঠের কাজ, খেলনা ইত্যাদি। কলেজের ছাত্রছাত্রীরাই শুধু যোগ দিতে পারবেন এতে। পুরস্কারের ব্যবস্থাও করা হবে।

কলেজের স্কল-পরিসর বিশ্বামিকসগুলির যথেষ্ট স্থানাভাবের কথা আমরা অনুভব করেছি বিশেষভাবে। এ নিয়ে অধ্যক্ষ মহাশয়ের দৃষ্টি আকর্ষণ করি। তিনি আধাস দিয়েছেন, এর উক্তি ধাঁতে করা যাব সেদিকে তিনি দৃষ্টি দেবেন। মাননীয় প্রধান মন্ত্রী শ্রীযুক্ত প্রফুল্লচন্দ্র যোগও কলেজ পরিদর্শন ক'রে একই আধাস দিয়েছেন।

আমাদের কার্যকাল ফুরিয়ে এল। যে ছবিন্দের মধ্যে দিয়ে আমরা এগিয়েছি তা'র দুর্ঘ যদি অস্থান্ত বছরের তুলনায় এবছর কাজ কিছু কম হয়ে থাকে, সে ক্রটি নিশ্চাই মার্জনীয়। কিন্তু অত্যন্ত হথের সঙ্গে বলি, আমাদের প্রত্নোক্তি প্রচেষ্টাই হয়েছে সাফল্যমণ্ডিত। এর পেছনে রয়েছে যাদের অক্ষয় সাহায্য এই হয়েগে তাদের জানাই ধন্তবাদ।

পুলককুমার বশ—মেকেটুরি।

### সোশ্যাল সার্ভিস সেকশন ৪

বিবিচনের পর থেকেই আমরা কাজে অগ্রসর হয়েছি। প্রথমে কলকাতার পাঁচটি বষ্টি-অঞ্চলে টীকা দেওয়ার ব্যবস্থা হয় করপোরেশনের দু'নম্বর ওয়ার্ডের চিকিৎসাবিভাগের সহযোগিতায়। কিন্তু সাম্প্রদায়িক

গোলয়েগের পুনরাবৃত্তির দরণ তা সম্ভব হয়ে উঠেনি। যাহোক গোলমালের মধ্যেও এপ্রিল মাসে আমরা ইডেন হিন্দু ছাত্রাবাসের এবং আশেপাশের একপ'-বাট জন বাসিন্দাকে আর-ড্রু-এ-সির সাহায্যে কলেজ-প্রতিবেদক ইনজেকশন দিয়েছি।

আমাদের একটি দল সাতই আগষ্ট মেদিনীপুর জেলার গ্রামাঞ্চলের দিকে রওনা হয়। দলে ছিলেন শ্রীকমলেশ দাশগুপ্ত, শ্রীসমুর বহু, শ্রীভুবনা সিকদার, শ্রীবীরেন্দ্রচন্দ্র গুপ্ত, শ্রীজ্ঞাতির্থ চৌধুরী, শ্রীজীবনলাল দেব, শ্রীমঞ্জিবিকাশ বহু, শ্রীশুভীর দত্ত এবং নিম্নলক্ষ্মী দাস। এ কাজে তখনকার শিক্ষামূলী শৈয়ুক্ত নিকুঞ্জবিহারী মাইতি এবং জনবাস্তু-মন্ত্রী শৈয়ুক্ত ঘাসুরেন্দ্রনাথ পাঞ্জাব উৎসাহ আমাদের বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করেছিল। অধান মন্ত্রী শৈয়ুক্ত অফুরচন্দ্র ঘোষের সাহায্যে আমাদের অনেক কষ্ট লাঘব হয়েছে। এ ছাড়া মেদিনীপুরের জেলা মার্জিনেট শৈয়ুক্ত এ, কে, বোব জিলা কংগ্রেস কমিটির সভাপতি শৈয়ুক্ত কুমার চন্দ জানা, কংগ্রেস-কর্মী শৈয়ুক্ত বৰীন্দ্রনাথ বহু ও শৈয়ুক্ত চাকচন্দ মোহাস্তির সাহায্যও আমরা ভুলব না। সমস্ত ঘাটাল মহকুমা এবং বাড়গাম, তকলুক ও মেদিনীপুর সদরের কঞ্চেকট প্রামে আমরা কাজ করি। মেদিনীপুর জেলার শিক্ষার বাবস্থা, ওখানকার জনসাধারণের স্থাস্থা, জেলার উৎপন্ন খাতাশস্তা ও তার দিলির বাবস্থা ইত্যাদি সম্পর্কে আমরা তথ্য সংগ্রহ করেছি। রংগ, দরিদ্র গ্রামবাসীদের মধ্যে আমরা তিন হাজার 'মাল্টি ভিটামিন ট্যাবলেট' এবং বেংগল ইয়ুনিটির কাছ থেকে পাওয়া 'গ্রামেক্স ট্যাবলেট' বিতরণ করি। এছাড়া কি তাবে গ্রামবাসীদের অবস্থার উন্নতি করা যেতে পারে তা'র একটি খসড়া পরিকল্পনা প্রস্তুত করে আমরা পাঠিয়েছি যালা সরকারের কাছে।

বস্তার্ত চট্টগ্রামবাসীদের সাহায্যকানন্দেও আমাদের দেবাদল পক্ষচান্দপন্থ হয় নি। গত আগষ্ট মাসের অথম সপ্তাহে আমাদের দেবাদলের শ্রীমন্তোজ কুমার বড়ুয়া ও শ্রীনিরঞ্জন চৌধুরী ভারতীয় রেডক্রস সমিতির সঙ্গে চট্টগ্রামে যান এবং বস্তার্তির জনসাধারণকে চাল, বিস্কুট প্রতিতি খাতাশব্দ্য এবং গুরু-পত্র বিতরণ করেন। বিশে আগষ্ট এরা ক্ষিরে আসেন। তখন আরও বেশী সাহায্য প্রেরণের উদ্দেশে আমরা 'চট্টগ্রাম-বস্তা-আগ সমিতি' গঠন করি।

এই সমিতির সভাপতি, সম্পাদক ও কোষাধ্যক্ষ ছিলেন যথাক্রমে অধ্যাপক শ্রীশশোভনচন্দ্র সরকার, অধ্যাপক ডাঃ আব্দুল ওয়াহাব মামুদ ও অধ্যাপক শ্রীজবাদ চৰকুবৰ্তী। এ বিষয়ে ছাত্র-ছাত্রীদের কাছ থেকে, বিশেষ করে দ্বিতীয় বার্ষিক শ্রেণী থেকে বিশেষ সাড়া পাওয়া যায় এবং এক সপ্তাহের মধ্যেই 'সাতশ'-আশী টাকা সংগৃহীত হয়; এছাড়া কলেজ যুনিয়ন থেকে পাওয়া যায় তিনশ-ছিয়াত্তর টাকা আট আনা। উন্নতিশে আগষ্ট থাজা আবদ্ধস রজ্জক, শ্রীযোগেন্দ্রলাল হালদার এবং শ্রীনির্মলকান্তি দাস সংগৃহীত অর্পণ, 'পাঁচশ' ইম্ফুনেজন ট্যাবলেট, বেংগল ইয়ুনিটির কাছ থেকে পাওয়া 'পাঁচশ' 'বাইডিসেটিকাস ইনজেকশন' ও কিছু পুরাণো কাপড়-চোপড় নিয়ে চট্টগ্রাম রওনা হন। পটোয়া, আগেয়ায়া ও বেয়ালখালি থানার ছত্রিশটি প্রামে আমরা চাল, গুরুপত্র এবং কাপড়-চোপড় বিতরণ করি।

এবছরে আরও কিছু কাজ করবার ইচ্ছা আমাদের আছে। মনে হয় ক'লকাতার বন্তি-অঞ্চলে ধারাবাহিকভাবে কাজ শুরু করতে আর কোনও বাধা আমাদের হবে না। এ ছাড়া কলেজের ছাত্রা 'যাতে সমাজ দেবার প্রকৃত উদ্দেশ্য ও উপায় বুবতে পারে তা'র জন্য ছায়াচিত্রের সাহায্যে বক্তৃতার আয়োজন আমরা করতে চেষ্টা করছি।

শ্রীমলকান্তি দাস—সেক্রেটারি।

### ৰবৌল্ড-পৰিষৎ :

অশ্বান্ত বছরের তুলনায় এ বছর এ বিভাগের কাজ হয়েছে সামান্য। সাহিত্যালোচনা রা বক্তৃতাৰ বাবস্থা একটি হয় নি। চেষ্টাৰ ক্রটি অনেক সময়েই হয় নি, তবে শেষ পর্যন্ত সাফল্যলাভ কৰে নি তা'। কেন, সে নিয়ে বিশে আলোচনাৰ প্ৰয়োজন নেই—সাম্প্ৰদায়িক গোলযোগই এৰ মূলে রয়েছে প্ৰতিবাৰ। তাছাড়া, যে অনিচ্ছাতাৰ মধ্য দিয়ে চলতে হয়েছে আমাদেৱ, তাতে এ ধৰণেৰ সাংস্কৃতিক আলোচনাৰ সুযোগ ছিল না।

ଏ ବହର ଏକଟି ଉଲ୍ଲଙ୍ଘନୀୟ ଅନୁଷ୍ଠାନ ହେଲେ ଗତ ୧୬ଇ ମାର୍ଚ୍ଚ, ମକାଳ ଆଟଟାଯା । ଅନୁଷ୍ଠାନଟିର ଆୟୋଜନ କଲେଜେ କରାଯାଇଥାରେ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କାରଣେ ; ତାଇ ଯୁନିଭାର୍ଟିଟ ଇନଟିଟ୍ୟୁଟ୍ ଆୟୋଜନ କରତେ ହେଲିଛି । କବିର ମନ୍ୟୋଗିତା—ଅର୍ଥାତ୍ ବନ୍ଦତ୍-ଧର୍ତ୍ତୁ-ବିଷୟକ—ଗାନ୍ଧି ଓ ଆହୁତିର ସମସ୍ତ ବ୍ୟବସ୍ଥା ହେଲିଛି ବ'ଲେ ଏହି ଅନୁଷ୍ଠାନର ନାମ ଦେଖୋଯା ହୁଏ 'ବନ୍ଦତ୍-ଧର୍ତ୍ତୁ-ମନ୍ୟ' । ପରିବର୍ଗପ୍ରମ୍ପେ ହୁଣ୍ଡିତ ମଧ୍ୟେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତରେ ନିର୍ମିତ ଗାନ୍ଧିଲି ଗାନ୍ଧିଆ ହୁଏ । ନମ୍ବେଳକ ଗାନ୍ଧିଲିର ମବ୍ଦ ଗୁଣିତେଇ ଅଂଶ ନିଯେଛିଲେମ ଆମାଦେର କଲେଜେର ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀବ୍ୟବ । ଏକକ ଗାନ୍ଧିଲିର ଜୟେଷ୍ଠ ବିଶେଷ କରେ ନାମ କରିବୋ ଶ୍ରୀଅମୋଦ ବନ୍ଦୋପାଧ୍ୟାୟ, ଶ୍ରୀହିନୀଲ ଦୋଷ, ଶ୍ରୀପ୍ରତିଷ୍ଠାତ୍ରୀ ପଦେଶୀ, ଶ୍ରୀବନନ୍ଦ ଭାଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀହନ୍ଦର୍ମନ ରାୟେର । ଶହରେ ଅନେକ ଗନ୍ଧମାନ୍ୟ ସାଙ୍ଗିର ଉପାସିତିତ ଅନୁଷ୍ଠାନଟିର ପ୍ରକର୍ଷ ଗିଯେଛିଲ ବେଢ଼େ ।

ଏ ବହର ଏକଟି ନତୁନ ବିଷୟର ଅବତରନ କରା ମନ୍ୟ ହେଲେଛେ । ଗତ ୧୦୨ ଅକ୍ଟୋବର ଏ ବିଭାଗେର ତରଫ ଥିଲେ ଏକଟି ଆବୃତ୍ତି-ଅଭିଯୋଗିତାର ସବସ୍ଥା କରା ହୁଏ । ଚରିତ୍ରଶ ଜନ ଅଭିଯୋଗୀ ଏହି ଅଭିଯୋଗିତାଯ ଅଂଶ ପ୍ରିଣ୍ଟ କରେନ । ଆବୃତ୍ତିର ବିଷୟ ଛିଲ 'ବିପୁଳା ଏ ପୃଥିବୀର କର୍ତ୍ତୃକୁ ଜାନି' ନାମକ ବିଭିନ୍ନାତ୍ମକ । ବିଚାରକ ହିଲେମ ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଦୋମନାଥ ମୈତ୍ରୀ, ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ମଦାନନ୍ଦ ଭାହୁଡ଼ୀ ଏବଂ ଅଧ୍ୟାପକ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଜନନାର୍ଣ୍ଣ ଚତ୍ରବର୍ତ୍ତୀ । ଅଭିଯୋଗିତାର ଅର୍ଥମ ହ'ଲେନ ଶ୍ରୀମତ୍ସ୍ନମନାର ଦେ ଏବଂ ଦ୍ଵିତୀୟ ହ'ଲେନ ଶ୍ରୀଜଗନ୍ଧିନ୍ଦ୍ର ଘଟକ ଓ ଶ୍ରୀନିମର୍ଲ ମରକାର ଛ'ଜନେ । ଅଭିଯୋଗିତାର ଶେଷେ ପୁରସ୍କାର ବିତ୍ତରଣ କରେନ କଲେଜ ଯୁନିଯନେର ସହଃ-ମନ୍ୟାପନି ମହାଶୟ । ବିଭାଗୀୟ ମନ୍ୟାପନି ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଗୌରାନାଥ ଭାଟ୍ଟାଚାର୍ଯ୍ୟ ଅଭିଯୋଗିତାର ଉତ୍ସାହିତ କରେନ । ତା'ର ଅନୁରୋଧକ୍ରମେ ମର୍ବିଶେ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ମୌଳିକ ମନ୍ୟ ମୈତ୍ରୀ ମହାଶୟ କବିତାଟି ଆବୃତ୍ତି କରେ ଉପାସିତ ମକଳେ ଚମ୍ଭକୃତ କରେନ ।

ଆର୍ଟ୍ସ ଲାଇବ୍ରେରିତେ ଖର୍ତ୍ତୁ-ଟ୍ୟୁନିଭାର୍ଟ ଅନୁଷ୍ଠାନ କରା ହେଲିଗଲ ଗତ ୬୨ ଡିସେମ୍ବର । ବିଭାଗାତ୍ମୀ-ମନ୍ୟିଲନାମୀର ମହାଶୟରେ ଅନୁଷ୍ଠାନଟି ଚିନ୍ତାକର୍ମକ ହୁଏ । କରେକଣ ଖ୍ୟାତନାମା ଶିଳ୍ପୀଓ ସୋଗ ଦିଯେଛିଲେ । ଲାଇବ୍ରେରି କମ୍ପଟି ହୁଣ୍ଡିତ କରା ହେଲିଛି । ଅନୁଷ୍ଠାନ-ଶେଷେ କଲେଜେର ଅଧ୍ୟକ୍ଷ ଏବଂ ଯୁନିଯନେର ମନ୍ୟାପନି ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଫୋର୍ମାଶ୍ଟର୍ ସିଂହ ଶିଳ୍ପୀହୁନ୍ଦ ଏବଂ ଉପାସିତ ଅଭିଧିଦେଇ ଦ୍ୟାତ୍ମକ ଜ୍ଞାପନ କରେନ ।

ଅମଲେନ୍ଦ୍ରକୁଷ ଦେବ, ମେକ୍ଟ୍ରୋଟାରି

### ଡିବେଟ୍ ସେକ୍ରେଶନ ୪

ଅତ୍ୟନ୍ତ ସଂକୋଚନେ ମଙ୍ଗେ ବଲତେ ହଚ୍ଛେ, ଯେ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନିଯେ ବିତର୍କ-ମନ୍ୟିତ ପୃଥିକ କରେ ସ୍ଥିତ କରା ହ'ଲ, ତା'ର ଅନେକଟାଇ ଏ ବହରେ ମଫଲ ହ'ଯ ନି । ଏ କଲେଜେର ବିତର୍କ-ବିଭାଗ ଏକଟି ଆଗବନ୍ତ ଓ ଚିନ୍ତାକର୍ମକ ଅଭିଷ୍ଟାନ । ବସ୍ତତଃ ଗତ କରେକ ବହରେ ଦୃଷ୍ଟି ନିଲେ ଦେଖୋ ଯା'ବେ ବାଂଲା ଭାବେ କଲେଜଗୁଣିର ମଧ୍ୟେ ପ୍ରେମିତେଲି କଲେଜଇ ବିତର୍କେ ଅଧିକାଂଶ ମୟାନ୍ୟ ପେହେଇ ମବ୍ଦ-ଟ୍ରୁଚ୍ ଆଦି ।

ଟ୍ରୁଚ୍ ଆଦିନ ଅବଶ୍ୟ ଏବାରେ ଯେ ନା ପେହେଇ ତା ନାହିଁ । ମାସ କରେକ ଆଗେ ସହରମ୍ବୁରେ ଅନୁଷ୍ଠାନ ପ୍ରତିଷ୍ଠାତାର ଦଳ ହିମାବେ ଆମାଦେର କଲେଜ ହେଲେ ଦ୍ୟାତ୍ମକ । ଏ ଛାଡ଼ା ସେପ୍ଟେମ୍ବର ମାସେ ଶ୍ରୀଟିଶ-ଚାଚ' କଲେଜ ଆହୁତ ଅଭିଯୋଗିତାତେ ଓ ଶ୍ରୀ ପ୍ରତିଷ୍ଠାତ୍ରୀ ପଦେଶୀ ମ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହେଲା । ଏବଂ ଆମାର ମନେ ହୁଏ, ଏଇ କାରଣ ସହରର ଅନ୍ତିମ-ଜନିତ ଚିନ୍ତ-ଚାକଳ୍ୟ । ଏ ଛାଡ଼ା ଅବେକ ମୟାନ୍ୟ ପୋଲମାନୋର ଦରକଳ ବିଧ୍ୟାରିତ ବିଭକ୍ତିର ଆମାର କରା ମନ୍ୟ ମନ୍ୟ ହୁଏ ।

ଶୁଖେର କଥା, ଦୁଇରେ ଅବସାନ ଘଟେଇ । ତାଇ ଆଶା ବାଇଲ, ଏଇ ପର ଥିଲେ ଆରାତ ନିଯାବିତଭାବେ ବିତର୍କ-ମନ୍ୟିତ ବୈତକ ବସତେ ଆର ବାଧା ହବେ ନା ଏବଂ ଛାତ୍ର-ଛାତ୍ରୀରା ଓ ଏ ଦିକେ ଅଧିକତର ମନୋଯୋଗ ଦିଯେ ଏ ବିଭାଗଟିକେ ଆବାର ଚିନ୍ତାକର୍ମକ କରେ ତୁଳବେଳ ।

ନୀଳମଣି ଲାହିଡ଼ୀ, ମେକ୍ଟ୍ରୋଟାରି

### খেলা-মূল্য সমিতি :

মাত্র এক বছর হোল, যুবিয়ন কাউলিল থেকে এই সমিতি বিচ্ছিন্নভাবে কাজ শুরু করেছে। তবে কাউলিলের সংগে সংযোগ না থাকলেও এর গঠন-প্রণালী কাউলিলের অনুরূপ। সংক্ষেপে বলতে খেলা সাধারণ ছাত্রদের প্রত্যেক খেলীর নির্বাচিত প্রতিনিধিত্বাই তাদের ভিতর থেকে সাধারণ সম্পাদক এবং অন্যান্য বিভাগীয় সম্পাদক নির্বাচিত করেন। কলেজের অধ্যক্ষ মহাশয় পদাধিকার বলে এই সমিতির সভাপতি। অধ্যাপক-মণ্ডলীর ভিতর থেকে করেক্জনকে তিনি বিভাগীয় সম্পাদক মনোনীত করেন। এ ছাড়া প্রত্যেক বিভাগেই একজন করে অধিনায়ক থাকেন। বলা বাহ্যে অধিনায়ক হওয়ার ঘোষণা কেবল ব্যক্তিগত পারদর্শিক।

এ বছরে সহরের অস্বাভাবিক অবস্থা এ সমিতির প্রত্যেক বিভাগের কাজ-কর্মকেই ক্ষতিগ্রস্ত ও পঁঠ করেছে। এই জন্যেই এ বছরে যথাবিধি নির্বাচনের স্থূলোগ পাওয়া যায় নি, তাই অধিকাংশ স্থেতে মনোনয়নের আশ্রয় নিতে হয়েছে। যা হোক, এখন আশা করা যায়, পরিপূর্ণ নির্বাচনী প্রথায় এর পর থেকে কাজ চালিয়ে যাওয়া যাবে। এ বছরের কাজ-কর্মের সংবাদ সংক্ষেপে এই—

### বাংসরিক ক্রীড়া প্রতিযোগিতা :

সাধারণতঃ জাহান্যাবি মাসের শেষ দিকেই এই প্রতিযোগিতা অনুষ্ঠিত হয়ে থাকে এবং এবারও তদন্ত্যাবি ব্যবস্থার ক্রান্ত হয় নি। ১১শে জানুয়ারি প্রতিযোগিতার দিন ঠিক হয়। কিন্তু হংখের বিষয় 'ভিয়েনাম-দ্বিদল' পারদের জন্ম সেদিন ছাত্রদের বিক্ষেপ প্রদর্শন এবং পুলিশের গুলিচালনার দরুণ সমস্ত আয়োজন বার্থ হয়ে যায়। শেষ পর্যন্ত ১৫ই ফেব্রুয়ারি প্রতিযোগিতাটি অনুষ্ঠিত হয়। প্রতিযোগিতার প্রত্যেকটি বিষয়ই বিশেষ সাফল্যমণ্ডিত হয়। অধ্যাপকদের দোড় প্রতিযোগিতা বিশেষ উপভোগ্য হয়। স্থানান্তর-হেতু বিজয়ী প্রতিযোগীদের নাম এখানে দেওয়া সম্ভব হ'ল না। প্রতিযোগিতায় সভাপতিত্ব করেন তৎকালীন অধ্যক্ষ ডাঃ কুমুর-ই-খুদা।

### ক্রিকেট :

সভাপতি—অধ্যাপক ডাঃ নির্মলকুমার সেন

সম্পাদক—শ্রীকমলেশ দেব

অধিনায়ক—শ্রীঅমিত মুখোপাধ্যায়

সাধারণতঃ শারদীয়-অবকাশের পর থেকেই শুরু হয় ক্রিকেট খেলা। এ কলেজের অধিকাংশ ছাত্রই এই খেলায় বিশেষ উৎসাহী। এ বছরে অন্যান্য কলেজের সংগে অনেকগুলি শ্রীতি-মূলক খেলা হয়েছে। এর কোনটিতে আমাদের কলেজের দল পরাজিত হয় নি। রাজস্বাইতে স্থানীয় কলেজের সংগে আমাদের দলটির খেলা সত্ত্বেও চিন্তাকর্ক হয়েছিল। সেখানেও আমরা পেয়েছি বিজয়ীর সম্মান। এ ছাড়া বিশ্ববিজ্ঞান পরিচালিত আস্তঃ কলেজ ক্রিকেট প্রতিযোগিতাতেও আমরা যোগ দিয়েছি। প্রাক-প্রতিযোগিতাস্থিক (Semi-final খেলায় আমাদের কলেজ বিদ্যাসাগর কলেজের কাছে পরাজিত হয়)।

### ফুটবল :

সভাপতি—অধ্যাপক ডাঃ যতীশ সেনগুপ্ত

সম্পাদক—শ্রীহিংসুর ঘোষ

অধিনায়ক—শ্রীশাস্ত্রিপ্রিয় ঘোষ

এ বছরে ফুটবলের অনুশীলনী এক রকম হয়নি বলা চলে। তা' সর্বেও আমরা বিশ্ববিজ্ঞান-পরিচালিত প্রত্যেক প্রতিযোগিতায় যোগদান করেছি। এ ছাড়া শ্রীতি-মূলক কর্মকেট খেলাও হয়েছে।

### হকি :

সভাপতি—অধ্যাপক শ্রীযুক্ত মনীগোপাল চক্রবর্তী

সম্পাদক ও অধিনায়ক—শ্রীসোমেন্দ্র দত্ত

হকি-র অনুশীলনী মোটের উপর ভালই হয়েছে এবং একাধিক খেলায় আমরা বিজয়ী হয়েছি। আস্তঃ-কলেজ হকি-প্রতিযোগিতায় আমরা বি-ই-কলেজকে হারিয়ে প্রতিযোগিতাস্থিক খেলায় উপনীত হই। সে খেলায় অবগ্ন মেট্ট জেভিয়াস' কলেজের কাছে পরাজিত হই।

উপরে খেলা-ধূলার যে বিবরণ দেওয়া হ'ল তা'ছাড়া আমাদের আরও বিভাগ আছে। আমাদের টেনিস-ক্লাব একটি আকর্ষণীয় বিভাগ। আগে আমাদের টেনিসের হ'ট মাঠ ছিল। যুক্তের সময়ে একটি দখল করে সামরিক বিভাগ। তারপর থেকে একটি মাঠেই আমাদের খেলতে হচ্ছে। এর ফলে অনেক ছাত্রকেই এখেন থেকে বাঁচত হ'তে হচ্ছে।

ভলি-বলেরও ঐ দশ। একটি মাঠই এখন সম্ভল। কোনও রকমে এতেই কাজ চালাতে হয়। বাস্টে-বলের মাঠটি অবশ্য অক্ষত আছে।

এ কলেজের নৌ-চালনা সমিতি সুপরিচিত। পর পর তিনবার সর্ব-দল-বিজয়ী হয়ে বহুবার বিশেষ সম্মানের অধিকারী হ'য়েছে এ কলেজের দল। এবারে অবশ্য নির্বাচিতভাবে এ বিভাগের কাজ চালানো সম্ভব হয় নি। কারণ আগেই বলেছি।

বায়ারাগারের কাজ-কর্ম অবাহতভাবে চলেছে। সাধারণতঃ ইতেন হিন্দু ছাত্রাবাসের ছেলেরাই এখানে বিশেষভাবে ব্যায়ারের স্থানে পান।

প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রদের মধ্যে অনেকেই যেমন পরবর্তী জীবনে হয়েছেন বিদ্যাবন্ধন সুবিধাত পণ্ডিত কিংবা দেশবরোপ জননারক, তেমনি খেলা-ধূলার ক্ষেত্রেও এ কলেজের দল কম নয়। আজকের বিখ্যাত খেলোয়াড়দের মধ্যে প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রের সংখ্যা নেহাত কম নয়। এই পৌরবের অনেকখানিই প্রাপ্ত এ কলেজের খেলা-ধূলা বিভাগে।

মনস্ত্র জিলানী, সেক্রেটারি

### ইতেন হিন্দু ছাত্রাবাস সংবাদ ৪

প্রায় দেড় বছর হ'ল আমাদের 'ইতেন হিন্দু ছাত্রাবাস সমিতি' প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। সমিতির সুসংহত চেষ্টার ছাত্রাবাস জীবনকে নামাদিক দিয়ে উপলব্ধ ও আকর্ষণীয় করে তুলেছি আমরা। আমাদের পাঠ্যগ্রাহিটি ক'লকাতার অঙ্গ যে কোন ছাত্রাবাসের পাঠ্যগ্রাহের চেয়ে কম সমৃদ্ধ নয়; এখানে বিভিন্ন দৈনিক ও সামরিক পত্রিকা রাখা হয়, তাছাড়া এবার কিছু বইও কেনা হয়েছে। সংকুলি-সংসদের উচ্চোগে নববর্ষ উপলক্ষে এবং বিদ্যার ছাত্রদের সম্বর্ধনা উপলক্ষে একাধিক সাংস্কৃতিক অনুষ্ঠানের ব্যবস্থা হয়েছে। এ ছাড়াও এই সংসদের উচ্চোগে শরৎ-সাহিত্য, নজরদের কবি-প্রতিভা ইত্যাদি বিষয়ে অলোচনা-সভার আয়োজন হয়েছে। আমাদের আহানে অধ্যাপক শৈয়ুক্ত জনাদেন চৰ্যাপত্তি হস্তান্তরে "উনবিশ শতাব্দীর বাংলা ভাষা" সম্পর্কে একটি চিন্তাকর্ম বক্তৃতা দেন। এ ছাড়া বিভক্ত-সভা হয়েছে অনেক বিষয়েই।

চাত্রকল্যাণ-বিভাগ প্রত্যেক ছাত্রের সাধারণ স্থানের উপর তীক্ষ্ণ দৃষ্টি রাখে। প্রাথমিক চিকিৎসার বাস্তুটি কাজে লাগে প্রায়ই। অসুস্থ ছাত্রদের সেবার ব্যবস্থা আছে। খেলা-ধূলা বিভাগের সাফলাই সবচেয়ে প্রশংসনীয়। খাড়মিন্টন, টেনিস, ক্রেচেস, টেবিল-টেনিস, হকি এবং ফুটবল খেলা নিয়মিত হয়েছে। ফুটবলের সময়েই সবচেয়ে বেশী উচ্চেজনা এবং উৎসাহ আমরা লক্ষ্য করেছি। আমাদের সমিতির ভরক থেকে একটি আন্তঃ-ছাত্রাবাস ফুটবল প্রতিযোগিতা পরিচালন করা হয়। নবাচ দল ঘোষ দেয়, এবং আমাদের দলটিই বিজয়ীর সম্মান লাভ করে। এছাড়াও আমাদের ফুটবল দল বৰ্ষতামূলক খেলায় অঞ্চল হোষ্টেলকে প্রয়োজিত ক'রেছে।

আমাদের খাস্ত-সমিতি অত্যন্ত যোগ্যতার সংগে আমাদের রান্ধার পরিচালনা করেছে। হ্যালোর বাজারেও আমাদের মাসিক আহারের ব্যয় ৩০ টাকার উপর উচ্চতে দেওয়া হয়েনি, এবং কমিয়ে ২৪।০ টাকা পর্যন্ত নামানো হয়েছে। রান্ধারে ও খাওয়ার ঘরে অপরিচ্ছেতার বিরক্তে লড়াই অনেকটা সফল হয়েছে। সম্পত্তি খাত-সমিতির উচ্চোগে সকাল বিকালের জলযোগের জন্য একটি মূলত খাত-ভাণ্ডার খোলা হয়েছে। আমাদের ইচ্ছা একে আধুনিক সমবায় পূর্ণভিত্তে দাঢ় করানো। ব্যায়-সংকোচের দিকে নজর ধারায়, খাত-সমিতির মাদে হ'এক বার ভুক্তি-ভোজনের যে সন্তান ব্যবস্থা ছিল, তা প্রায় তুলেই দিয়েছেন। এবার বোধ হয় তা' আবার চালু করা সম্ভব হ'বে।

বাহিজীবনের সংগে আমাদের ছাত্রদের যোগস্থ ব্যবহার অটুট ছিল এবং এখনো আছে। বিভিন্ন সময়ে আমরা খাদ্যনির্তা-দিবস, লেলিন-দিবস ও অস্ত্রাঞ্চল রাজনৈতিক দিবসে রাজনৈতিক আলোচনার আয়োজন করেছি। ১৬ই আগস্ট সামরিক কায়দার খাদ্যনির্তা ভারতের পতাকাকে অভিবাদন করা হয়। এই উপলক্ষে একটি আলোচনা সভার খাদ্যনির্তা স্বরূপ সম্পর্কে ছাত্রদের সামনে বিভিন্ন দৃষ্টিভঙ্গী উপস্থিত করা হয়। গত বছর সর্ববৰ্তীগুলো ও ও আজান্দ-হিন্দু-সরকার প্রতিষ্ঠা-দিবস উপলক্ষে হাইট বিমান উৎসব অনুষ্ঠিত হ'য়েছিল।

আমাদের ছাত্রবাসের ছাত্রদের সমস্ত অভিব-অভিযোগ লিপিবদ্ধ ক'রে কলেজ কর্তৃপক্ষের কাছে উপস্থিত করা হয়েছে এবং কর্তৃপক্ষের অনুরোধেই আমরা নিজেরা এ বিষয়ে সরকারী দণ্ডের পেঁজ-খবর করেছি। ছাত্রবাসের ছাত্র ছেলের অরোজনীয় পর্যাপ্ত জলের ব্যবস্থা নেই। অবিলম্বে একটি নলকূপ ও বৈচারিক পান্থ-এর দরকার। তা-ছাড়া আমাদের টেলিফোন, বিজলীপাখা এবং বিবাহ-পাটিকার দাবী ত রয়েছে। আমাদের মাঝে গুলি নাকি মঞ্জুর হয়েছে; কিন্তু সরকারী লালিক্তা খুল্লতে অত্যন্ত দুর্বোধ হচ্ছে।

সবশেষে আমরা আমাদের গঠনতত্ত্ব অনুমোদন করার জন্য এবং উন্নততর ছাত্র জীবন গঠনের অনু-প্রেরণার জন্য অধ্যক্ষ শ্রীমুক্ত প্রশাস্তচন্দ্র মহালালীশ্বরকে ধন্তবাদ আনাই। অধ্যক্ষ শ্রীমুক্ত মৌলিশচন্দ্র দিনের সহায়ত্বের জন্যও আমরা ক্ষুভ্য। ছাত্রবাসের কর্তৃপক্ষ ও সমিতির সহযোগিতার ভিত্তিতে আমাদের ছাত্রবাসের সর্বাদিক দিয়েই সম্মত হ'য়ে উঠেছে,—আমাদের সমিতির সার্থকতা এখানেই।

অমনেন্দ্র শুহ, সহস্রাপতি; ও মনোরঞ্জন দত্ত, সেক্রেটারি

### ইংরেজি সেমিনার :

ছাত্রদের মধ্যে আলোচনা ছাড়া সেমিনারের কোন বিশেষ আলোচনা এ-বছর হয়নি। তবে আর্থ করা থার, এই ধরণের কর্যকৃত আলোচনার আয়োজন শীঘ্রই করা সম্ভব হবে।

ইংরেজি অনাস'লাইভের ছাড়া সেমিনারের কোন লাইভেরি ছিল না এতদিন। এ-বছর থেকে সেমিনারের একটি পৃথক লাইভেরি প্রতিষ্ঠিত হল। বর্তমানে এই লাইভেরিতে বই আছে শুশ্রাব থানার ওপর। অধ্যাপকবৃন্দ এবং এম-এ ও অনাস'লাইভের ছাত্রবাই মাত্র এই লাইভেরি ব্যবহার করবার অধিকারী।

ইংরেজি বিভাগের অধ্যাপক শ্রীমুক্ত মৌলিশ্বর মৈত্রে এই সেমিনারের সভাপতি।

স্বীকৃতান্ত্র শুল্প, সেক্রেটারি, নিঃপন্ন মোম, আসিষ্টান্ট সেক্রেটারি

### ইংরেজি অনাস'লাইভেরি :

মন্মথস্থ অধ্যাপক শ্রীমুক্ত প্রফেসর যোহের প্রেরণায় ও উত্তোলে গত ১৯২৬ সালে এই ইংরেজি অনাস'লাইভেরি প্রতিষ্ঠিত হ'য়েছে। এটি ইংরেজি সাহিত্যে অনাস' ছাত্রদের একটা সম্পূর্ণ নিঃস্ব প্রতিষ্ঠান এবং এর পরিচালনাও করেন তাঁরা। কলেজ কর্তৃপক্ষের সৌজন্যে লাইভেরিটি স্থান পেয়েছে কলেজেরই একটি কক্ষে এবং কলেজেরই দেওয়া একটি আলমারীতে। তাছাড়া অন্য কোন রুক্ম সরকারী সাহায্য এতে নেই।

প্রান্তিন সম্পাদক শ্রীমুক্ত মৌলিশ্বর সেবের কাছ থেকে মোট ২৪২ খানি বই বুক পাওয়া গেছে। এ বছর নতুন বই কেনা হ'য়েছে ১৪ খানি এবং এই কলেজেরই কৃতী প্রান্তিন ছাত্র শ্রগীয় অবনীকুমার সরকার, এম, এ-র নিজের সংগ্রহ থেকে পাওয়া গেছে ৭৮ খানি। এই প্রসংগে আমাদের কলেজের প্রান্তিন ছাত্র ও অধ্যনা সিটি কলেজের ইংসেজিল অধ্যাপক শ্রীশেলেন্দ্রনাথ সেনকে আমাদের ধন্তবাদ জানাচ্ছি; তাঁরই চেষ্টার বইগুলি আমরা পেয়েছি। এজন্য অনাস' ছাত্রদের পক্ষ থেকে তাঁর পরিবারবর্গকে আমাদের আন্তরিক ক্ষতস্তুতা জানাচ্ছি।

প্রতিষ্ঠানটির এ বছরের আয়-ব্যয়ের একটা সংক্ষিপ্ত হিসাব দেওয়া হ'লো—

আয় :—

প্রান্তিন সম্পাদকের কাছ থেকে পাওয়া গেছে—৬২॥/১০

হাতাণে বই-এর ক্ষতিপূরণ—

টিকিট, ষ্ট্যাম্পের কালি, আপাথলিন প্রভৃতি বাবদ—৮/০

নতুন বই কেনা বাবদ—

৩২॥/১

ছাত্রদের কাছ থেকে সেপ্টেম্বর মাস পর্যন্ত প্রাপ্ত চাঁদা ২৮॥/০

অবশিষ্ট— ৫০॥/১

মোট— ১১॥/১০

মোট— ৪০॥/১

১১॥/১০

চিরঞ্জীব কবিরাজ, সেক্রেটারি

### বাংলা সেমিনার :

ছাত্র এবং অধ্যাপকদের মিলিত চেষ্টায় আমাদের সেমিনার প্রতিষ্ঠা সম্ভব হয়েছে। নিয়মিত সাহিত্যালোচনার জন্য আমরা নিজেদের মধ্যে একটি 'সাহিত্য-চক্র'র স্থাপন করেছি। এর সভাপতি, সম্পাদক

এবং আদ্বারিক যথাক্রমে শ্রীদেবীপ্রসন্ন স্টোর্চার্স, শ্রীগুড়েন্দু চন্দ্রবর্তী, শ্রীমুরাতি রায় চৌধুরী। সাহিত্য-চক্রের সাম্প্রতিক আলোচনার গল্প, অবস্থা, কবিতা প্রভৃতি পাঠ করা হয়। শ্রবণচল্ল এবং বংকিমচন্দ্রের জ্ঞানিধি পালন করা হয়েছে। আলোচনায় নিয়মিত অংশ গ্রহণ করেছেন শ্রীরমেন্দ্র মুখোপাধ্যায়, শ্রীশংকরীপ্রসাদ বন্ধু, শ্রীযুঃসু মঙ্গল ও শ্রীঅমর মঙ্গল।

‘আমাদের উদ্দেশ্য যা’ ছিল তার অনেকখানিই কাজে পরিণত করা সম্ভব হ'ল না। আশা করি ভবিষ্যৎ ছাত্রবন্ধুদের হাতে তা’ সম্পূর্ণ হয়ে উঠবে।

মৃত্যুঞ্জয় বন্দোপাধ্যায়, সেক্রেটারি

### রাজনীতি ও অর্থনীতি সেমিনার :

বছরের গোড়া থেকেই আমাদের অনিশ্চিত সময়ের মধ্য দিয়ে চলতে হয়েছে। তাই বিশেষভাবে কোনও বক্তৃতার আয়োজন না হ'লেও সময়ে ঘৰোয়া বৈঠকে সাময়িক সমস্তা সমষ্টে আলোচনা ও বিতর্কের আসর হয়েছে। এই প্রসংগে শ্রীদলীপ কর, শ্রীকৃষ্ণ বোঝ, শ্রীনীলমণি লাহিটী এবং শ্রীগোবিন্দ দাসের নাম উল্লেখযোগ্য।

অর্থনীতি সেমিনারের সম্পাদক মোঝাজ্জেম-উল হকের বিদ্যার গ্রন্থেগুলিকে বারো নম্বর ঘরে একটি সভার আয়োজন করা হয়েছিল। মিঃ হক ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে অধ্যায়ন করতে গিয়েছেন।

লাইব্রেরির কাজ খুরারীতি হয়েছে। এ বছর লাইব্রেরিতে দশ খানা অর্থনীতি বিষয়ক এবং চোদ্দ খানা রাজনীতি-বিষয়ক বই যোগ করা হয়েছে।

অর্থনীতি এবং রাজনীতি বিভাগের সভাপতি যথাক্রমে ডাঃ শ্রীযুক্ত বোগীশচন্দ্র সিংহ এবং অধ্যাপক শ্রীযুক্ত হৃষ্ণগতি চট্টোরাজ এবং অস্ত্রাঞ্চল বিভাগীয় অধ্যাপকদের কাছ থেকে যে অনুস্য উপদেশ এবং সাহায্য পেয়েছি তা কৃতজ্ঞতাতে স্মরণ করছি।

চিত্তোর মুখোপাধ্যায়, সেক্রেটারি, অর্থনীতি সেমিনার ;

অসমোককুমার মুস্তাফি, সেক্রেটারি, রাজনীতি সেমিনার

### দর্শন সেমিনার :

সহরের অবস্থাক অবস্থার দর্শণ এ বছর বক্তৃতা বা আলোচনা-সভার অযোজন একটির বেশি করা সম্ভব হয় নি। সভাটিতে শ্রীজিতেন্দ্রনাথ মোহান্তি ‘Intuition & Reason’ নামে একটি মনোজ্ঞ প্রবন্ধ করেন, সভাপতিত্ব করেন অধ্যাপক শ্রীযুক্ত নলিনীকান্ত পুৰ্ণ।

আমাদের সেমিনারে বহু গুল্মান্ত ছবি ও প্রতিকৃতি আছে। কিন্তু দুঃখের বিষয়, সেগুলির ভার্গ অবস্থার দিকে কলেজ কর্তৃপক্ষ নজর দেন নি এতদিন। ছবিগুলি আজকাল দুস্থাপ্য। সম্প্রতি কলেজ কর্তৃপক্ষের কাছে ছবিগুলি সংস্কারের জন্যে এক আবেদন করা হয়েছে। অসমীয়া আশা করি, কলেজ কর্তৃপক্ষ অগোণে এদিকে নজর দিবেন।

সেমিনার লাইব্রেরিতে বর্তমানে একাত্তর খানা বই আছে। বই-এর সংখ্যা বাড়ানোর জন্যে চেষ্টা চলছে।

জ্যোতিরিণ্ড্রনাথ হোড়, সেক্রেটারি

### সংস্কৃত সেমিনার :

আমদের সংগে জানাই, সংস্কৃত সেমিনারের জন্য এ বছর থেকে একটি নির্দিষ্ট ঘরের ব্যবস্থা হয়েছে। এবছর সংস্কৃত সেমিনারের কোন নির্দিষ্ট ঘর না থাকায়, পর্তন-পাঠন এবং সেমিনার-সংক্রান্ত কাজ-কর্মের অস্থিরিধ হয়েছে অচূর। সেমিনারের অভাব-অভিযোগ আরও আছে; সেগুলি আমরা কর্তৃপক্ষকে জানিয়েছি এবং তাঁরা প্রতিকারের প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। সংস্কৃত-সাহিত্যের অধ্যাপকগণের কাছ থেকে যে অনুস্য সাহায্য পেয়েছি তা’ কৃতজ্ঞতার সংগে স্মরণ করছি।

বর্তমানে সেমিনারে প্রায় ৭০ খণ্ড বই আছে। বইগুলি ছাত্র এবং অধ্যাপকগণকে নিয়মিত সরবরাহ করা হয়।

মঞ্জুবিকাশ বন্ধু, সেক্রেটারি

### ভূবিজ্ঞা পরিষদ :

গত বিষয়ালিপি বছর ধরে এই পরিষৎ ভূবিজ্ঞা-বিষয়ক অনেক কাজ করেছে। এবছরেও যথারীতি কাজ চলেছে, যদিও মাঝে মাঝে ব্যাধাত কিছু হয়েছে।

এ বছর পাঁচটি বিশেষ আলোচনা হয়েছে। খ্যাতনামা দুবিজ্ঞানবিদ্যুৎ এই সব আলোচনায় অংশ গ্রহণ করেন। মৃষ্টাস্ত হিমাবে ক্যানাডার ট্যান্টেন, ডিগবয়ের ডাঃ কোট্স, পাকিস্তানের ভূবিজ্ঞান-নির্দেশক ডাঃ গী-র

নাম উল্লেখ করা যেতে পারে। টেনিস উপক্ষে একটি ছায়াচিত্র দেখাবো হচ্ছে। এ ছাড়া অন্যেক ক্লাসে আলোচনার আয়োজন হচ্ছে বিভিন্ন বিষয়ে। লাইব্রেরির কাজ স্থগুত্বাবেই চলেছে।

ছাত্রদের মধ্যে র্যারা ধনিজ, পার্মার্থ, জীবাশ্ম বা শিলার মূলাবাস সংগ্রহ নিতে পারবেন পরিষদের তরফ থেকে তাদের প্রশংসনাপত্র দেওয়া হচ্ছে। এই উদ্দেশ্যে 'মিনারাল ক্লাব' গঠিত হচ্ছে। এ বছর এর সম্পাদক আছেন শ্রীরাধনার্থ দত্ত।

পরিষদের প্রকাশনী-বিভাগ থেকে সম্পত্তি 'ভূ-বিজ্ঞা'র একটি সংখ্যা প্রকাশিত হচ্ছে। এ বছর এই পত্রিকাটির সম্পাদক আছেন শ্রীঅজিতকুমার সাহা। পত্রিকাটি এবার নবম বর্ষে পদার্পণ করবলো।

পরিষদের অন্যান্য কাজের মধ্যে ইন্ডাহার-প্রকাশের উল্লেখ করা যেতে পারে। ইন্ডাহারে ভূ-বিজ্ঞা-বিষয়ক সংবাদ, ছাত্রদের কাজকম', টাকা-টিপ্পনী প্রতীক্তি খবর প্রকাশিত হচ্ছে। সময়ে সময়ে ভূ-বিজ্ঞা-সংক্রান্ত ছবির প্রদর্শনও হচ্ছে থাকে।

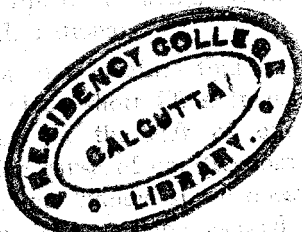
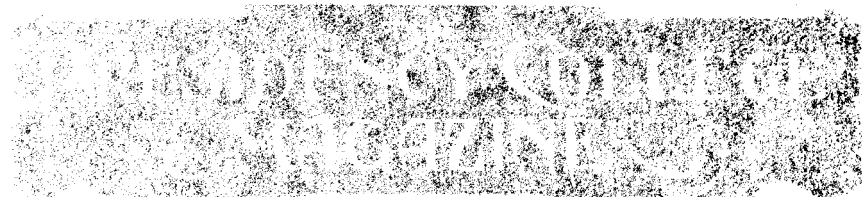
সত্যজ্ঞকুমার দে, সেক্রেটারি

## আবেদন

এই সংখ্যার অন্তর্ভুক্ত আমাদের কলেজের প্রাক্তন ছাত্র শ্রীউল্লাসকর দত্তের সংক্ষিপ্ত জীবনী এবং প্রতিক্রিতি প্রকাশিত হ'ল। তাঁর আর্থিক দুর্গতির কিছু আভাস সেখানে দেওয়া হচ্ছে। কিন্তু বাস্তবের তুলনায় সে বিবরণ সামান্য। শ্রীযুক্ত দত্তের ঘটনাবহুল জীবনের সংক্ষিপ্ত পরিচয় এবং ছাত্রাবস্থার ছবির জন্যে কিছুদিন পূর্বে তাঁর নিকটে যাই। বহু সন্ধানের পর ২১১ নং কর্ণওয়ালিস স্ট্রীটে ব্রাক্সসমাজ-প্রদত্ত একটি ছোট অক্ষকার ঘরে তাঁর দেখা পাই। ঘরের দরজায় টাঙানো চটে করেকটি সংস্কৃত শ্লোক লেখা ছিল। তিনি রুক্লে শ্রীযুক্ত দত্ত জিজ্ঞাসা করলেন, “কি জন্যে আপনা হচ্ছেন?” আমি আমার উদ্দেশ্য জানালাম। তিনি হেসে বললেন, “আমার ছবি আমার কাছে নেই, আছে পুলিশের হেপোজেটে”। আমাকে বসতে বললেন। সাথে একটি চেয়ারে ছোট একটি কাঠকঁচালার উল্লনে তাঁর ভাত ফুটছিল পাশে একটি খাটো জীর্ণ শার্ট ছিল। তাঁর ওপরে টাঙানো দড়িতে একখানা ধূতি, একটি মলিন কোট এবং একটি জীর্ণ শার্ট ছিল। অস্তদিকে একটি তাকে কয়েকটি ভাংগা টিনের কোটা, একটি অব্যবহার্য কুকার একটি চেটের খলি ও জঙাল ছিল। শ্রীযুক্ত দত্ত একটি ছোট ভাংগা টেবিলের কাছে বসেছিলেন। সেদিন হ'একটি কথা বলে চলে আসি। তাঁর পরদিন আবার গিরে বসলাম। সেদিনও তাঁর ভাত ফুটছিল আগের দিনের মত, অনেক কথা হ'ল। তিনি তাঁর আঞ্জীবনী থেকে অনেকখানি পড়ে শোনালোন আমাকে। সংস্কৃত সাহিত্য এবং প্রাচীন ভারতের সমাজ-ব্যবস্থায় তাঁর জ্ঞান দেখে মুক্ত হলাম। তিনি ভারতীয় ব্রাহ্মণ্যধর্ম সম্বন্ধে তাঁর মতামত পড়ছিলেন। কিছুক্ষণ পরে সখেদে বললেন, “টাকার অভাবে এই জীবনী একাশ করতে পারছি না”।

বিশ্ববিদ্যালয় উল্লাসকর এখনও এইভাবে নিঃসংযোগ দরিদ্র জীবন ধাপন করছেন, জাতীয় সরকার এবং বংগীয় আদেশিক রাষ্ট্রীয় সমিতির কি স্বাধীনতার পূজাৰী এই বীরের প্রতি কোনও কর্তব্য নেই? প্রেসিডেন্সি কলেজের অধ্যাপক ও ছাত্রগণও (প্রাক্তন ও বর্তমান) কি শ্রীযুক্ত দত্তের এই অবস্থার প্রতি উদানীন ধারকবেন? আমরা আশা করি, ছাত্রগণ এ সম্বন্ধে অবিলম্বে তাদের কর্তব্য নির্ধারিত করবেন।

—শ্রদ্ধীল্লোক গুপ্ত, সহঃ সভাপতি, প্রেসিডেন্সি কলেজ স্টুডেন্ট্স যুনিয়ন।



西藏的宗教和文化，藏族人民的宗教和文化，是西藏的民族特征，是西藏的民族精神，是西藏的民族灵魂，是西藏的民族传统，是西藏的民族历史，是西藏的民族未来，是西藏的民族精神，是西藏的民族灵魂，是西藏的民族传统，是西藏的民族历史，是西藏的民族未来。

卷之三



## For Our Non-Bengali Readers

AFTER a lapse of five long years we are fortunate in being able to revive the publication of our Magazine. The present issue marks in many ways a departure from past issues. The most notable change is the occupation by our mother-tongue of that place in the Magazine which was held so long by English. It is needless to say that this has not been done in a spirit of vengeance: this innovation is only the natural consequence of the broad change that has come over our national life. Once upon a time, the Bengali language had no place in our Magazine. Later on, after insistent demands by the students for a place for their mother-tongue in the organ of their academic life, it was given a corner to itself. Today the forces of history have brought our mother-tongue to the foreground. But this fact need not be interpreted as an indication of an early exit of English from the Magazine. To give Bengali the recognition that is its due is not necessarily to bid good-bye to English which 'still presides over our thought and holds the background of our imagination'.

The subject dealt with in the Editorial is—Education and the New Set-up. There we have striven to show that a thorough and immediate overhauling of our system of education is necessary for the proper regeneration and progress of our country. We have specially stressed that our educational reforms must infuse amongst students a new sense of values and a spirit of hopefulness. We have expressed the opinion that the new scheme of education must provide for an all-round training of the individual—mental, moral, physical and, above all, national.

Lastly, we take special pride in mentioning a new feature that has been introduced into the present issue. We have given short life-sketches and portraits of those ex-students and past members of the staff of our College who have rendered invaluable services to the cause of our freedom since the days of Bankimchandra. We are sorry, our limited space does not allow us to speak about more than ten of them, but we hope succeeding editors will continue this narrative till the list is completed. We have dealt in this issue with Bankimchandra, Chittaranjan, Acharya Prafulla-chandra, Rabindranath, Ullaskar, Sarat Chandra, Rajendra Prasad, Subhas Chandra, Santoshkumar, and Prafulla Chandra Ghosh.

## Are We ?

ANINDYAKANTI MAJUMDAR—Fourth Year, Science

THE atom bomb is here to stay—but are we? This is the question that faces mankind today.

Of course, the human race cannot be wiped out completely; the individuals are too small, too numerous, and too scattered to be destroyed by atomic bombs. But, as things stand, President Truman was wrong in saying that the *next* war using atomic bombs would end our civilization. This civilization is already ended. The next few years will either herald in the dawn of a new era or will witness the complete devastation of the world. For, unless an adequate defence against the atomic bomb is perfected or there is a revolutionary change in our ways of thought—there is a very real chance of an atomic war breaking out.

### Why?

Basically, our whole political pattern is rooted in the firm and oft-proven belief that a good big nation can beat a good little nation any day of the week. Japan made a try at disproving it—the results are well-known. The San Francisco United Nations Charter accepted that as a basic fact of life; the Council of the Big Five has special prerogatives for the perfectly obvious reason that a good big nation can beat a good little nation.

Once upon a time a good big man could beat a good little man at any time, so a man who stood four-foot-eleven had to be very careful of his manners in talking to a man who stood six-foot-four and made his living by wielding a twenty-pound hammer. Then somebody invented the revolver and the six-foot-four man had to have just as good manners to the four-foot-eleven man, as the little man needed round the big man. The good little man was just exactly as deadly as the good big man. Our present social set-up involves the background proposition that extremely deadly, handy weapons make all individuals equal.

The atomic bomb will also make all the nations approximately equal in size. Belgium, for example, will be considered several sizes larger than Russia or the United States, because Belgium owns most of the world's known Uranium. At present, Belgium does not have atomic bomb plants, but Belgium is a highly industrialized and a thoroughly technical nation, and the secret of the atomic bomb is not an American secret. It is Nature's secret—and Nature is loose-mouthed. She will tell anyone who asks the right questions.

So the situation is that within ten or twenty years all the industrialized nations of the earth will probably be equipped with the atomic bomb. That

will call for a total reorganization of thinking. The smallest nation so equipped must be handled with the same high regard as is displayed to the largest; each is equally deadly. If the hot-headed, emotional, illogical, greedy, egoistic, prideful members of the human race succeed in weathering that time of crisis without somebody, somewhere, getting abnormally excited and shooting off a few rocket-driven, robot atomic bombs at somebody else—it will be a first grade miracle.

Today we stand at the cross-roads of history, and the steps that we take in the next few years will determine whether we are to continue in the path which leads to sure destruction, or whether we can divert the flow of events to bring in an era of far greater prosperity than we have ever known.

If we are to advance, one thing is certain—our ways of thought must change. The days of the loud-mouthed politicians, the strutting generals and the fabulous magnates of industry are gone for ever. The atomic age can have no place for them. Other things will also have to change. The so-called virtues of patriotism and aggressive nationalism, cherished so long—they too must be uprooted from the mind of the human race. We can no longer think of the world as independent, watertight compartments, all hostile to one another. We are too close together. The imperceptible forces of History have long been weaving the peoples of the earth into a single homogeneous fabric. Two great wars have ripped open this fabric and now the atomic bomb threatens to blast it away completely—leaving mankind as it was two thousand years ago. We must prevent this calamity.

The only body of men capable of undertaking this stupendous job are the scientists, they are the only true internationals in the world today. They, and they alone, can understand what must be done for the good of the human race and carry out the task intelligently. Moreover, the real power does not lie in the Army or the Navy or even the Air Force—it lies in the hands of the scientists. So they should start organizing now to take over the control of the world.

Their first task would be to re-educate the people. During the last hundred years, the physical sciences have advanced by leaps and bounds, but the social sciences have not progressed much. The animal instincts in man are still dominant. The result is that a tremendous source of power has been placed in the hands of the people who are completely unfit for the responsibility. The position of the human race is like that of a child playing with matchsticks in a room filled with nitro-glycerine. The matchsticks cannot be taken away, so the child must be taught how and where to use them.

The ruins of Hiroshima stand as a monument of warning before the peoples of the world. That is what may happen one day to London or New York, to Paris or Moscow, to Calcutta or Tokyo. Let us imagine that day, if we can—and then take care.

# India and the Machine Age

NIRUPAM SHOME—Fourth Year, Arts

**T**HE title of the essay may at first appear rather misleading. Though India may have many characteristics peculiar to herself, neither her tradition nor her way of life is hostile to the introduction of machines which have done a world of good to humanity at large. If it is agreed that the machine has conferred many benefits upon the world, it follows automatically that it will confer many benefits upon India too.

Poets and saints and philosophers have condemned the machine to extol poverty. They maintain that people before the advent of the age of machines were simple, honest and straightforward. It is the machine that has worked a fatal change in their mental outlook and made their life so very complicated. Our poet Rabindranath once wrote—

“ଦ୍ୱାରା କିରେ ସେ ଅରଣ୍ୟ, ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଏ ନଗର ।”

But why should the machine be condemned on the ground that it will not let us remain poor which is, in effect, what these people want us to? Poverty is not something to be proud of. Bernard Shaw in the preface to one of his plays says that phrases like “ holy poverty ”, “ poor but honest ”, “ the respectable poor ” are as intolerable and as immoral as “ drunken but amiable ”, “ fraudulent but a good after-dinner speaker ”, “ splendidly criminal ” and so on. According to him, the greatest of our evils and the worst of our crimes is poverty, and our first duty to which every other consideration should be sacrificed is not to be poor. And if the problem of poverty is to be tackled successfully, machines are of invaluable help. The world cannot do without them and least of all can India.

A section among the sociologists have laid much emphasis on the evils of excessive mechanization. According to them the machine merely helps a few to ride on the back of millions and the impetus behind it is not philanthropy to save labour but greed. It kills the individuality of the workers. The workman is dehumanized and brutalized until he becomes a crippled monstrosity. His intellectual and moral development becomes stunted. Lemontey has put these evils of machinery in a classical phrase, “ It is a sad confession for a man to make that during his whole life he has done nothing more than make the eighteenth part of a pin ”.

While these sociologists have not been bold enough to advocate the total abolition of machines, Gandhiji has gone to that length. He firmly believes that the machine has been the bane of our civilization and especially in a country like India where a decentralized economic system once prevailed,

it is a curse. Though he has somehow reconciled himself to the machineries needed for the defence of the country he is dead against the introduction of anything beyond this minimum. He advocates a return to the village republics of pre-British India. In the future the economic system in India will be based on the principle of decentralization and an ideal form of agriculture and industry will be developed. Agriculture will, of course, be carried on without the help of machines like tractors, threshers, or winnowers. Cottage industries will be given preference as far as practicable.

Do not all these sound very curious and run in flat contradiction to commonsense? Those who are so eloquent on the evils of the machine are, however, conspicuously silent on its benefits. The history of human civilization is largely a record of inventing better machines. To-day we live, move and have our being in a world of machines. There is no corner of a man's life where it has not its sway. He owes his necessaries, comforts and luxuries all to the machine. It is with the help of the machine that he performs to-day the wonders which his forefathers could not have dreamt of a hundred years ago. To-day reclining in an easy chair in Tokyo, he may hear Paul Robeson singing in New York or see Don Bradman at the Lords sending ball after ball to the ropes amidst wild cheers from the galleries. The machine has enabled him to round the world in four days, to fly over the highest mountain, to scan the sky, to link up the distant parts of the globe with one another, to conquer most of the diseases and to peep into the mysteries of Nature. He is no longer the helpless toy of the mysterious forces of Nature, but the proud lord of the three worlds of land, air and water. Even if it has not been an unmixed blessing it is man who is entirely responsible for this, and we cannot on that account resolve to do without the machine. It is impossible for a fish to deny the existence of water. And surrounded as we are with hundreds of different machines, if we intend to abolish them altogether, surely we would be guilty of acting unwisely.

Therefore, once we put our feet through the picture and touch reality, we shall find that neither the world nor India can do without the gigantic, high-powered modern machines. Even if their introduction in India means a total break with the past, we cannot help it. To-day India presents a sordid picture of filth, squalor, disease and ignorance. It is a picture of millions of ill-clad starving peasants working at their tiny holdings from sunrise till sunset with a pair of bullocks and never making a hearty meal. It is a picture of village craftsmen leaving aside their tools and implements and taking to cultivation, thereby increasing the pressure on the soil and accelerating the tendency towards sub-division and fragmentation. It is a picture of men and women with faces haggard with toil and underfeeding, but compelled to sit idle for at least six months of the whole year. It is a picture of children underfed and clad in rags, growing up without the barest

necessaries of life, and living only up to the age of about twenty. If any country of the world stands in urgent need of machines, it is India.

Russia, before the Proletarian Revolution of 1917, presented the same gloomy picture. But since then there has been a phenomenal rate of advance of Soviet industry and agriculture. The following table taken from a semi-official account of the achievements of the Soviet Government shows that in Russia the introduction of up-to-date machines has gone hand in hand with increasing national income and consequently a marked rise in the standard of living of the masses.

|                        | 1913                           | 1940                                |
|------------------------|--------------------------------|-------------------------------------|
| POPULATION             | 139 millions                   | 193 millions                        |
| COAL                   | 29 million tons                | 164.6 million tons                  |
| ELECTRIC POWER         | 1.9 billion kilowat Hrs.       | 39.6 billion kilowat Hrs.<br>(1938) |
| OIL & GAS              | 9.2 million tons               | 184 million tons                    |
| STEEL                  | 42 million tons                | 184 million tons                    |
| TRACTOR                | Nil.                           | 523 thousand                        |
| GRAIN                  | 801 million centners           | 1195 million centners               |
| COTTON                 | 7.4 million centners           | 25.2 million centners               |
| HOSPITALS<br>(beds)    | 175 thousand                   | 840 thousand                        |
| EDUCATION<br>(Schools) | 7.8 millions                   | 35 millions                         |
| BOOKS                  | 85 millions                    | 701 millions                        |
| THEATRES               | 153                            | 825                                 |
| NATIONAL<br>INCOME     | 21 billion roubles             | 125 billion roubles                 |
| BUDGET<br>EXPENDITURE  | 6670 million roubles<br>(1928) | 173,259 million roubles             |

The same tale will be told of India. Indian agriculture is at present in a hopelessly primitive condition. We hope, in no distant future, the

system of collective farming on a large scale will be introduced and proper irrigational facilities and systems of drainage will be offered to the cultivators. Machines and labour-saving devices like tractors, winnowers, seeders, sacrificers, compound threshers, self-delivery reapers, flax-brakes and so on will be offered to the collective farms by the state. We are told by an economist of no less eminence than Sir M. Visvesvaraya that if the system of agriculture is thus revolutionized agricultural production will increase at least three times. The cultivator will then have a far better standard of living than he has at present.

Let us turn to the introduction of machinery in the sphere of industry. Gandhiji once wrote, "What is industrialization but control of the majority by a small minority?" (*Young India*, 6-8-1925). He obviously referred to industrialization under a capitalistic economic system. Whatever may be said against large-scale industry it is a fact that the wealth of individual nations is practically commensurate with the extent of their industrialization. To-day hardly 11% of our working population is engaged in industrial occupations and of these only 12% work in the big factories. The result is that in the year 1937-38 we imported 108 crores worth of manufactured goods and exported 81 crores worth of raw materials. And the pity is that a good part of the imported manufactured goods was merely our own exported raw materials worked up into finished products by foreign industrial concerns. No wonder our per capita income should be as low as less than three annas a day.

Industrial production of any substantial magnitude involves above everything else the introduction of high-powered machines. There are only three industries in India which have made any headway. They are the Cotton Industry, the Jute Industry and the Iron and Steel Industry. Comprehensive economic planning in the sphere of industry is of the highest national importance and will have to be adopted at the earliest convenience. Of the various industries that can be developed in India, special mention should be made of the following: air-craft, ship-building, motor-cars, aluminium, tanning and leather, heavy chemicals especially sulphuric and hydrochloric acids, glass-manufacture, paper, railway wagons and engines.

The benefits of mechanization in India can hardly be over-estimated. It will raise the standard of living. It will relieve the excessive pressure on soil making the economic system of the country more stable. The state will prosper because of the increasing taxable capacity of the people. It will give scope to a diversity of aptitudes and talents and will make the people more intelligent and progressive. It will solve the problem of unemployment to a large extent and have an important bearing on the military efficiency of the people. And agriculture and industry being nationalized, the evils of machinery will become conspicuous by their absence.

Now that we have achieved our political freedom, we should pool every bit of our national energy to extend that freedom into economic and social spheres. We are looking forward to the economic regeneration of our country which will inevitably take the shape of introducing better and more up-to-date machines. It remains to be seen whether the Indian Dominion Government can successfully tackle this colossal problem.

## The Way to the Good Society

AMLAN DATTA—*Ex-student*

This article, with the exception of some minor changes, was written in 1944 when I could still count myself among students of the Presidency College. As I look through the article again I feel a temptation to make a number of important changes. I choose, however, to resist that temptation. I make a present of this article as if a student in the past could hold out his hand over the intervening years and offer his written thoughts to students at present.

THE reformers who claim to hold the key to the new world may be divided for analytical purposes into two classes. Some say that in order to improve man and the conditions of his life we have to change only the material environment in which he is brought up. Man is a tool of his environment, and the substance of his life is determined by the forces which act on him from the outer world. Mental change follows, not precedes, change in the material environment. The only effective way of improving man's mode of living is to operate on the circumstances in which he is placed. For example, in order to bring exploitation to an end we have only to abolish private property which is the material instrument and cause of exploitation. Thus the 'materialist' argues. If we stretch sufficiently the meaning of the term 'environment' we may indeed bring a great many, if not really all, groups of reformers under this class. But 'materialists', as we have used that term, represent a certain point of view which justifies us in narrowing down the meaning of 'environment'. And in that narrowed sense we are justified further in regarding the Marxist as the fittest representative of the materialistic school. Reformers of the opposite school believe that we must re-make the mind of men before we can effectually re-make the world. Social institutions work as they are worked by man. They grow in response to the totality of impulses that move men. So long as human nature remains what it is at present, the society of man will not substantially change. There may be changes, apparently revolutionary, in its outward forms, but none in its inner soul. Among the reformers of this class some emphasize the importance of training the intellect of man, others emphasize moral reform, still others spiritual awakening. Such differences

are important, and they often indicate vital differences of emphasis. But for the present, we may bring all 'mental reformers' under one group so as to distinguish them from the other group of which we spoke earlier. For the present let us take the moral and spiritual reformers as the fittest representatives of the group of mental reformers. The moral reformer believes that it is through each man striving after a higher moral standard in life that the collective morality of society can improve and social institutions permanently adjust themselves to the needs of this improved morality. The materialist challenges this belief. He points out that the failure of the spiritual leaders of the past to change and improve society proves the error of their guiding principle that mental reform is primary.

The broad difference between those who regard external circumstances more important and those who believe that internal reform is primary has stood out in history whenever man has been called upon to pass judgment on his past and decide on a course for the future. An example may help understanding. In the sixteenth century, when corruption lived in the heart of the Church, Erasmus urged his fellow men to live a Christ-like life as at once a step towards and the goal of true reform. Luther believed in institutional changes and was, in common terminology, more 'revolutionary'. Those who belong to the group of materialists will point out that Luther got what he wanted and Erasmus did not. Those who belong to the other group may retort that the institutional changes which Luther secured did not lead to the establishment of the ideal he had in view. In our age, again, we have been called upon to pass judgment on the relative merits of the two contending views. Gandhi, in this age, is the truest representative of those who have faith in the moral and spiritual means of reform. The gospel of non-violence exhorts the individual to prepare himself for sacrifice and secure the freedom of the soul. The fight for political independence must not conflict with but openly assist and be assisted in turn by this incessant struggle for inward freedom. The Marxists, on the other hand, constitute the largest single body of men who do not believe in the sanctity of means. For them the end justifies the means. A surgical operation, though it inflicts immediate pain, is good because its aim is the well-being of the patient. The same analogy holds everywhere. The only significance of a means lies in the consequences of its adoption.

It is highly probable that neither of the two points of view presented above is wholly correct. We shall explain below the difficulties of accepting either of these two points of view.\* To begin with, we shall note the Marxist case. We shall then take note of some of the important elements

---

\* Actually, no group—neither the Gandhian, nor the Marxist—accepts in practice either of these two points of view in its pure form. The practical distinction lies in differences of emphasis.

of truth in the Marxist contention. Finally, we shall try to explain the inadequacy of the materialist prescription.

\* \* \* \*

Marxists urge that if society is to be effectively reorganized the present competitive basis of production must be abolished and with it private ownership in the means of production must go. The means of production should be socially owned and production should be reorganized on a co-operative basis.

Before we set out to discover the important elements of truth in the Marxist case against capitalism we must be careful to distinguish the strictly Marxian case from the 'moral' case against capitalism ably presented by many socialists whom Marxists ridicule as utopian. It is easy to see that the 'moral' arguments against the competitive system are overwhelming. The general principle in a competitive system is that one man's success is another man's failure. Once we accept this principle we are speedily led to a position where wisdom becomes synonymous with constant distrust of the motives of other men and ruthless pursuit of what we feel to be our self-interest. We begin to kill sympathy and all our finer impulses better to equip us for 'the struggle for existence'. The so-called 'scientific' socialists disdain, however, to make use of these moral arguments against the competitive system. They prefer to build their case on the contention that the existing system is economically wasteful.

We shall not concern ourselves here with the precise Marxist exposition of the causes of waste and instability under the capitalist system. It is clear that the charges brought by Marxists against the existing economic system are largely correct whether or not these charges have been framed by them in the context of the soundest theory. Capitalism supports inequality on a scale that cannot draw justification from a naive appeal to considerations of so-called 'incentive'. It is attended with unemployment of a magnitude that cannot be explained simply by frictional forces that any economic system must inevitably contain. It has also failed to provide a solid basis for utilizing science for common welfare. Under capitalism scientific innovations are adopted in the method of production only if such innovations hold out a clear promise of increased profits for the private businessmen concerned. Thus social interests are taken account of only to the extent that they coincide with the interests of private businessmen. But it is only in a state of general economic equilibrium attained under conditions of perfect competition and unhampered mobility of resources that the interests of private businessmen coincide, even in the limited sense which classical economists had in mind, with the interests of society as a whole. These conditions are not fulfilled in actual life. Perfect competition, for example, is contradicted by the very scale on which production is being organized in a growing sector of the economic system. The truth that the

interests of private businessmen come into violent conflict with social interests in a period of economic instability has been driven home to millions in this country who have witnessed the paradox of increasing hoarding of foodstuff proceeding simultaneously with the mounting number of death from starvation. It is clear from these and other similar considerations that the economic interests of society are bound to suffer heavily under a system which leaves production in the care of private producers.

We may note here another aspect of the problem. Abolition of certain important forms of private property is essential for a rational readjustment of social relations. The Marxists offer one of their most valuable conclusions when they insist that real power in society lies with those who own (or, better, control) the important means of production. The reason for this is simple. The so-called free contract is the basis of our competitive economy, and a contract between two parties reflects always the relative bargaining power of the parties involved. Now, obviously enough the bargaining power of those who control the tools of production is superior to the bargaining power of those whose only chance of earning a livelihood lies in the opportunity to work with these tools. The owners of capital hold a strategic position in our economic system, and they take advantage of this position to dictate terms of contract which are unfavourable to the working class. At this point we may pass on to a more general proposition of far wider import. Social life will, in the main, continue to be built on contracts, open or tacit, of different time-dimensions (love that seeks no return forming only a small part of it), and if these contracts are to be fair to all who are bound by them, the abolition of ownership in the important means of production followed by a radical readjustment of productive relations is urgently called for.

\* \* \* \*

Will such institutional changes as the abolition of competition and private ownership of the means of production suffice to bring in the good life? It is difficult to answer this question completely in the affirmative. Private property may be the main instrument of exploitation in our society, but abolition of private property will not, by itself, offer any inducement to man to change his nature for the better, to conquer his love of exploitation and transfer his aggressive spirit into more fruitful channels. Yet if this change in human nature is not accomplished, the closing down of particular outlets for the baser impulses of man will only lead either to devitalization, or, more probably, to the opening up of newer outlets for these destructive impulses. The reply of the Marxist to such arguments may well be anticipated. He will fall back on his general theory and argue that as the cultural superstructure of a society is determined chiefly by the productive relations which lie at the basis of society, there shall occur an automatic change in the mental habits of man when production comes to be organized

on a co-operative basis. Continuing, he may quote and defend Madison's proposition that 'property is the only durable source of faction', and from this he may derive that when property is abolished man will shed his pugnacious habits. At this point it may be brought to the notice of the Marxist that in a socialistic state where all power is centralized, there may be some working co-operation in the economic sphere, but bitter struggle for power in the political field. It may be hinted to him that property is not the only object that excites the possessive instinct of man: the lure of political power may be as potent a source of faction as property itself. The Marxist will perhaps answer with the same naivety that characterized his earlier arguments that in an economy based on co-operation the comradely spirit will rule supreme and that to think of struggle for power in such a community is to judge the wholly dissimilar situation in a collectivist society in terms of our common experiences in a capitalistic world. The 'materialist' who is fighting for his new order with the zeal of intense idealism may be excused if he feels an instinctive tendency to slur over real difficulties and cling to easy optimism. All thoughts which lighten our burden of fear or responsibility have an attractiveness entirely out of proportion to their purely rational content. It is an attractive thought that human wickedness is properly regarded as a product of existing institutions and once these institutions are broken down wickedness will disappear as readily as an effect in the physical world disappears when its cause ceases to function. Unfortunately, human wickedness seems to have an origin un-derivable from existing institutions, and human habits have a tenacity all their own which has no obvious parallel in the physical world. It is not suggested here that social institutions have no influence on the moral life of man. What is suggested is that human instincts are not 'derived' from the external environment, but interacting with that environment they create historical situations. It is true that in the process of adjustment with environment man changes his 'character' as he instinctively surrenders the satisfaction of some weaker impulse whether in blind or in deliberate expectation of obtaining in return the satisfaction of some stronger and more insistent demand of his nature. But the most fundamental tendencies do not easily change. History reveals that such desires as love of power and domination have an abiding tendency to express themselves in human activities through changing time and environment except when these desires are temporarily dominated or radically transformed by still more powerful motives and impulses. Such powerful motives and impulses can be released only by a newly born spiritual movement which, while it responds to the deeply laid spiritual cravings in men, does not put itself in uncompromising hostility to men's elementary material needs and the means of fulfilment of such needs.



I conclude that such institutional changes as Marxists prescribe will not suffice to bring in the good society. Institutional changes are necessary. But added to these we need a new awareness of the higher values in life. Conflict is inherent in the scheme of things whenever several parties strive for some common object the very nature of which makes it inevitable that the gain of one means the loss of some other. Property is one such object. But it is not the only one. Every object of desire, whether it is wealth or power, which by its very constitution is limited possesses this common characteristic that the more one gets of it the less is left for others. Only such objects as are not limited through possession can be sought together by different men without provoking conflict. Knowledge, appreciation of beauty, these are among such objects. Where knowledge is sought for its own sake, where beauty appeals by its inherent virtue without depending on the aid of any external allurement, where love is robbed of the spirit of possessiveness, a man can strive for the good life without fear or jealousy for those who have similar ideals as his. It is clear from what we have stated above that the problem of social reform is two-fold. We have to remould existing institutions and create new avenues along which it is possible to serve the interests of the self in consonance with the interests of society. But we should recognize that it is impossible to build a social structure the very mechanism of which rules out the possibility of any conflict between personal interest and social interest. We have, therefore, to create new spiritual interests which can be relied upon to prevent the pursuit of personal interests in opposition to social interests even where the opportunity of such pursuit exists 'objectively'. Our devotion to higher values should not, however, stop at the point where it gains just sufficient force to put a check upon hostile anti-social desires. The value of the good life far transcends the value of any such negative ideal as the elimination of conflict or violence in the social sphere.

---

## Recent Developments in the Theory of Value

ANIL ROY CHAUDHURI—*Sixth Year (Examinee), Economics*

THE title of the article is an imposing one. But it is impossible to do justice to the subject within the brief compass here available. The literature on the subject is so large that even a mention of the more important works will reduce this article to a mere catalogue of names. Selection raises the difficult question of assessing the value of contemporary

writings; opinions must widely differ. The heterodoxies of to-day may be the major tributaries to the stream of economic science in the future. Nevertheless, a broad selection may be generally agreed upon. And I shall attempt to indicate these broad lines with a historical perspective.

1. I shall maintain the thesis that the development of economic thought cannot be viewed apart from the development of the economic situation itself. It is the widening gap between the facts of economic life and the teachings of economic theory that produces a dissatisfaction with the theory itself. This dissatisfaction gives an impetus to the new quest, and the new theory is born in consonance with new facts of economic life. But this new theory is not the mere tail-end of the new situation; it promises to react upon the situation in turn.

2. It is helpful to begin with the Marshallian analysis of value. As a preliminary to Marshall's ideas it is necessary to indicate the economic environment that prevailed in England at his time. Nineteenth century was a period of prosperity and expansion of industrial capitalism. Production was carried on in small, individual firms under private initiative. Commodities were not so widely differentiated (really or artificially) as they are done to-day. Each firm produced only a very small proportion of the total out-put of any commodity. In short, the character of production was private, atomistic and competitive. In such a world, the assumption of perfect competition did very little damage to reality. And the Marshallian analysis of value is founded on this assumption of perfect competition between small, individual producing units. Not that Marshall was altogether unaware of the existence of imperfection in the competitive situation; he even mentions the phenomenon of imperfect markets. He mentions that each individual producer has a market of his own. But he considered these phenomena to be minor exceptions; his faith in the immutability of perfect competition continued unabated. He remains content with an analysis of value under perfect competition on the one side and perfect monopoly on the other. The intermediate field has been left unexplored by him on the plea that the analyses of value under perfect competition and perfect monopoly present the two extreme models; any intermediate situation can be explained by its degree of approximation to the one or the other. It is here that the Marshallian analysis appeared to the moderns most unsatisfactory.

3. Meanwhile interesting developments were taking place in the economic world itself. The era of flourishing capitalism came to an end with the advent of the twentieth century. The growth of big firms facilitated by new technical developments and methods of organization, rise of trusts and cartels, artificial monopolistic situations created by either real or imaginary differences between products, advertising and cut-throat competition, duopoly and oligopoly became the dominant features of the new situation.

tion. The hey-day of capitalism was at an end. The very qualities which inspired its apostles to defend that system now appeared to be imperfectly present—even non-existent. Perfect competition disappeared from the scene and monopoly dominated the field.

Side by side, fundamental developments were taking place in the corpus of "Pure" theory itself. There were many loose ends in the Marshallian system of equilibrium of demand and supply. Particularly his analysis of individual firms, increasing and decreasing cost, external economies appeared to be ambiguous. Attempts to clarify these concepts caused dissatisfaction with the Marshallian analysis. In a large number of cases experience showed that a threatened onset of diminishing returns was not the real obstacle to an expansion of production by the individual firm. More often than not, costs decreased as output expanded. It is the imperfection of the market that formed the barrier to expanding output, not the character of the firm itself. Indeed, as Kaldor has shown, in the long period static state there is no fixed factor at all for the firm which may set a limit to its expanding production. I shall turn to Mr. Kaldor's argument later on.

These recent developments in the theory of the market and individual firm exemplify both the interplay of theory and facts and the dialectical development of thought itself. Of course, it would be incorrect to say that the actual study of monopolies like Standard Oil Company and Imperial Chemicals promoted this type of thought. But still it is the failure of "Pure" theory to correspond to reality that gave stimulus to the new quest. And, as a result, "Pure" theory drifted away from perfect competition moorings and turned to monopoly analysis for anchorage. The rediscovery of Cournot's work corresponded to these developments. Marshall himself pointed to the possibility of cut-throat competition due to the operation of increasing returns.

4. Amidst this growing discontent with "Pure" theory, Piero Sraffa published his celebrated article in the Economic Journal of 1926 which is, indeed, a land-mark in the history of the development of economic thought. In this article Sraffa shows the unsatisfactory character of the laws of return in the Marshallian system. An analysis of demand and supply quite independent of each other was possible only in a very small number of cases while the existence of decreasing cost due to "internal" factors presented a veritable conundrum. Sraffa proposed to tackle it by abandoning the facile assumption of perfect competition. He suggested that the individual firm finds the limiting factor in the market, not in the conditions of production.

Sraffa made a bold start and on that foundation Prof. Edward Chamberlain and Mrs. Joan Robinson built up an imposing structure. Both Prof. Chamberlain and Mrs. Robinson used their apparatus in such a manner as to include all types of market phenomena—whether competition, monopolistic

competition or pure monopoly. The entire approach is based upon the average-marginal relationship so well known to readers of economics. It is on this relationship that the analysis of individual sellers' output is based. The degree of competition exerts its influence only in moulding the cost curves and revenue curves of firms. The structure of analysis or the tools used are equally applicable to all sorts of market phenomena. This generalized approach opens up newer possibilities. It is now possible to compare monopolistic and competitive output by using the same technique of analysis. This comparison has a very important bearing on the maximization of welfare of the community. It enables us to compare the results of monopoly and competition and to frame policies to interfere with the increasing degree of market imperfection in order to achieve the optimum allocation of resources and maximum total output for the community. Prof. Pigou, writing in 1920, was faced with the same problem. But he had not the requisite apparatus in hand to reach definite conclusions. Mrs. Robinson's work eminently fulfils this requirement and furnishes the theory for which practical men had been groping for long. Attempts are being made to frame policies to interfere with imperfect market conditions in order to achieve optimum allocation of resources. But the topic cannot be pursued any further as we are encroaching upon welfare economics.

5. These developments in the theory of markets indicate a sharp swing to microcosmic analysis. Marshall's analysis of supply does not proceed from the analysis of firms to the supply curve of a commodity, but the other way round. His main preoccupation was with the demand and supply curves. He had primarily these two-dimensional curves in mind from which he proceeded in search of the ultimate determining factors. In his system, these ultimate factors are utility on the demand side and disutility or cost on the side of supply. It is on the balancing of these two motives that the Marshallian equilibrium is based. But the difficulty arises because utility and cost conditions are not identical. The ultimate determinants of utility are individuals. Hence an analysis of the individual's utility function may be clue to the determination of the demand curve. But not so with supply. Production is not carried on by individuals, but by firms. It is the firms that translate the disutility resistances into costs. An analysis of supply, therefore, is inadequate without an analysis of the firm. Marshall leaves one uncomfortable on this subject. The vagueness that surrounds his concept of "Representative Firm" arises out of his attempt to find out a firm that will suit his supply curve, not the analysis of firm equilibrium itself. This is why Mr. Robertson remarks, "In my opinion, it (representative firm) is nothing more than a small-scale replica of the cost curve of the industry as a whole." This only accentuates, without solving, the necessity of firm analysis as such.

Modern tendency has been to analyse the cost conditions of firm primarily, and then to deduce the supply conditions from that analysis.

This indicates an extension of microcosmic analysis to cover the phenomenon of supply.

The debate on firm analysis began with Lionel Robbins's article in the Economic Journal, 1928 where he severely and somewhat unfairly criticizes the Marshallian concept of Representative Firm. This was followed by a "Symposium on Increasing Returns and Representative Firm" in the Economic Journal, 1930 in which D. H. Robertson, P. Sraffa and G. F. Shove participated. An attempt was made by Mr. Robertson to justify Marshall on the latter's own ground. But the debate helped a great deal to reveal the unsatisfactory character of firm analysis. Mr. E. A. G. Robinson in his "Structure of Competitive Industry" reached several stable conclusions regarding the firm's equilibrium. Under perfect competition, each industry will consist of just the number of firms that can produce at the minimum average cost. The size of each firm will be determined by the efficiency of the entrepreneurial unit that manages it. From this standpoint, there is not one optimum, but several optima. This analysis has been given a geometrical formulation in Mrs. Joan Robinson's book where she uses the U-shaped cost curve of the firm to indicate the firm's output. In 1934 Mr. Kaldor carried forward this line of analysis to a further step. Mr. Kaldor shows that in the long period static equilibrium there is no factor whose supply is fixed for the firm. Entrepreneurial ability might have been such a fixed factor; but in the static state, co-ordinating function of an entrepreneur is unnecessary because in such a state uncertainty is absent. Hence, entrepreneurial factor is unlimited for any industry in the static state. There is no reason whatsoever why the cost curve of the firm should rise at all. In the long period static equilibrium, therefore, there is no reason why competition should persist. Hence, Kaldor concludes, "Long period static equilibrium and perfect competition are incompatible assumptions". Perfect competition is thus dealt another death blow.

6. Throughout the above account I have been concerned almost wholly with conditions of supply. But another interesting development was taking place contemporaneously in the body of "Pure" theory. The utilitarian approach to demand has been very seriously questioned in recent years, notably by Prof. Hicks.

Hicks's approach to the problem of value has been altogether different from the English tradition. He is more concerned with the phenomenon of inter-relation of markets and general equilibrium of exchange than is the tradition with English economists. His analysis, as he himself admits, is in itself a following and further advancement of the general equilibrium analysis of Walrus. In 1934, Prof. Hicks and R. G. D. Allen published their approach to the theory of value. It was something unfamiliar to English tradition, more in line with Lausanne School and the Austrians. Later on in 1939, was published Hicks's book "Value and Capital" which

tries to approach the entire problem from a new angle. It proceeds in a single chain of argument from the problem of markets to the theory of trade cycle. A novel venture, no doubt.

Prof. Hicks dispenses with the concept of utility and introduces us to the marginal rate of substitution and the principle of the diminishing marginal rate of substitution. Preferences are represented by indifference curves of an ascending order of magnitude; we may know that a given position C is preferred to A and that there may be an intermediate position B. But there are no means of—and perhaps no meaning in—attempting to measure the distance of C from B compared with that of B from A. Prof. Hicks in effect issues a challenge to the economic world to do nothing less than abandon once for all the concept of utility, so familiar in the classroom. Marshall obviated the difficulty by assuming the marginal utility of money to be constant. And Prof. Hicks admits the largeness of truth in this assumption. Still, in order to be precise, he puts forward his alternative approach. Of course, there is not much harm in keeping alive alternative methods of approach; too hasty a scrapping would probably be injudicious. Indeed Prof. Bernard has attempted to give a mathematical precision to the Marshallian approach. The intricate mathematical nature of the argumenter withholds me from attempting to indicate its nature. The matter may be left to individual discretion for the time being; only a rather length experience can be decisive in what is fundamentally a matter of expediency

But what is most unfortunate about Hicks's approach is his neglect of the phenomenon of imperfect competition even in 1939! He ignored the on the plea that the consideration of imperfect competition involves a wre and "the threatened wreckage is that of the greater part of economic theory". But perhaps there is no reason for such gloom. Recent analysis of imperfect competition has opened up newer horizons for the theory of value and perhaps has left economics less unseaworthy than this sentence suggests. Prof. Hicks has been violently criticized by Eric Roll for this deliberate omission. While Roll somewhat overstresses the point, it may be admitted that Hicks's failure to recognize the importance of imperfect competition as late as 1939 is unfortunate.

7. Lastly, a few words must be said on the method of approach to the theory of market equilibrium. Marshall's analysis proceeded by tackling the problem part by part, commodity by commodity. The phenomena of interrelated markets received rather scant attention from him. His method is known as the "Partial" equilibrium method as contrasted with the "General" equilibrium method of Walrus which looks upon the problem of equilibrium of the whole system of exchange. Statically viewed, it is very simple. The number of equations must be equal to the number of unknowns in the economic system, thus rendering the system a determinate

one. Prof. Hicks alone among English economists has carried forward this method of approach.

In Marshall, one finds a curious mixture of static and dynamic elements. Dynamics is that part of economics "where every quantity must be dated". Marshall's consideration of the time element is an attempt to introduce dynamic elements in his analysis which is fundamentally static. Marshall had an abhorrence of static analysis because of its unreality to the world of existence. But static analysis is in itself useful if the dynamic determinants are discussed in their proper place. Prof. Hicks follows the method of first discussing the problem of market equilibrium in a rigid static state and then introducing elements of dynamic change, like expectations and capital accumulation.

There has been very little dynamic analysis in economic theory so far. Prof. Hicks's attempt is a bold one. New horizons lie ahead of economists of the coming generation to explore the possibility of dynamic analysis. There has been a lull in this sector of economic theorizing for some years past. This is mainly due to another important and far-reaching change that has been taking place in the sphere of microcosmic theory. I mean the Keynesian economics. It has obsessed the economists of our generation in a sharp degree. The possibility of equilibrium of the system below full employment has opened up the need for new theorizing in the sector of value. Attempts should be made to connect the theory of market equilibrium to the cyclical income and output changes of the capitalistic economic system. That is the sphere to which the attention of the new generation of economists should now be directed.

## Is the Universe Finite ?

PROBHAS KUMAR MUKHERJI—Second Year, Science

WE are at the threshold of the most exciting period in the history of Science. In the brief space of a few decades the vast field of man's discovery, thought and belief has received such revolutionary re-orientation that its resultant structure retains only the barest resemblance to that which had hitherto been accepted. Modern Science has in recent years outgrown the mediæval limitations which had restricted its sphere to the dispassionate, dry-as-dust statements of facts and experiments. It now recognizes a sphere of thought as its own, on which has come to be raised a super-structure of scientific philosophy. It is paradoxical that the people of civilized countries in this scientific age should be kept out of the knowledge of the mysteries of Universe itself!

The question naturally arises: Is there a limit to the Universe? Or, does it extend infinitely into infinite space? The common run of men believe that the Universe is infinite. But this notion has always been attended by certain difficulties. Consider, for instance, the distribution of the stars. Are we to suppose that the stars are scattered more or less uniformly throughout the space? Or, are we to suppose that they will exist within a limited volume of space and that empty space spreads out to infinity in all directions about them? Each of these alternatives has its own difficulties. If the stars are scattered more or less uniformly throughout the infinite space, it can be shown that the night sky should be very much more luminous than it is. If the stars form an island in infinite space, then under the influence of their mutual attractions, some of them should attain very great velocities. Such velocities have never been observed. Such difficulties are among the reasons that led Einstein to formulate the theory that the Universe is finite but unbounded!

*The theory that the Universe is finite is now accepted on all hands and the theory is proved with the help of "four dimensional continuum". We are aware of only three dimensions, e.g., length, breadth and height or wholly "space". But Einstein placed before us "four dimensional" adding "time" to space. But the question naturally arises: Why should we agree to four dimensions? This needs an explanation like this:*

Let us suppose that a flattish caterpillar is moving in two dimensions on the skin of an orange. It burrows its way in all directions but fails to cut its way out. So ultimately it will remark: "Poor I am! I am moving straight ahead day after day but I have not found the least hint of an end. Does this not mean that I am moving in an infinite space?" Obviously the creature speaks accurately, for it has knowledge of only two dimensions. Moreover, the creature may think that he is moving in a straight line, whereas to an outsider, the path seems to be constituted of the arcs of a circle. Now this caterpillar when, in course of time, became a butterfly, it came into possession of the knowledge of three-dimensional space. Then it would doubtlessly detect its fallacy and would say: "What I should have inferred is that the orange was unbounded. It is after all a very finite orange, for I can now realize that I repeatedly made tours of what seemed to us to have no end". And so for ourselves, if we could get free from the trammels of three-dimensional experience we should perhaps find no difficulty in thinking of a Universe boundless but finite! Let us now see what the theory speaks of:

The theory tells us that the space itself is curved. Of course, this curvature is not so vivid, not so graphic as that of a tennis-ball or of our earth. Obviously, the latter cases are of three-dimensional space, and their curvature confines the material in them with definite dimension and shape. But on the other hand, the heavenly space is not to be comprehended so easily,

as it involves factors beyond our normal experience. The Relativity mathematician tells us that the cause of the curvature out in the space is the presence of matter in its vicinity; much as the waves on the surface of a pond are related to a pebble thrown in it. Similarly, the matter in space causes a permanent change in the properties of space near it, which, for lack of a better name we call curvature. With the movement of matter in space, the corresponding curvature also moves. So that the curvature in space is an indissoluble concomitant of matter. Now, this curved space in the vicinity of the sun, and not gravitational force, asserts the theory of Relativity, is the cause of planets revolving round the sun. The planets follow the path of least resistance in following the groove carved out by the curvature of space in the neighbourhood of the sun. Not only matter but radiation also passing near a heavenly body, would follow the path of least resistance and in its straight passage would get bent round in the vicinity of a heavenly body. During an eclipse of the sun this bending of light has been successfully observed.

Now, therefore, the more matter there is in the Universe, the more curved space is, the more readily it bends back on itself and, in consequence, the smaller is the size of the Universe. In this way, it can be definitely asserted that the Universe is unbounded yet finite, but not infinite in extent. It would be infinite only when totally devoid of matter.

## Burma—India's Little Neighbour

BIDYUT NIYOGI—*Fourth Year, Science*

AS soon as we enter Burma, directly we will see that the people of the land are all followers of Buddha. Wherever one goes to, be it town or village, one will come across the Pagodas (temples), the pongyis (monks) and the Burmese monasteries, all of which are constant reminders of Buddhism. Buddhist teaching, Buddhist law and Buddhist religion seem to govern everything in the lives of the people.

This beautiful 'Land of Pagodas' has the most wonderful natural feature in the River Irrawaddy; this great river runs from the North to the South, almost throughout the whole length of the country, and has served the Burmese people since the beginning of their history and is still doing so with its regular service of river steamers. It serves as a cheap means of movement over the country, for travel by the Burma Railways is rather expensive.

High mountain ranges, thickly covered forests, shut in the deep valleys

of the River Irrawaddy, the Sittang, the Salween and their tributaries. The thick forests are still the home of the wild elephants, the haunts of the tiger and the leopard. In these forests can be seen patches of land, cleared and cultivated, with small Burmese villages around. The huts built on stilts are familiar sights all over the country. We now come down from the hills, over the plains on to the port of Rangoon.

The cosmopolitan city and the 'big front door' of Burma is Rangoon. This town stands at the southern end of the Pegu Yomas, the little hill on which the Shwe Dagon Pagoda is built, being the last spur of those hills. Rangoon is Burmese enough, though it has its Indian quarters, its rice-mills, saw-mills, oil-refineries and numerous other things. This war-torn city can still show a Hindu Temple, a Christian Cathedral, a Chinese Joss House, and the inevitable Buddhist Pagoda in a single street. Walking along the strand, we can also come across people of most of the trading nations of the world.

The Burmese people are happy and cheerful and have a habit of speaking with marked politeness. They dwell mostly in the valleys and the plains along the rivers, growing rice and fruits in their own villages, leading an easy life in that fertile country where the hot sun and the heavy summer rains ensure good crops without much labour. The hill-tribes, however, have a much harder time, for they must clear the forests and cut terraces, if they want to grow crops. Of these hill-folks the Shans are the best known. History tells us of the Shan kings, and of their mighty deeds, but now things are different with them, they are only labourers and raftsmen. They wear very little clothes, and protect their heads from the Tropical sun with the aid of large straw hats. We then come to the 'Chins' and 'Kachins', who live in the valleys of the mountains of the middle and north Burma. They do not, however, follow the Buddhist religion, but worship the spirits of nature. Then come the 'Palaungs' and 'Was' who inhabit the North Eastern Frontier, who have hardly left their abode and come out. We know very little of them, but all that we have gathered is that they resent the intrusion of strangers and waylay them whenever the opportunity presents itself. In some parts they are still head-hunters. Their women-folk have one peculiarity—they wear brass-rings tightly encircling their necks and keeping their heads erect. Of other hill-tribes the best known are the Karens; they occupy the valley of the Karen Hills and are a timid and silent people.

We can, therefore, see that Burma has people in every stage of civilization, from primitive, savage head-hunters and folks who are still in the Stone-Age, to highly educated and cultured men and women.

As soon as we stream up the Rangoon River past the tall pointed Pagoda on a hill rising from the North-West, we would pass ships of numerous sea-faring nations of the world. As we come to the bombed-out

Rangoon water-front, we would see the gilded spire of the Shwe Dagon Pagoda, the wonder of Burma and a sacred place of worship to all Buddhists, for in it lies eight hairs from the head of Gautama Buddha.

Rangoon which was only a village some seventy years ago is now a great modern seaport; with its bombed wharves fronting the strand for many miles along the river. Teak-yards, rice-mills and oil-refineries tell us plainly whence the wealth to which Rangoon owes its growth and prosperity comes; for teak, rice, and petroleum with its tin and tungsten, lead and rubies are its chief products. Down the streams come the great teak rafts, the laden rice-boats and the little steamers with all kinds of produce to the port. Directly we enter the city we can look at the Shwe Dagon Pagoda which sits on its hills like a great bell, on the other side of the Royal Lakes. Only some two thousand years ago, there was a simple village shrine on this hill; it was in the 16th century that the great and glorious Pagoda was built. Its dome is heavily gilded with the gold leaves brought by pious Buddhist monks. Its top is like most other temples,—with an umbrella-like structure. Around the base of this Pagoda are numerous other shrines outside which is a kind of paved courtyard, shut in by halls and canopies, screens and arches, altars and shrines, and adorned with many images of Buddha. I do not remember the exact number of steps leading up to the image of Buddha, but I think it was somewhere in the vicinity of 400. The eastern slope of this Pagoda is the centre of Burma's political activity, for mass gatherings are addressed here.

The Burmese seem much shorter than us (the people of India), some, especially the women almost doll-like in their coloured silks. They are an idle race,—the men spending their time gossiping at home, and the women-folk doing whatever work must be done. These people live in villages which are a collection of little brown houses perched on stilts to avoid the damp. The space below is generally used as a store-house or a hen-coop, or perhaps as a rubbish heap. All around the village stretch the paddy-fields and around them are the ugly water buffaloes. These dangerous animals work all day in the ploughing season, also they are dangerous to strangers though they answer to the lightest word of the village boys. A village home has very little furniture; a mat, a pillow for each person; a few food vessels of earthenware or lacquer work, one or two round tables, a few inches in height, around which the family members squat for their meals and tea, some water-pots, and of course the family betel box, and cheroot (cigar) case, for everyone chews betels and smokes cheroots.

Other towns of repute are Mandalay, the capital of the ancient Burmese King Thebau, with its palace, the Dufferin Fort with its large moat all around, the 450 white Pagodas encircling the gilded one in the centre, and lastly the Arakanese temple with its large brass image of Buddha. Then

in the Shan States is the hill station of Maymyo, the official summer residence of His Excellency, the Governor of Burma. The waterfalls here are splendid as also are the hills.

## A Study of the Naga Hills

[ PREPARED FOR THE ASSAM STUDENTS' CULTURAL SOCIETY,  
PRESIDENCY COLLEGE, CALCUTTA ]

CHALLIE IRALU—*Fourth Year (1945-46), Science*

YOU have heard much about this tract of land, lying between India and Burma, during the last few years. Yet it is quite possible you did not have the opportunity to get a first-hand knowledge about the country as well as its people, on account of these aspects being left out by the newspapers which were mainly interested on reports of military operations. But we feel that a better knowledge of these in relation to our Free India's defence in the near future is very desirable.

This is the only region in India which was directly invaded, and which bears the scars of a major battle fought on Indian soil, in the last Great World War II, with the then victorious Nipponese Army; this is the region where also the Indian National Army came to liberate India. This goes to prove how important this tract of land may mean to India again, strategically. Several months ago there was an agitation in Assam protesting against the formation of an Eastern Frontier Province to be retained under the British Government, even after Swaraj is granted to the rest of India. Evidently, our leaders saw plainly that independence of India will be a farce, if not a mockery, with both the eastern and western frontiers in alien hands, and the navy a long way to standard. It would be like granting a country self-government with complete right to self-determination, after disarming her first. The result will be obvious,—remote control, shaping things after the designs of the benefactor.

The Naga Hills lie on this side of the Indo-Burma Frontier formed by the natural wall—the Patkai Range. This range starts from the eastern-most point of the Himalayas and runs towards the Bay of Bengal, linking up with the many nearly parallel "Yomas" of the Burma mountain system. This natural barrier of high land, so effective in the past, to guard off the entry of ambitious neighbours into India, may at first seem to have lost its utility as a barrier now in this age of Science. But we have recently learnt that this is not necessarily so. It is still of great value as a frontier

and a line of demarcation. Whoever possesses it possesses the command of the frontier. To support this statement, we have only to think of what would have happened to India in 1942-44 had this territory been under Burma: the Japanese would have come right up to the railway lines of Assam, and immediately that portion of the country would have been given up for lost. We daresay that the conquest of India after that would have been child's play.

It is on these grounds that an intimate knowledge of this region and of its people will be of great consequence to those who later in life enter responsible jobs for the defence and welfare of our motherland Bharat. These border Indians, the Nagas, consist of about a dozen or so different sub-tribes each speaking its tribal tongue, distinct from others. The major tribes are: Angamis, Semas, Aos, Lothas, Nziemas, Sangtams, Tangkhuls, etc. There is the greatest variety of costumes ranging from the heavily clad Mao around the high altitude belt to the almost naked Semas at lower levels. The kind of work a person does determines his or her dress. But usually the men wear a thick "chaddar" made at home from the cotton grown in the fields. It is a very durable material and variously coloured. Hand-looms are not used, the women weave it with primitive methods. Yet one can proudly say here is real *khadi* from real *deshi charkha* for the real children of the soil.

The women dress something like this. A long skirt worn like the Burmese ladies forms the lower garment. The body is covered with a black cloth tied at the neck and going beyond the waist and below the lungi just described. When not at work, they put on the shawl or chaddar just like their men-folks do.

All the Nagas have a weakness for ornaments, both men and women. The men go after beads for the neck, armlets for the arms, usually wear ear-rings and love to give a border of sea-shell to their skirts which reach down to the knees. The women-folk fall under the spell of crystals, brass, gold and silver ear-rings; faceted, round, oval or any beautifully made beads to adorn their necks. Otherwise, their tastes are simple and unsophisticated.

The Nagas are casteless and classless, the clan system being enough. All the different tribes can and do intermarry. Communal problems are negligible, there being only two religions. They are: the old native religion, a form of Animism but not a shade of Islamism or Hinduism, as badly informed people have claimed with various aims behind, at various times; the other is Christianity which claims about half a lac of followers, i.e., about a third of Assam's Christians are to be found here.

Festivals are frequent and during these times the people really enjoy themselves with music, dance, meat, wine and all the good wishes exchanged

with friends and relatives. The chief beverages are the country-made beer called "Zu" and tea. The former is prepared by fermenting rice, or millet—an interesting native chemistry; and the latter brought from the tea gardens of Assam about which you all know well.

A study of the Naga people is not complete without making some comment on the much-talked-about head-hunting, and the hush-hush whisper about cannibalism by the foreigners who visit them. Of these, the latter is completely false and the writer does not know of its existence.

To the present generation head-hunting is a forgotten art and is referred to, only when folk-tales are being related, or stories of exploit performed by their grandfathers, nay fathers. We can say fathers, because it is only 80 years since this area was brought under the Government of Assam. Eighty years ago their fathers thought it was noble, exhilarating and manly to pursue this pastime. Removal of heads from their torsos have got two possible significances. By removal of the head from its owner, the spirit of the unfortunate one is supposed to be unable to come back and haunt the warrior in his sleep. Some say the removal is necessary as the head is presented before the village chiefs for a testimony. In either case, the trophy is given its due ceremony and the hero gets his title. The practice of head-hunting must have been just the result of tribal feuds which existed eternally then, as they still do across the border now.

Well, a new era has come into existence, and a new generation has grown up. Their demand for education and for good roads for communications are persistent and these are the prime requisites for an enlightened and firm border of India. They did their bit for India well in the last war and they can effectively guard the border in future if you give them your sympathy and co-operation with real understanding.

## Stray Thoughts on Religion and Mankind

MANOJKUMAR BARUA—*Fourth Year, Arts*

### I

**W**HAT is religion?

Martineau defines religion as "the belief in an everliving God, ruling the Universe and holding moral relations with mankind". But there is no God in Buddhism or Jainism. Should we, then, exclude these two philosophies from the domain of religious consciousness? Let us discuss and examine the problems in detail and inquire whether God is at all necessary for religion.

## II

Xenophanes observed that the origin of religion is in man's frailty. "It is men who have created the gods, for in these latter they find again their own shape, their feelings, their speech; the Negro thinks of them as being flat and black-nosed; the Thracian as fair and blue-eyed. If oxen knew how to depict they would give to their gods the form of oxen."

## III

The origin of religion and of the idea of an all-powerful all-comprehensive, omnipotent and omniscient God, is in fear. As man is imperfect he has many shortcomings. But man, by the proper exercise of his intellectual powers, could go far to remove these imperfections. The Poet Tennyson in this same vein sings,

" Self-reverence, self-knowledge and self-reliance  
These three alone lead man to sovereign power ".

If man could realize his potentiality, he would declare in great ecstasy, as some have done, " I am the monarch of all I survey; I have none to fear ".

Similarly we find in Dhammapada,

" Attā hi attano nātho, ko hi nātho paro siyā | ".  
attan'eva sudantena nātham abhati dullabham | | ".

[Self is the Lord of self; what higher Lord could there be? When a man subdues well his self he will have found a Lord very difficult to find.]

## IV

Man generally believes in or prays to God (I am not considering the cases of a few really devout and sincere religious-minded men who believe in and pray to God not for any material gain but for the realization of their own self and to elevate the mind to a sublime consciousness) not because sincerely he feels it necessary, nor spontaneously, but only for the sake of his own material gain or to bring about the downfall of his rival.

## V

An eminent writer in the true philosophic spirit observed, "There are prophets each prophesying his religion to be true and all others false; but how does he know he is right and all others false?" The question for ever remains unanswered. We have seen enough of bloodshed in the name of religion, in the name of the superiority of one's God over the others. It is said, religion is for the good of mankind, for the elevation and sublimation of the human soul to a blissful consciousness, and lastly for the salvation of mankind from the sorrows and sufferings of life. But we have seen

Crusades termed holy, we have seen sanguinary battles to subjugate the weaker by the stronger. All these are perpetrated in the name of religion. Moreover, often we find religion standing as a great barrier against the rapid progress of science and society. Jesus was crucified, Spinoza was excommunicated, Socrates and Galileo had to suffer the same lot—all in the name of and also for the sacred cause of religion. If we consult the history of the world, we will find thousands of instances where religion is found to play a reactionary role against the rapid progress of science and culture—being not only indifferent but also actively hostile.

## VI

Man is by nature a peace-loving rational animal. He wants peace—peace of mind and peace of soul. He has got enough of religion. If religion is at all necessary for man, then ethics must form its basis, not God or belief in God. We must first realize that if one is really sinful, no power on earth or heaven can make him sinless, simply by praying to it or offering homage to it. On the contrary if one is upright, honest and sincere, no power on earth can make him unhappy or dare to send him to hell on the day of final judgment.

## VII

Ethics should take the place of the Holy Bible, the Koran, the Tripitakas, etc. In Christianity there are the Ten Commandments. In Buddhism there are eight moral precepts. Similarly in other great religions also. We should first dispense with religion and try to amalgamate, systematize and universalize these ethical codes, if at all we believe that equality, fraternity and liberty should reign in the world.

We need ethical consciousness as our guide and torch of life, not religion. In fine, I appeal and pray, not to unknown, mysterious God but to my fellowmen. Let there be peace and progress on earth; may all living beings be happy!

## A Glimpse into Statistics

INDRAMOHAN CHAKRAVARTI—Fourth Year, Science

TO most of us in this College the sound of the word 'Statistics' conjures up the dim dingy ground floor of the Baker Laboratory—some people strumming computators or poring over squared papers full of tables of numbers, or a batch of students with flat files under their arms. I crave your permission to put before you the experience of my one year's desultory and interrupted study of the subject.

Statistics as an independent science is of recent origin. It comes from the Latin word '*Status*' which means *State*. In ancient Europe, Statistics meant information regarding the state, collected by government for administrative purposes. But that concept has suffered a seachange in later years, so much so that it is hard to link it up with its present-day meaning.

We first come across the seeds of Statistics in the works of Laplace and Gauss's 'Normal Law of Errors'. Since then many scientists, great and small, have carried on research on this line and the valuable results of their research have widened its scope and added to its importance. Works, valuable and scattered, there had been; but they required the genius and labour of a Karl Pearson to build them up into one whole, placed on a solid basis, and set it before the world as a science having an independent existence.

Statistics deals with numerical data obtained from "natural phenomena" whether they are human or not. The 18th and 19th centuries witnessed a series of triumphs of the so called exact sciences like Physics, Chemistry and Mathematics. In these sciences experiments were planned treating experimental materials as homogeneous units. As such every experiment was expected to yield, at least theoretically, the same result. But in the last quarter of the 19th century, side by side with those exact sciences, grew up the theory of probability (originally in connection with games of chance, gambling etc.) which conceded that results might differ in different trials even under same circumstances. This gave rise to the concept of aggregates which found application even in the so-called sciences—Physics and Chemistry—where laws were no longer exact but only statistical. The object of study was the property of the aggregates rather than the individual as in the Kinetic Theory of Gases, Quantum Theory and the like.

But Statistics found a ready application in the social sciences like Biology, Agriculture and Psychology on account of the heterogeneity of the materials with which these sciences deal. These experimental materials on account of their lack of homogeneity have so long successfully withstood all attempts at mathematical approach. Pioneering attempts of Galton followed by the monumental labour of Karl Pearson saw the young science safe through the maze of difficulties and the solid foundations of modern analytic statistics were truly laid.

Now about the subject itself, it may be defined as collection, presentation, analysis and interpretation of numerical data.

The first Stage in Statistics is collection of data. Numerical data may be obtained from published and unpublished reports such as Government Agencies, Trade Associations, Research Bureaus, Magazines, Newspapers, individual research, etc. Investigators with scheduled forms may be sent

out to collect data from desired persons in possession of the information required.

When the data has been collected it is always the look-out of a statistician to present it in a form which tells something of itself and whose broad significance may be grasped without any visible effort. If the original schedules of the investigator—say the daily allowances which you get from your parents for your tiffin—be presented to you as they are, the numbers will only make your head dizzy and you will be able to make neither head nor tail out of those abominable numbers. If instead, they are presented in a tabular form (say, in a frequency table to use a technical term), you will at once see what is the maximum amount of allowance a student gets, what is the amount which majority of students get and the like. This is what is called presentation of data.

In the analysis of data statisticians calculate various mathematical measures like averages, dispersion, etc. We have got, for instance, weekly wages of wage-earners of a factory. A statistician's endeavour will be to find the average amount of wages and what are the values which are in excess and in defect of this average value—are these values sufficiently close to the average value or very much dispersed. Sometimes it is found that two sets of statistical data, rainfall and production of rice, for instance, show a definite relation so the statistician sets himself to finding out the degree of association between them.

The most difficult and at the same time the most important part of a statistician's job is to interpret data—what are the conclusions growing out of the analysis, what do the figures tell us.

Individuals, whether human or not, possessing a particular characteristic form what is technically called a 'population' or a "universe". A group of individuals taken from this 'population' under certain conditions is called a 'sample' of this 'population'. Population may be theoretical or observed. The results of a coin tossed, for instance, will form an observed population and the 'expected' number of heads or tails will form a theoretical population. There are several theoretical populations due to Karl Pearson and Gram Charlier characterized by distinct mathematical functions. The observed data at hand are regarded as a sample from any of these populations and the statistician determines the particular population from which the observed data have come. Knowing the population, he can make important predictions.

An example perhaps will be illuminating. Suppose Dr. Rajendra Prasad, Minister-in-charge of Food and Agriculture, in his anxiety to increase the productivity of our soil, wants to import manures from foreign countries. He therefore asks the Indian Statistical Institute to tell him what manures are to be imported. Statistical Institute, therefore, designs

suitable experiment. As it is impossible to deal with every possible specimen of soil in India, the Institute divides the whole of the country into homogeneous zones. In each of these zones areas are chosen at random (choosing at random means selecting in such a way that the unit areas in the particular zone are given equal chance of being included in the sample). The results of experiments carried on these areas which are truly representative of all varieties of soil in India after proper statistical treatment enable the statisticians to inform Dr. Prasad of the requisites of Indian soil.

In Statistics, as in every other science, an advance of knowledge, *e.g.*, forecasting in Statistics and 'Determinism' in Nuclear Physics, is based upon Inductive and Deductive methods. A hypothesis is conceived—natural results from it by deductive arguments are applied to observed data. If our conclusions drawn from the hypothesis hold in the case of the observed data, the hypothesis is "not rejected".

Let us take the height distributions of the Bengali as our 'population'. If we can express this population in mathematical language, we can by deductive arguments guess the properties which may be found even in the samples of that population within certain clearly defined limits.

The other aspect is based on inductive methods. A sample is drawn from a population, following a particular procedure which gives every member of the population of being included in the sample. Such a sample is called a 'random sample'. Studying the sample we infer the characteristics of the population. Inferences are all expressed in probability language together with the error which we are liable to commit in accepting the inference about the population as true. For example, in the previous example of height distribution of Bengalis, if different samples are drawn at random, we can by studying a particular measure say the mean of each sample and predict what will be the mean height of Bengalis in general. This is arguing from sample to population. This is, to say the least, no mean achievement. On the contrary it has placed at the hands of scientific works of all descriptions a most powerful tool.

Let us suppose that a cotton mill turning out 'dhoties' of fixed widths requires the information what proportions of the total outturn will suit the people of Bengal. The Indian Statistical Institute is entrusted with the job. So the Institute takes a random sample from the people of Bengal and obtains measurement of each individual of the sample, from waist to heel. Now the statistician's endeavour will be to assign this sample of readings to a theoretical population. Knowing the form of the population, he can easily make necessary calculations and accordingly furnish the mill with the necessary information.

Statistics as a branch of science is still in the making. In advanced countries like the U.S.A., the U.S.S.R. and England, statistical methods are being used with advantage in every sphere of life. In India, we have also

got a school of eminent statisticians who have made valuable contributions to the development of the science. Though it has not found as yet a wide range of application in business, industry, agriculture and biological experiments in our country, there are reasons to believe that our countrymen are growing increasingly conscious of its utility and scope of application. It is a good augury which promises a bright future for the young free state of India.

## A Letter From U. S. A.

*Mrs. Pearl Buck wrote a series of articles in The Amrita Bazar Patrika about her country and its people. The object of those articles was to familiarize the Indian people with everyday life in America. She invited her readers to ask questions and the following letter was received by the Editor. In reply to questions put by him to her. It is hoped our readers will find the letter quite interesting as it contains information regarding many common things in America of which we know very little.—EDITOR.*

MR. SUDHINDRANATH GUPTA,  
130, Keshab Chandra Sen Street,  
Calcutta, India

4505 North Whipple Street,  
Chicago 25, Illinois, U.S.A.  
October 14, 1946

DEAR MR. GUPTA,

MRS. Pearl Buck received so much mail in response to her magazine article that she has asked some of her friends to help her answer them, myself among them. I am going to try to reply to the questions which you ask in your letter of February 18th, which was apparently forwarded about for some time before it reached me. When it did I had to put it aside, I am sorry to say, until the press of business and many engagements allowed me this moment to answer. I hope you will understand and forgive me for the long delay.

First of all, though your questions concern every-day life in America, you know, I'm sure, how deceptively simple and elusive of complete answer they are. Your fable about the frogs confirms this; and, as the fable relates: "Poor, simple, plain—these are relative terms best understood in comparison", I am going to try to tell you about the lives of the poor in America, so that you may at least in a small measure make comparisons with the lives of the poor in India.

— No, the poorest of us do not die of starvation. We sometimes die of an illness brought about by a diet which is perhaps filling but completely

lacking in body-building and sustaining quality. There are negroes and whites in our Southern states who must subsist on a daily fare so unvarying and so unhealthy that they are gradually debilitated and the bodies and powers of intelligence of the children they bear are weak and failing. These people often die of a *kind* of starvation, more slowly if less painfully, than if starved entirely.

There are people of low-income group in the United States who while they do not live in the streets, are forced to live in five or six floor tenement houses, in incredibly crowded and unsanitary conditions, where disease becomes rampant and where only ineffectual help is offered. Our shame I believe to be considerably greater than India's, for Americans have the means at hand to correct these ills.

I would like to tell you here how the majority of Americans live but there are so many vividly clear pictures of America's middle-class readily available, that I am going to refer you to a book called "Middletown" by Robert S. Lynd, or perhaps to "Babbitt" by Sinclair Lewis. These books are not new but will give you a very representative idea of the life of the average American.

You wanted to know what the initials C. I. O. stand for:—these are the initials of the Congress of Industrial Organizations, a central body composed of various industrial trade unions, with a total membership of six million. To this Congress belong unions organized along industrial as well as craft lines. It was first formed in 1935 when several unions belonging to the American Federation of Labor (A. F. of L.) became dissatisfied with its policies and broke away to begin their own parent union. Among these were the miners' union, the garment workers' union and later the automobile and steel workers' unions. The C. I. O. now competes for leadership with the older organization. It is estimated that the combined membership of both central bodies has reached fourteen million.

The letters, G. I., stand for Government Issue. They came to have their present meaning when civilians entering army service were given lists of the clothing they would need. Most of the items were stamped "Government Issue", meaning that they were furnished or would be furnished by the United States Government. The new recruit continued to discover this marking on the boxes containing his food, his reading material, all his equipment, and ultimately he applied the term to himself and his fellows.

I do not know who Swami Vivekananda is nor anything about the difficulties he encountered entering this country, but I can tell you that were an ordinary Indian to come to this country and ask for help, he would certainly receive some measure of assistance. There are immigrant and traveler aid societies which would supply him with food and shelter.

possibly secure an interpreter for him if necessary, and put him in contact with relatives or friends if he so wished.

I wish we did know more about India. Our country for over two decades after World War I, buried its head in the sands of isolation, thinking to avoid difficulties by avoiding dealings with the other nations of the world in so far as possible. We have perhaps been taught a lesson by World War II for we are presently, all of us, I think, curious and anxious to learn something of the myriad peoples of the earth. I hope we continue so. And we know much about the United Kingdom, mostly, I surmise, because we speak the same language and found each other's lands easily accessible. I feel sure you know a great many of the other reasons.

You inquire about the differences between great metropolitan papers and small local newspapers. Great metropolitan papers are those of large circulation published and distributed in such cities as New York, Chicago and San Francisco. You may have seen copies of the New York Times or the San Francisco Chronicle. Small local papers are those of perhaps 2 to 15 pages published and distributed in small towns and carrying news of interest chiefly to the inhabitants of such towns, although world and national affairs receive much attention. A good many small town dwellers do habitually subscribe to the metropolitan papers, as well as to the local. Metropolitan papers carry a much greater variety of news, cover world as well as national and city news, naturally to a far greater extent than the limited budget and circulation of a small town newspaper permit.

I can assure you that a good number of newspapers and magazines told the story of Mr. Subhas Chandra Bose and the Indian National Army, many of them in a fair and sympathetic manner; and I have read with sorrow of the firing upon of students in November, 1945 and since. I wish that Indian newspapers had a share of the freedom of expression that American newspapers have—and I wish that the American papers had still more, placed in hands which prize truth.

I know Mrs. Buck would want me to thank you for your thoughtful and enjoyable letter, and I hope this reply has given you the information you wanted.

Yours sincerely,  
ESTHER JOSEPH

# Kuruvila Zachariah<sup>1</sup>

DR. NARENDRA KRISHNA SINHA

*Department of History, Calcutta University*

**A**BOUT a quarter of a century ago I first saw Mr. Zachariah. He was then Head of the Department of History in the Presidency College. As one of his pupils in his History honours classes I naturally became closely acquainted with him. From that time until his sudden departure from Bengal in December, 1946, I was never out of touch with him. I saw him quite frequently and corresponded with him on many occasions. During the last few years I collaborated with him in the work of advising the Government of Bengal on historical records. This was, however, the only official link between us during these years.

Kuruvila Zachariah is remembered in Madras by most University men for his brilliant academic career. He was born in 1890. He passed the Matriculation Examination of the Madras University in 1906 standing first in order of merit. In the F. A. Examination of the Madras University he was second in order of merit. In the B. A. Honours Examination three years after he was first in the first class in History and first in the first class in English. As a Government of India Scholar he read in Merton College, Oxford, during the years 1912-15 and got a first in Modern History in August, 1915.

An extract from a testimonial given him by that distinguished Oxford historian, Prof. A. H. Johnson, his teacher at Merton College, would best illustrate the impression he created at Oxford:—"Not only was he placed in the first class.....the examiners considered that he was the best candidate who presented himself for examination.....the senior examiner described his work as sound, well-balanced and thoughtful..... He is a man of strong Christian principles which he carries into his life. He is, I understand, a Nestorian, one of the earliest Christian sects in the East. But there is no

<sup>1</sup>. We are grateful to Dr. Narendrakrishna Sinha (ex-alumnus) for this account of his old teacher, Mr. Kuruvila Zachariah, M.A. (Oxon.), I.E.S. (Retd.). Present-day students of Presidency College may welcome this opportunity of learning about a former professor of the College—one of those of whom the College will ever be proud. To those who read History in Presidency College between 1916 and 1930, Mr. Zachariah's culture and scholarship, his charming manners, and the beautiful English he spoke and wrote must still be memories to cherish. It was a real pleasure for them to learn last year that Mr. Zachariah had been appointed a member of the Federal Public Service Commission.

narrowness about him. This testimonial may appear flattering but I give it with confidence. He is one of the best students I have had under me during my career as a tutor for the last forty-five years." Mr. Zachariah was appointed to the Indian Educational Service when Indians had to face the full competition of Englishmen. The remarkable tribute of Arthur Johnson made the task of the selectors rather easy.

Mr. Zachariah came to Bengal in 1916 and he taught in the Presidency College and later also in the Post-graduate Department of the Calcutta University till 1930. But he was not fit for our factory methods of instruction. His general lectures were above the heads of ordinary students. He was at his best, as he himself frequently said, in the honours classes of the Presidency College. He was not a skilful popularizer, not a glib professor, nor a specialist and lonely scholar. He never attempted to transform his students into fountains of information. He tried to increase their equipment for seeking knowledge. He was never tired of teaching us the dangers of eloquence. In our tutorial classes he always ridiculed rhetoric and frequently reminded us that recollection should not take the place of thinking. He had the command of ironic phrase when he chose to use it but he chose only when he must. He did not withdraw into the lazy recesses of a sheltered occupation, serving at the minimum level like some other members of the Indian Educational Service. The student learnt from his association with his teacher that the intellectual conscience is not far removed from the moral. The atmosphere in government service—elaborate rules and regulations, frequent transfers, promotions that lead to changes in the nature of work—weakens the influence of personality on a single institution. Mr. Zachariah's departure from Bengal cannot create a sense of void in the mind of the present students of the Presidency College, because he had no share in shaping their intellectual life.

We read occasionally in those days in the Presidency College Magazine very excellent articles written by him with only his initial "K" at the end to indicate authorship. I wondered before my close acquaintance with him why any one who had such an easy flow of thought and such a culture English style should be so eager to be inconspicuous. This feeling was very natural because I had and even now have the greatest difficulty in working in this reluctant medium. I later understood that this modesty was a part of his mental make-up.

Mr. Zachariah became Principal of the Hooghly College in 1930. His stay at Chinsura deserves to be remembered for his work in connection with the centenary celebration of that College. His history of the Hooghly College published in the centenary year should be read by all students of the history of education and by all research-workers in the field of modern Indian History. The book gives much more than the title suggests. It shows the affectionate and exquisite diligence of a scholar who combine



Mr. Kuruvila Zachariah



On their way to the market-place

—Photo : SATYENDRAKUMAR DE  
*Sixth year, Geology*



Nature Study



the closest attention to minutiae with large ideas. I have not studied fully the works of Maitland or Vinogradoff. But I have some knowledge of Indian historical records. I do not know anybody who has utilized them with better historical sense and with greater capacity to interpret them. I would do well to give some extracts from his book as specimens. Referring to the educational records of the period from 1835 to 1850 when the control of education was not in the hands of professional administrators or professional politicians, he writes: "The General Committee and Council of Education let few Principals leave without placing on record a generous appreciation of their work. After 1854 the teacher is regarded as a hired mercenary without human feelings and official commendation is rarely, if ever, forthcoming. Not Principals alone but teachers and even students won praise from the Council when they deserved it. Even at this day one cannot read without emotion such speeches as those delivered by the President J. E. D. Bethune at the Krishnagar and Dacca College prize distributions in February and March, 1851..... Such a speech was never made and never could have been made after 1854. The flowers of human charity and generous praise wither in the arid clime of departmental administration." About the records of the education department between 1887 and 1906 Mr. Zachariah writes, "Materials are more abundant but there are singularly little of any individual interest..... The college is one of a number of government institutions and clothed in this prison garb all that is distinctive in its physiognomy is gradually effaced."

I do not know much about Mr. Zachariah's work as Principal of the Islamia College. On one occasion after my return from a fortnight's stay at Madras I went to see him at Islamia College. I told him that during my stay at Madras I had gone one day to Tamboram to see his old college, the Madras Christian College, in its ideal suburban surroundings. He was very glad, his eyes sparkled, and he said with enthusiasm that he hoped Islamia College would be exactly like that in future. I do not know how decisions are made in the Secretariat, but I do know that Mr. Zachariah drew up an excellent plan for the development of Islamia College into a residential institution—a plan which educational authorities might still study with advantage with regard to the development of colleges in India.

About Mr. Zachariah's work as Director of Public Instruction and later as Special Officer, Post-War Educational Planning, I do not presume to know anything. I know only of his disinterested aims, his exceptional ability, his brilliant ideas, and I feel that with his retirement this unfortunate province has lost the services of an experienced educationist of exceptional endowments.

As I think of Mr. Zachariah, this distinguished product of Madras and Oxford who served Bengal for thirty years with devotion though at times with a sense of frustration, I feel the truth of a remark made by one of the

greatest administrators in history: "The most difficult art is not to choose men but to give to the men whom one has chosen all the value that it is possible for a man to have".

## Book Review

( I )

INDIA'S STRUGGLE FOR FREEDOM—By Major-General A. C. CHATTERJEE  
Published by Chakraverty, Chatterjee & Co., Ltd., Calcutta. Price Rs. 8/8/-

Undoubtedly the most glorious chapter in the history of British India is the fight for freedom associated with the name of Netaji Subhas Chandra Bose and the Azad Hind Fauz. If greatness depends on purity of motive, magnitude of self-sacrificing effort and the loftiest reaches of idealism in conduct, then the work of Netaji stands in the highest rank among heroic achievements in the annals of the world. Mere outward success and failure are no correct measure of the real greatness of an event, which rests primarily on the quality of the inner urge and inspiration. Netaji apparently failed in what he sought to achieve; but such failures are far richer in spiritual contents, and contain greater promise for the future than a victory based on brute force and for the furtherance of an ignoble spirit of domination. Moreover Netaji did not fail; we are what we are to-day because of him. 15th August, 1947 points the way straight back to the date when Netaji assumed leadership of the I. N. A.

The thrilling account of the campaign for liberation is now made available to us in the book "India's Struggle for Freedom" written by Major-General A. C. Chatterjee, a colleague and co-worker of Netaji and a major actor in the eventful drama unfolded to us in its pages. Major-General Chatterjee's book is very fascinating study, marshalling a vast array of facts and details in an eminently lucid and presentable form. The result is a narrative of absorbing interest, which we follow with rapt attention from start to finish, with never a dull moment or a gap of monotony. We watch the fluctuating fortunes of India's army of liberation from the first inception of the movement to its splendid climax, followed by a gradual set-back and decline in which the heroic temper, the unflagging resolve never gives way, as we do the rapidly unfolding action of a drama which passes from triumph to defeat without any impairing of the high, heroic spirit. We follow fascinated the splendid response of thousands of our countrymen to the call, their all-out sacrifice, their ungrudging acceptance of privations, the flaming ardour of their patriotism, their uncontrollable impatience to come to grips with the enemy and prove their mettle, above all their exemplary sense of discipline and loyalty to their beloved chief and ask with wonder whether they are of the same stuff of which ourselves, with our petty squabbles and sordid pursuit of self-interest, are made. They reveal the true soul of India, grown conscious of itself after a long lapse of forgetfulness and striving to translate its age-long dreams into shining and resplendent action.

From the scrappy, disjointed and censored bits of news filtering down to us through newspaper reports, we had at the time but brief and broken glimpses of

the epic fight that raged in the Imphal-Manipur area in those hectic mid-summer weeks when India waited in tense suspense for the first break-through of an invading army. We had our suspicions even then that it was no foreign army that was knocking at our doors with such persistent, resounding blows, though our masters made every effort to make us believe that it was the hateful Japanese that was on the other side of the frontier. The grim tenacity of the fight, the consummate strategy, the lightning rapidity of progress, the incisive vigour of the thrusts, the variety and resourcefulness of the harassing tactics—all these pointed to a master brain at work and a motive that lay much deeper than the pursuit of a temporary tactical advantage. What we guessed afar off we now know for a certainty. We now know the story in all its heroic proportions,—its boldness of conception and vigour of execution, the feverish, all-sacrificing intensity of purpose that lay behind the drive and alas! the narrowness of the margin that thwarted its ultimate fruition. Independence through victory in the battle-field has been denied to us; and independence through negotiations has come instead. And we all feel the difference!

There is one figure that emerges from the book with the stature as of an Immortal—Netaji Subhas Chandra Bose. We realize how great he is, towering head and shoulders above his contemporaries, great beyond the adulation of admirers and the detraction of enemies, great even beyond the reach of exaggeration. Ever since the days of Shivaji and Rajsinha, India has not had the chance of witnessing heroism in action. We have had heroism in plenty, but it is heroism diluted in thought, muzzled and furtive, denied the outlet of sustained effort, making itself heard in muffled, under-ground mumbles. Subhas Chandra belongs to the direct line of heroic succession. He has had his part in the great movements of the world, rubbing shoulders with makers of history, obtaining a direct glimpse into that laboratory of Destiny where fates of countries and nations are forged and fashioned. He was not an idealistic dreamer, no mere exponent of a humanitarian or philanthropic programme which qualifies for leadership in this land of ours. A bloodless revolution, which we are so apt to idolize, is a revolution which has half achieved its purpose and is truncated in its results. It is the impact of war that is necessary to shake a nation out of its age-long slave-mentality. And in the long run and in retrospect it is not so bloodless after all—what we spare in the lump, we lose in dribs and drabs spread over a long stretch of years. Subhas Chandra did not haggle and compound over the necessary price of freedom: he offered the whole amount, subject to no rebates or reductions.

The stamp of greatness is writ large on everything he said and did. Credit for the first idea and the earliest efforts at organization in respect of the I. N. A. is certainly due to Rashbihari Bose, who must be hailed as the pioneer of the movement. But it was Subhas who lent life and soul to a languishing and disorganized effort. He raised the army from a state of atomic disintegration into a fighting machine of first-rate cohesiveness and efficiency. He roused civilian enthusiasm to an unprecedented height and brought about an all-out mobilization of effort in which thousands gave their all and pledged themselves to dedicated lives. Never before in Post-Mohammedan Indian history had such moral heights been reached and kept on a nation-wide scale. And all this was done by loving persuasion, by appeal to the best elements of human nature, unadulterated by the faintest tincture of force or coercion. All glory to a leader, who could evoke such loyalty and devotion to himself and the cause he serves! We talk glibly of miracles, but all apparent miracles are not really so, most of them betraying on close scrutiny a subtly disguised vein of calculated self-interest. What Subhas Chandra achieved was the real, the authentic miracle.

The greatness of Subhas Chandra showed itself no less in the moral than in the sphere of military and administrative organization. He vindicated the honour of his country in his uncompromising stand against Japanese attempt at domination. He firmly put his foot down on all efforts on the part of Japan to play the role of the senior partner and to indulge in a patronizing pat on the back. All the arrangements he entered into, all negotiations he concluded evince an exquisite sensitiveness on the score of national honour, a jealous guarding against the slightest encroachment on the dignity and status of his country. No cajolery, no personal flattery, no bait of dictatorship in liberated India could make him swerve an inch from his path. Wooing Japanese support and dependent largely on Japanese bounty, he never sank into the position of a suppliant and never struck a dishonourable bargain. Major-General Chatterjee's pages reveal a personality of rare grace and charm that in its exquisite combination of tenderness and strength, love and fellow-feeling for the meanest of his soldiers and the magnetic spell cast upon colleagues, is hard to parallel among the great leaders of history.

The broadcast speeches of Netaji reveal still another aspect of his many-sided greatness. They are marvels of broad statesmanship and of persuasive pleading. The homage that he pays to Mahatma Gandhi and other leaders of the Indian Congress, and the readiness with which he recognizes their services and offers to place himself at their disposal provide instances of an almost superhuman humility and self-effacement and withal a spirit of noble requital. There is no trace of bitterness for his personal humiliation, not a hint of grievance, no harbouring of rancour, not even an attempt at showing himself in the right when the Congress in the course of its negotiations came to grief. He hails Mahatmaji as the father of Indian nationalism and in accents of transparent sincerity urges upon him for a collaboration of efforts. The "Quit India" resolution of Mahatmaji awakens in him an enthusiastic appreciation bordering almost on idolatrous worship. He pleads passionately with the Congress for rejecting the Wavell negotiations and in words of prophetic insight warns it against future consequences. History records few examples of such transcendent generosity, and exalted patriotism in which self is utterly effaced before the good of the country. We are deeply grateful to Major-General Chatterjee for his full reproductions of these broadcast speeches, which in their tone and temper, their moral elevation and political insight, their fervent and stirring appeal and utter selflessness rank high among the great political utterances of the modern age.

Netaji vanishes from our sight, wrapped in impenetrable mystery, on which Major-General Chatterjee's book has not been able to shed any new light. The last words that the book has to say about him is that he started on a plane to some unknown destination without having taken any of his most trusted lieutenants into his confidence as regards his intentions. This unsolved mystery regarding his final movements deepens the gloom round the tragedy of his disappearance. Millions of his countrymen have been left speculating about his fate and they cannot settle down either to fixed hope or downright despair. At any rate Netaji has passed out of the horizons of history and nobody knows if he is to emerge again. One fondly wishes that it were only given to him to know that his great fight and unequalled sacrifice have not been all in vain!

We must conclude with a tribute of appreciation to the writer of the book for giving us an authentic, connected history of India's last struggle for freedom, and particularly for drawing a picture of our beloved Netaji that more than fully satisfies the highest ideals of leadership. Major-General Chatterjee's personal contributions to the movement are by no means negligible. He filled some of the most responsible offices in the Provisional Government of Free India and gave ungrudging

ingly of his best. One of the most pleasing features of the book is the utter want of any vein of egotism on the part of the writer. His references to himself and to his great leader are marked by an innate modesty, and a quiet, unostentatious account of the parts they were called upon to play; while in mentioning his colleagues he always speaks in terms of generous appreciation. We congratulate Major-General Chatterjee on his book, in which ease and limpidity of style and clearness of narration are the distinguishing features, and we hope that the ideal he has imbibed from his great leader will inspire him in his service to the country in a spirit of utter disinterestedness and devotion to duty.

SRIKUMAR BANERJEE

( II )

CREATURES OF CIRCUMSTANCE—By SOMERSET MAUGHAM. Published by Heinemann.

Mr. Somerset Maugham's latest collection of short stories shows the master at his usual level—the highest. His imagination has not flagged with age, nor has his hand lost any of its cunning. The sixteen stories in this volume rank with his best: they are, that is to say, on a par with his "Jane", or "The Human Element", or that terrible masterpiece "Rain". In the realm of the short story there can hardly be any higher achievement than that.

The greatest merit of Mr. Maugham's stories is that they are interesting apart from the narration. The incidents are varied and the dramatic element in them conspicuous: we must not forget that he was a very successful dramatist before he began to write short stories. Each plot is carefully constructed, the incidents being deftly woven together to form a compact whole with no loose ends. The author's experience of the world and his knowledge of men and things—including the strange and the out-of-the-way—are surprisingly wide and deep, lending to his stories the stamp of authenticity and the charm of variety. What a diverse and fascinating world do the stories in this single volume open up before us! The English countryside, the rubber-plantations of Malaya, the malaria-stricken wilds of Borneo, the boulevards of Paris, the slums of Seville and the gardens by the Guadalquivir, a tuberculosis sanatorium in Scotland, San Francisco and Florence, a German cargo-boat plying between Hamburg and Cartagena on the Columbian Coast, Algeciras, the war-torn French countryside—such are the varied backgrounds to these stories. And against these backgrounds we see enacted the drama of the lives of a strange variety of men and women. The retired English Colonel, bewildered by the revelation of the highest poetic talents in his wife and of the unsuspected tragedy of her life; the strolling actress who had hoped to settle down to a quiet domesticity with her rubber-planter husband but who discovered, when it was too late, that there was no escape save through death from the hell of her life with a man whom she had grown to fear and hate with her whole soul; the French business magnate who cheerfully acquiesced in the marriage of his shop-girl mistress with the commercial traveller because he thought it would be much more fitting to his position that his mistress should be not just a little mannequin in a dressmaker's shop but a respectable married woman; the terrible woman in a Seville slum whose passionate love for her handsome son prompted the strange jealousy which led her to murder her son's lover; the inmates of a tuberculosis sanatorium in Scotland with their pathetic ambitions and bickerings and loves, with death waiting for them round the corner;

the sober matron of fifty happily married to a teacher in one of the smaller universities in America who, in her radiant youth, had played havoc with the lives of an Italian nobleman and his son in Florence: these are some of the characters that come to life in these pages so vividly that they seem to be persons we have actually met and known.

I have already said that the stories are all excellent, but of them two have impressed me most: "The Unconquered" for its extraordinary power in depicting a poignant tragedy, and "A Winter Cruise" for its humour, a quality which readers have usually missed in Maugham and which he has himself confessed he lacks. The first story is of a young French girl living on a farm a few miles from Soissons who has been ravished by a German soldier during the occupation and who, to her infinite shame and loathing, finds herself with child. The German—a good-looking and rather likeable youth, by the way—comes often from the town where he is stationed to the farm where Annette lives with her parents whom he has won over by presents of precious food; and though she remains coldly aloof and bitter in her hatred for him, he falls passionately in love with her when, in an unforgettable scene, she reveals her condition to him. He offers to marry her and, believing that the German occupation would continue for ever, promises to settle down in the farm with her family, and help in every way to make her happy. The parents are agreeable and try to reason with Annette, but she remains unconquered to the last, for when her child comes she kills it, lest she be conquered by attachment to it and, through it, to its father. A more moving story it is difficult to conceive, or one that more effectively refutes the oft-heard criticism of Maugham as a heartless cynic pitilessly indifferent towards the characters he creates. The other story which I have selected for special mention—"A Winter Cruise"—is a delightfully humorous story, such as one would hardly expect from the pen of Maugham. It is the story of an English spinster of uncertain age who had gone out on a cruise in a German cargo-boat. She was a crashing bore, and would miss no opportunity to inflict her inane conversation on the captain, the doctor and the crew, till a point was reached when they felt they had come to the limit of human endurance. A conference was held to devise ways and means to prevent her from spoiling the Sylvester Abend—New Year's Eve—which is an occasion that means a great deal to a German and to which they had all been looking forward. The doctor suggested a plan: she should have a lover. "Her inordinate loquacity", he said, "that passion for information, the innumerable questions she asks, her prosiness, the way she goes on and on—it is all a sign of her clamouring virginity. A lover would bring her peace." After careful consideration the young and handsome radio-operator was selected to fill the role. His objections were ruled, he was primed with helpful advice and instructed to act naturally. The expected happened, Miss Reid became a different and a subdued person and, for the rest of the voyage all was quiet on board. But the reaction of Miss Reid's change on themselves was something that neither the captain nor the sagacious doctor had reckoned with. She was admittedly a good old soul, and it somehow made them feel highly uncomfortable to think that they had played a trick on her. This uneasy conscience pricked them into vying with each other to show her consideration in everything till she got down at Plymouth, happy, though a little perplexed. Miss Reid's conversation, the hatching of the plot to silence her, and the unexpected effect of her change on the conspirators—are all described with delicious humour.

It is the present reviewer's conviction that Somerset Maugham is one of the great short-story writers of the world. Experience, observation and imagination work together in him to produce the most fascinating patterns of events. His stories, as he has often said, have a beginning, a middle and an end. He does not believe in beginning just anywhere and with anything and trusting to luck or inspiration to see him through. In his youth he had carefully studied Maupassant and had learnt

therefore, the value of discipline in the selection and careful ordering of facts, and of precision and clarity in narrating them. He admires Chekov for his gifts, but he avoids the methods Chekov followed. Chekov, more often than not, had no story to tell. His anecdotes, stripped of their trimmings, are insignificant and sometimes inane; whereas Maugham by nature and nurture is, above all, a story-teller. His other great merit is his power to individualize his characters. He seems to be frighteningly interested in them as persons. They are not, as in Chekov, strange, groping ectoplasms that melt into each other, but distinct, and very much alive.

The force and precision of his style have elicited admiration even in votaries of other gods. His prose is a model of clarity, vigour and grace, which it is exhilarating to read after the looseness and obscurity of many modern experiments in technique. The simplicity and directness of his narration proceed from his absorbing interest in his theme. He is not interested in experiments in technique. As he puts it himself: "The artist is absorbed by his technique when his theme is of no pressing interest to him. When he is obsessed by his topic he has not much time to think of the artfulness of his presentation."

It is difficult even for Mr. Maugham to add to his already great reputation as a story-teller, but "Creatures of Circumstance" will certainly not detract one whit from it.

SOMNATH MAITRA

( III )

SARAT CHANDRA: MAN AND ARTIST—By S. C. SEN GUPTA. Published by Saraswaty Library, College Street Market, Calcutta. Price Rs. 5/-.

The hours of study devoted to 'Sarat Chandra: Man and Artist' by Dr. S. C. Sen Gupta were spent both agreeably and profitably. A companion volume to the author's Bengali work on Saratchandra which appeared sometime ago and at once claimed attention, the present work makes delightful and stimulating reading, carrying its reader smoothly through its 127 pages, written in fascinating and felicitous English. As a distinguished student and Professor of English literature, as an Indian interpreter of George Bernard Shaw, and as a literary critic who is read and quoted extensively by our students of literature, Dr. Sen Gupta naturally rouses great expectations when he speaks—expectations which, to a large extent, have been fulfilled in the present neatly written monograph. Those who are widely and deeply read in Saratchandra and those whose ideas on Saratchandra are based more upon a conventional regard or disregard than upon a close first-hand acquaintance with all his works will be equally benefited by this work and roused to active and wholesome musings and searchings of value. The masterly analysis of Saratchandra's short stories and novels contained in the present volume has really been very helpful, refreshing and illuminating. One thing we feel, however, should be noted while recording our appreciation of Dr. Sen Gupta's work. That much of the life-history of Saratchandra which has been public knowledge by now has been utilized very cleverly in this work for the purpose of interpreting his literature, some of the well-known heroes and heroines of the novelist having been traced back to their originals in life. But an over-emphasis laid on Saratchandra's comparatively uneventful life

for the understanding of his literature and the interpretation of his philosophy of life, if he has any, is likely to be disappointing and misleading, sometimes. One more point. The foundations on which has been laid the greatness of Saratchandra as a humanist and literary artist are perhaps deeper than his powers and achievements as a clever analyst of forbidden feminine love, as the learned author of the present work is himself very well aware. With these few words we commend to the reading public this highly instructive and entertaining volume from the distinguished literary critic of our days.

JANARDAN CHAK

## Miscellaneous

### FAREWELL TO DR. SRIKUMAR BANERJEE

A LARGE and distinguished gathering of present and past members of Presidency College met in its Physics Theatre on January, 1947, to bid farewell to Dr. Srikumar Banerjee, till lately Head of the English Department of the College, and now Ramtanu Lahiri Professor of Bengali, Calcutta University. The feeling that Dr. Banerjee's departure marked the end of an epoch in the history of the College lent an unusual solemnity to the occasion. The proceedings started with 'Mangalcharanam' by Prof. Gaurinath Shastri and a song by girl students of the College. The Hon'ble Mr. Justice Phanibhusan Chakravarti, an old pupil of Dr. Banerjee, presided. High tributes to Dr. Banerjee's scholarship, his critical acumen, his literary contributions, his inspiring teaching of English poetry and his many-sided accomplishments were paid by the President, Mr. W. C. Wordsworth, Mr. S. N. Guha Roy, I.C.S., Prof. P. K. Guha and Prof. Hirendranath Mukherji on behalf of ex-members of the College; by Dr. M. Q. Khuda and Prof. S. N. Maitra on behalf of the staff; and by Mr. Sudhindranath Gupta on behalf of present students of the College. Dr. Banerjee made a fitting reply in course of which he deprecated the growing tendency among students to judge studies purely by their utilitarian value and warmly supported the remark made by Mr. Wordsworth that English was no longer an alien tongue but one of the Indian vernaculars. A farewell address and a set of Bengali books were presented to Dr. Banerjee as a token of their esteem and regard by the staff and students of the College.

Again the Post-Graduate and Honours students of English of the College met Dr. Banerjee on February 15, 1947 to pay their homage to him on the occasion of his departure. The meeting was carried on in a homely atmosphere, only the students concerned and the professors of the English Department attending. An address, embroidered on silk, was presented to Dr. Banerjee. Two songs of Rabindranath befitting the spirit of the occasion were sung, and there were light refreshments. In course of his reply, which he made in Bengali, the venerable professor recounted the ideal relation amongst professors and students of this College in the old days and said that just as those professors inspired the students, the students were devoted to them. He advised the students not to dissipate their energies in frivolous pursuits and never to forget the principal avocation of their student-life. Dr. Banerjee ended by saying that he had learnt as much from the students of this College as the students said they had learnt from him and thus the relationship had been one of reciprocal gain. A photograph, taken after the meeting, appears elsewhere.

The copy of the two addresses is given below.

( I )

To

PROFESSOR SRIKUMAR BANERJEE, M.A., B.L., PH.D.,  
*Until recently, Head of the Department of English,*  
*Presidency College, Calcutta*  
*At Present, Head of the Department of Bengali,*  
*Calcutta University, Calcutta*

SIR,

On the occasion of your departure from our College after a long and distinguished period of service, we offer you our sincere tribute of love and esteem.

Sir, your great reputation as a teacher and a scholar has reached to the ends of this Province and beyond. For long it has drawn to this College from distant pupils whose eager expectations have been more than fulfilled. In the years to come we shall remember with feelings of pride and pleasure that we were students of Presidency College when you were teaching here—a privilege which those who come after us will, alas, not enjoy. We shall recall the delight of listening to you as you revealed the riches of English poetry and imparted to us a perception of values in literature, and an appreciation of the beauty of words. Our hearts are heavy at the thought that you will teach us no more, and that a glory has departed from this College that will not soon return.

Sir, you have left this College only to assume higher responsibilities. The sadness of parting is somewhat lightened for us at the thought that all the powers of your mind, and your unflagging enthusiasm for work, will now be turned from the teaching of an alien tongue and a foreign literature to the great task of encouraging and directing the study of our own glorious language and literature in our noblest temple of learning.

As we regretfully bid you farewell, Sir, we pray for your long life, and continued health and peace of mind.

CALCUTTA,  
January 11, 1947

Your grateful and admiring pupils  
of  
PRESIDENCY COLLEGE, CALCUTTA

To

( II )

PROFESSOR SRIKUMAR BANERJEE, M.A., B.L., PH.D.,  
*On his retirement as Head of the Department of English,*  
*Presidency College, Calcutta*

SIR,

This is a sad day. We assemble here to bid you farewell. It is both our privilege and our misfortune. Privilege, because, as the last batch of students who



Row I (Seated, L. to R.) : B. N. Ghosh, N. M. Majumdar, Prof. S. K. Indra, Prof. S. N. Maitra, Prof. S. C. Sengupta, Prof. T. P. Mukherji, Prof. T. N. Sen, A. Dutt, S. Gupta.

Row II (Standing, L. to R.) : R. N. Chakrabarti, A. Chatterji, S. K. Das, D. Mustaphi, B. Bose, J. Bhattacharya, R. Sen, R. Chakrabarti, G. D. Mukherji, C. Poddar, S. K. Basuroy, B. N. Mandal, M. Sengupta.

Row III (Standing, L. to R.) : S. Sen, M. Chatterji, H. Hossian, K. Bose, R. Chaudhuri, B. Banerji, S. Bhattacharya.

Row IV (Standing, L. to R.) : G. P. Ghosh, N. S. Thapa, Mahabub-uddin, K. Poddar, C. Kaviraj, N. Shome, R. Roy.



Row I (Standing, L. to R.): Dwarkanath Mitra, Tarit Bakshi, Narendra N. Sircar, Prafulla Dutt, Dakhnina Ranjan Ghosh, Jnan Saran Chakravarti.

Row II (Sitting, L. to R.): Charu Dutt, Dwijendranath Gupta, C. C. Ghosh, P. C. Mitter, Surendranath Mookerjee.

Row III (Sitting on floor, L. to R.): Bhupendranath Mitra, Brajen Bose, B. L. Mitra.

[ See the last page

had the enviable opportunity of studying at your feet, we were not denied that unique experience. Misfortune, because it fell on us rather than those who should follow us to witness the snapping of an association of more than thirty years.

It never occurred to us that such a day would or might come. You have been with Presidency College for so long a time that we would never think of you as something apart from it. To us you always seemed an inseparable part of it, a necessary element in its cultural structure, a formative influence on its admirable tradition. To us you were always associated with that brilliant series of luminaries, with professors like Derozio, Richardson, Tawney, Mann, Percival, James, Manomohan Ghosh, Prafulla Chandra Ghosh and Rabindranarayan Ghosh—men who made Presidency College what it is. It is our pride that we knew intimately at least one of them; in fact, the last of the giants. It has been as we said, a unique experience, something we shall always be glad and grateful to look back to.

Sir, as we part from you, we remember, with shame, how unworthy we have been of you, and, with gratitude, the charity with which you treated our numerous failings.

We beg to remain,  
Sir,

Presidency College,  
February 15, 1947.  
CALCUTTA

Ever yours indebtedly,  
HONOURS & POST-GRADUATE STUDENTS  
OF ENGLISH LITERATURE,  
Presidency College

#### ACKNOWLEDGEMENT

We are grateful to Mr. Rabindrachandra Ghosh, Barrister-at-Law (alumnus 1915-19) for the gift of two pictures of great interest, prepared from two old photographs in his possession and mounted and framed at his own expense. Both the pictures have been hung up in the Arts Library Hall. One of them shows a group, a particularly brilliant one, of Presidency College alumni of the year 1894. The group includes the following:—Dwarkanath Mitra (afterwards Judge, Calcutta High Court); Taritkanti Bakshi (afterwards Principal in the Indian Educational Service, College of Science, Nagpur); Nripendranath Sarkar (afterwards Knight, Advocate-General: Calcutta High Court, and Law Member with the Government of India); Prafullachandra Datta (afterwards Judge, Small Causes' Court, Calcutta); Dakshiranjan Ghosh (afterwards, of the Bengal Civil Service); Jnansaran Chakravarti (afterwards Dewan Bahadur and Accountant-General, U. P.); Charuchandra Datta (afterwards District and Sessions Judge, Bombay); Dwijendranath Gooptu (afterwards a doctor); Charuchandra Ghose (the donor's father; afterwards Knight and Judge, sometime Acting Chief Justice, Calcutta High Court); Pravaschandra Mitra (afterwards Knight and Member of the Executive Council, Bengal); Surendranath Mukherji (afterwards Vakil, Alipore Court); Bhupendranath Mitra (afterwards Knight, Member of the Viceroy's Executive Council, and High Commissioner for India in the U. K.); Brajendralal Basu (afterwards Vakil at Ranchi); Brajendralal Mitra (afterwards Knight, Law Member with the Government of India, Advocate-General: Federal Court, Dewan: Baroda State, and, lately, officiating Governor of Bengal). This picture, incidentally, throws interesting sidelight on student-fashions in dress of

those days.<sup>1</sup> The other picture shows the same group nine years later in 1903, barring four absentees, *viz.*, Taritkanti Baksi, Brajendralal Basu, Dwijendranath Gooptu, and Brajendralal Mitra (then away in England for higher studies). In 1903, Dwarkanath Mitra, Prafullachandra Datta, Charuchandra Ghosh, Pravaschandra Mitra and Surendranath Mukherji were practising lawyers at different places; Nripendranath Sarkar was a Munsif at Barasat; Dakshinaranjan Ghosh, a Deputy Magistrate at Howrah; Charuchandra Datta, a member of the Indian Civil Service; Bhupendranath Mitra, an assistant in the Accounts Department, Government of India; and Jhansaran Chakravarti, an Enrolled Officer (he had come out first in the Indian Audit and Accounts Examination in 1898).

---

## OUR CONTEMPORARIES

We acknowledge with thanks the receipt of the following periodicals since January, 1947:—

1. Journal of the Benares Hindu University
2. Allahabad University Magazine
3. The Beacon (Government College Magazine, Lyallpur)
4. The Presidencian (Madras Presidency College Magazine)
5. The Ravi (Government College Magazine, Lahore)
6. The Dyal Singh College Magazine, Lahore
7. The Union Magazine; D. A. V. College, Lahore
8. The Murray College Magazine, Sialkot
9. The Meerut College Magazine
10. St. Xavier's College Magazine, Calcutta
11. The Scottish Church College Magazine, Calcutta
12. The Ashutosh College Magazine, Calcutta
13. City College Magazine, Calcutta
14. Vidyasagar College Magazine, Calcutta
15. The Bangabasi College Magazine, Calcutta
16. St. Paul's College Magazine, Calcutta
17. Fazlul Haq Muslim Hall Annual, Dacca
18. Serampore College Students' Chronicle
19. *Nirnaya* (Bengali)
20. *Banglar Katha* (Bengali)

---

<sup>1</sup> This picture is published elsewhere.

## PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

### Editors :

1914-15 PRAMATHA NATH BANERJEE, B. A.  
1915-16 MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B. A.  
1916-17 MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B. A.  
1917-18 SAROJ KUMAR DAS, B. A.  
1918-19 AMIYA KUMAR SEN, B.A.  
1919-20 MAHMOOD HASSAN, B. A.  
1920-21 PHIROZE E. DUSTOOR, B. A.  
1921-22 SYAMA PRASAD MOOKERJEE, B. A.  
1921-22 BRAJAKANTÁ GUHA, B. A.  
1922-23 UMA PRASAD MOOKERJEE  
1923-24 SUBODH CHANDRA SEN GUPTA  
1924-25 SUBODH CHANDRA SEN GUPTA, B. A.  
1925-26 ASIT KRISHNA MUKHERJEE, B. A.  
1926-27 HUMAYUN Z. A. KABIR, B. A.  
1927-28 HIRENDRA NATH MUKHERJEE, B.A.  
1928-29 SUNIT KUMAR INDRA, B. A.  
1929-30 TARAKNATH SEN, B. A.  
1930-31 BHABATOSH DATTA, B. A.  
1931-32 AJIT NATH ROY, B. A.  
1932-33 SACHINDRA KUMAR MAJUMDAR, B. A.  
1933-34 NIKHILNATH CHAKRAVARTY, B. A.  
1934-35 ARDHENDU BAKSI, B. A.  
1935-36 KALIDAS LAHIRI, B. A.  
1936-37 ASOK MITRA, B. A.  
1937-38 BIMAL CHANDRA SINHA, B. A.  
1938-39 PRATAP CHANDRA SEN, B. A.  
1938-39 NIRMAL CHANDRA SEN GUPTA, B. A.  
1939-40 A. Q. M. MAHIUDDIN, B. A.  
1940-41 NANILAL BANERJEE, B. A.  
1941-42 ARUN BANERJEE, B. A.  
1942-47 No Publication Due to Govt. Circular Regarding  
Paper Economy  
1947-48 SUDHINDRANATH GUPTA, B. A.

093.1  
08

## প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

পৌর, ১৩৫৫ :: ত্রিশ বর্ষ :: জানুয়ারি, ১৯৪৯

স্বীকৃত্যাবস্থার সেন কর্তৃক সম্পাদিত

| শুটী                                                | পৃষ্ঠা |
|-----------------------------------------------------|--------|
| গুরুকামনা                                           | ১      |
| সম্পাদকীয়                                          | ২      |
| কলেজ অমংগ                                           | ৫      |
| মহাজ্ঞা গার্জী                                      | ৯      |
| পুজুরী চারণ কবি বিজেন্স্লাল                         | ১৩     |
| ইংরেজি শিক্ষা                                       | ২১     |
| ভারতের কবি-মানসের প্রতিভূত ও ব্যাখ্যাতা রবীন্দ্রনাথ | ২৮     |
| ভারতের মুক্তি-সাধনায় প্রেসিডেন্সি কলেজের অবদান     | ৩৬     |
| "হে তৈরব, হে রঞ্জ বৈশাখ"                            | ৪২     |
| অস্ত টাদের পথে                                      | ৪৩     |
| পাগল                                                | ৪৮     |
| বাঙ্লার শিশুসাহিত্য                                 | ৫৪     |
| চলিক্ষু মৃহুত্ত'                                    | ৫৭     |
| চোর পথে                                             | ৫৮     |
| কলতান                                               | ৫৯     |
| তিরিশে জানুয়ারি                                    | ৬১     |
| পুস্তক পরিচয়                                       | ৬২     |
| আমাদের কথা                                          | ৬৩     |
| <br>GREETINGS                                       | ১      |
| READING HISTORY                                     | ২      |
| PROFESSOR F. J. ROWE                                | ৪      |
| SOME ASPECTS OF THE PHILOSOPHY OF MAHATMA GANDHI    | ১০     |
| THE ATOM BOMB                                       | ১৯     |
| PAHARPUR AND ITS REMAINS                            | ২৩     |
| DUSK AND DAWN                                       | ২৯     |
| IN MEMORIAM ●                                       | ৩০     |
| PROFESSOR PRAPULLA CHANDRA GHOSH                    | ৩৩     |
| ADDRESS                                             | ৩৮     |
| BOOK REVIEWS                                        | ৪১     |
| MISCELLANEOUS                                       | ৪৭     |

## চিত্র-সূচী

‘এলো মহাজনের লগ্ন…’, বাসবিহারী ঘোষ, আনন্দমোহন বসু, রামানন্দ চট্টোপাধ্যায়, সত্যানন্দ বসু, শ্রীযুক্ত সতীশচন্দ্র দাশগুপ্ত, রমেশচন্দ্র দত্ত, শ্রদ্ধিন্দু দাশগুপ্ত, মৃত্যুঞ্জয় বন্দ্যোপাধ্যায়, নর্মদা প্রপাত, একাকী, কেরাব পথে।

Mahatma and the Poet  
Remains at Paharpur  
Victoria Memorial  
Professor P. C. Ghosh  
College Union Council, 1947-48  
Festival Cricket Match, 1948

## বিভাগান

প্রতি সংখ্যার জন্য চাঁদার হার :—

ভারতের মধ্যে ( ডাকমাশুল সহ )

২।।০ টাকা

প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রদের জন্য—

১।।০ ”

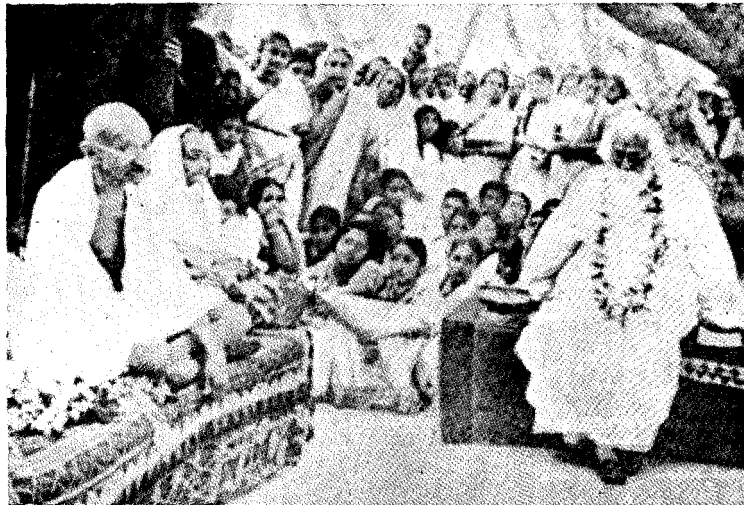
ভারতের বাহিনী

৪ শিলিং

প্রেসিডেন্সি কলেজের কর্তৃতান ও প্রান্তন ছাত্র, অধ্যাপক বা কলেজ-সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিবর্গের কাছ থেকে রচনা আহ্বান করা হচ্ছে সামরে। সাধারণের কোর্টুহলোদীপক হস্যগ্রাহী রচনাবলী এবং এই কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয় সম্পর্কিত পত্রাদি এই পত্রিকায় প্রকাশিত হবে। উপর্যুক্ত ডাক-টিকিট-যুক্ত শিরোনামা-লিখিত লেপাফা সংগে না পাঠালে অমনোনীত রচনা কেবল দেওয়া হয় না।

রচনা কাগজের একপিঠে লিখে সম্পাদকের নামে পাঠাতে হবে। রচনার সংগে লেখকের পুরো নাম ও ঠিকানা পাঠাতে হবে।

পত্রিকা সংক্রান্ত অঙ্গসমূহ বিষয়ে অকাশনা বিভাগের সম্পাদকের সংগে পত্রালাপ চলবে।



Mahatma and the Poet

Dear Dr. Lush

That you could think of my school as the right and the likely place where your Phoenix boys could take shelter when they are in India has given me real pleasure - and that pleasure has been greatly enhanced when I saw those dear boys in that place. We all feel that their influence will be of great value to our

boys and I hope that they in their turn will gain something which will make their stay in Shanti Niketan fruitful. I write this letter to thank you for allowing your boys to become our boys as well and thus form a living link in the sadhana of both of our lines.

Very sincerely yours  
Rabindranath Tagore,



‘এলো! মহাজন্মের লগ্ন.....’

[ শিল্পীঃ বীরেশ্বর বন্দোপাধ্যায়—ভূতীয় বর্ষ, আটস

# প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকা

পৌষ, ১৩৫৫ ৰং ত্রিংশ বৰ্ষ ৰং জানুয়ারি, ১৯৪৯

## শুভকামনা

আজ্ঞাতির্য ঘোষ

স্বাধীনতা লাভের পর প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকার দ্বিতীয় সংখ্যা  
প্রকাশিত হইতেছে। ইহার মুখ্যবন্ধুরূপে একটি কথা বলিতে ইচ্ছা করি।

স্বাধীনতা লাভের সঙ্গে সঙ্গে আমাদের ব্যক্তিগত ও সামাজিক দায়িত্বের  
রূপ পরিবর্তিত হইয়াছে এবং উহার গুরুত্ব ও গভীরতা বহুগুণে বৃদ্ধি পাইয়াছে।

যে দেশকে আগুন পাইয়াছি, তাহাকে ক্যামনে বাক্যে ভালবাসিতে  
হইবে। আমরা পিতামাতাকে যেমন ভালবাসি, আতাভগিনীকে যেমন  
ভালবাসি, প্রীপুত্রক্ষ্যাকে যেমন ভালবাসি, তেমনি করিয়া দেশকে, দেশের  
ভূমকে, দেশের সংস্কৃতিকে ভালবাসিতে হইবে। ইহার পশ্চাতে কোন  
মৃক্ষ বা স্থূল ঘূঁঢ়ি নাই। ঘূঁঢ়িবারা ভালবাসা যায় না।

ব্যক্তিগত ও সামাজিক জীবনে উচ্চতম আদর্শের প্রতিষ্ঠা করিতে  
হইবে। কর্মসাধনার পাঠ্য হইবে স্বদৃঢ় চরিত, বলিষ্ঠ কল্পনা, অদ্য উৎসাহ  
ও অবিচলিত শ্যায়নিষ্ঠা। বহুগুস্থিত যে দাসত্ব-বিষ আমাদের মুক্ত্যুক্তকে,  
সামাজিক কল্যাণবুদ্ধিকে, নৈতিক আদর্শবাদকে জড় ও পদ্ধ করিয়া রাখিয়াছে,  
তাহা হইতে সম্পূর্ণ মুক্ত হইতে হইবে। অন্তরে ও বাহিরে সর্বতোভাবে  
শুচি হইতে হইবে।

এই আদর্শ, এই কল্পনা, এই সাধনা আমার পরম মেহাস্পদ ছাত্র ও  
ছাত্রীগণের মনে সঞ্চীবিত হউক, ইহাই আমার একান্ত আশা ও কামনা।

## সম্পাদকীয়

### নতুন দৃষ্টিভঙ্গী

বহুদিন পরে ভারতবর্ষ আজ স্বাধীন হয়েছে। তার ইতিহাসে এক নতুন অধ্যায় আরম্ভ হতে চলেছে। তাঁবেদোবির পালা। আজ শেষ, এবার থেকে সে তার নিজস্ব চিন্তাধারা অনুযায়ী কাজ করে যেতে পারবে। জীবনের নানা ক্ষেত্রে তার প্রতিভাব উপরুক্ত স্মৃত এখন হবে অব্যাহত। নিজের পথ নিজে করে নেওয়াতে আছে আমন্দ ও তৃষ্ণ; কিন্তু সে পথ বড় বন্ধুর। মানুষ ভবিষ্যৎক্রিয়া নয়, সামনের পথের নিশানা তার জানা নেই। পথপ্রদর্শক কেউ নেই। তাকে একান্তভাবে নির্ভর করতে হবে নিজের উপর। যে সিদ্ধান্তে উপনীত হয়ে সে এগিয়ে চলবে তার উপর নির্ভর করছে অগণ্য নবনায়ীর স্থথত্বে। দেশের নেতৃত্বানীয় ব্যক্তিরা এই গুরুদায়িত্বে ভার আজ গ্রহণ করেছেন। দুর্জয় সাহস ও কর্তৃত ব্রত নিয়ে তাঁরা এই পথ দেখানোর কাজে অগ্রণী হয়েছেন। কিন্তু জনসাধারণের সক্রিয় সহযোগিতা না পেলে তাঁদের সকল প্রয়াসই হবে ব্যর্থ। যে জনসমর্থন তাঁদের পথ চলার ছন্দে আনবে নতুন প্রাণ, তাকে পেতে হলে তাঁদের নতুন দৃষ্টিভঙ্গী নিয়ে কাজ করতে হবে।

একথা কেউ আজ অস্বীকার করবেন না যে বর্তমানে আমাদের খ্বাই দুর্বল ও সংকটপূর্ণ সময়ের মধ্য দিয়ে যেতে হচ্ছে। আজ পৃথিবীর সর্বত্রই অর্থনৈতিক সমস্যা লোকের প্রাণশক্তিকে রাহুর মতন ধীরে ধীরে গ্রাস করতে উত্তৃত হয়েছে। সামাজিক ভাত্তাকাপড়ের জগ্ত, মাথা গুঁজবার মতন একটু আশ্রয়ে জগ্ত আমরা। আজ এতই চিন্তিত যে অগ্র সব বিষয়ে আমরা উদাসীন। দিনের পর দিন অভাব অন্টনের সংগে যুক্তে আমরা ক্লান্ত; যে স্বাধীনতা যান্ত্যের মতন বাঁচবার পথ নির্দেশ করে দিতে পারে না, সে স্বাধীনতা জনসাধারণের কাছে অর্থহীন, সুন্দর সুন্দর কথার ইল্লজাল মাত্র। দীর্ঘয়েয়াদি পরিবর্মনা বাস্তবে কল্পায়িত হওয়া পর্যন্ত অপেক্ষা করতে তাঁরা প্রস্তুত নয়। স্বাধীনতার সম্যক রসোঁপলক্ষি করতে তাঁরা আজ অপারাগ।

অর্থনৈতিক সমস্যার পরেই ওঠে আদর্শ সংকটের কথা। বৈজ্ঞানিকেরা আমাদের মনোজগতের অনেক কুকু দুর্বার আজ উন্মুক্ত করেছেন। আবহমানকালের ভাবধারা এতদিন আমরা বিনাপ্রয়ে গ্রহণ করে এসেছি। কিন্তু আজ আমরা প্রতি পদে তাঁকে যুদ্ধ ও যুক্তিকের কষ্টপাথের যাচাই করে নেবার জগ্ত ব্যগ্র। অতীতের জীবনাদর্শ, অতীতের দর্শন-আজ আমাদের আর উদ্বৃক্ত করতে পারে না। যে নৈতিক ভিত্তির উপর আমাদের সমাজব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত ছিল: তা আজ গেছে শিথিল হয়ে। কিন্তু তাঁর স্থান

নিতে পারে, নতুন যুগের, নতুন পারিপার্শ্বিকের উপযোগী এমন কোন জীবনাদর্শ এখনও গড়ে উঠে নি। এর ফলে অনিশ্চয়তা আমাদের কর্মশক্তিকে পদে পদে ব্যাহত করেছে। প্রত্যেকের ভেতর যে সহজনীশক্তি আছে তার স্বাভাবিক স্ফূরণ না হলে যে ব্যর্থতা আসে মনের পক্ষে তা অত্যন্ত ক্ষতিকর। মানুষ তখন হয়ে উঠে নিরঞ্জন, অবিশ্বাস ও নিরাশার সৃষ্টি প্রতীক।

এই ব্যর্থতাকে এড়িয়ে যেতে হলে জনসাধারণের দৃষ্টিকোণ সম্প্রসারিত করতে হবে। যান্ত্রনায়কদের আমাদের মন সেইভাবে গড়ে তুলতে হবে যাতে জীবনের অসম্পূর্ণতার বিচলিত না হয়ে আমরা জীবনকে সহজভাবে গ্ৰহণ করতে শিথি। এই গঠনযূক কাৰ্যের বিস্তৃত ক্ষেত্ৰে গড়ে রয়েছে শিক্ষাব্যবস্থার মধ্যে। জীবনের প্রারম্ভে মানুষের মনের যে স্বাভাবিক ঔদ্যোগ্য থাকে তার স্বীয়োগ যদি ঠিকমত নেওয়া যায় তাহলে শিক্ষাদানের কাজ অনেক সহজ হয়ে আসে। কিন্তু তার জন্য চাই প্ৰচলিত শিক্ষাব্যবস্থার আনন্দ পৱিতৰণ।

প্রত্যেক শিক্ষাব্যবস্থার হাঁটি দিক আছে। একটি তার দার্শনিক ভিত্তি, অগ্রটি তার শার্কৰী পরিকল্পনা অথবা কাঠামো। বৰ্তমান শিক্ষাবস্থা বৈদেশিক রাজশক্তির ধ্রুবোজন অনুযায়ী গড়ে উঠেছে। বাণিজ্যের সম্প্রসারণের জন্য ইংৰাজ এক বিশেষ কেৱানী-শেঁগী গড়ে তুলেছিল। তার পিছনে কোন দার্শনিক ভিত্তির নাম গন্ধও ছিল না, আৰ তাৰ কাঠামো ছিল অসংলগ্ন ও নড়বড়ে। তাৰ পৰে অবশ্য যখন ভাৱতবাসী নিজেদেৱ দুৰ্শা সম্পৰ্কে ধীৱে ধীৱে সচেতন হয়ে উঠল, বিশিষ্ট শিক্ষাব্রতীৱা যখন কতকগুলি অত্যাৰণ্যক পৱিতৰণেৱ প্ৰয়োজনীয়তা উপলব্ধি কৱলেন, তখন কিছু কিছু উন্নতি পৱিলক্ষিত হল। ইংৰাজ শাসনেৱ প্ৰথম যুগেৱ সংগো বৰ্তমানেৱ তুলনা কৱলেই সেটা ধৰা পড়বে। জগতেৱ জ্ঞানভাণ্ডারে ভাৱতীয়দেৱ দান আজ নেহাঁ উপেক্ষণীয় নহয়। সাহিত্য, কলা, বিজ্ঞান—প্রত্যেকটি বিভাগ সমৃদ্ধিশালী কৱে তুলতে তাৱা সাহায্য কৱেছে।

কিন্তু আসৰ যে অভাৱ সেটা আজও যেটানো হয় নি। ইংৰাজ ভাৱত ছেড়ে চলে গেছে, যে শিক্ষাব্যবস্থা সে চালু কৱেছিল তাকে জিইয়ে রাখাৰ আজ আৱ কোন মানে হয় না। শিক্ষাৰ দার্শনিক ভিত্তিৰ প্ৰতি উদাসীন থেকে যদি পুঁথিগত বিদ্যা, অৰ্থাৎ তাৰ বাইৱেৰ ঝুঁপটোৱ দিকে নজৰ দেওয়া হয় বেশী, তাহলে শিক্ষাদানেৱ প্ৰকৃত উদ্দেশ্যই যাবে ব্যৰ্থ হয়ে।

বিশিষ্ট ইংৰাজ শিক্ষাব্রতী জন্ম সার্জেন্ট মহোদয় এই সত্যটি অহুভুক কৱে, পারিপার্শ্বিকেৱ প্ৰতি সতৰ্ক দৃষ্টি রেখে একটি পৱিকল্পনা তৈৰী কৱেছিলেন। এতে কতকগুলি স্বনূৰপ্রসাৰী পৱিতৰণেৱ স্বচনা কৱা হয়েছিল। এই কাৰ্যে তিনি প্ৰধানতঃ গান্ধীজীৰ 'নৰী তালিমেৱ' আদৰ্শ ও ডক্টৱ জাকীৱ হোসেনেৱ বনিয়াদী শিক্ষা পৱিকল্পনাদ্বাৰা অনুপৰ্যাপ্ত হয়েছিলেন। স্বভাৱতঃই তিনি গোড়াকে, ভিত্তকে শক্ত কৱাৰ দিকে ঝুঁকেছিলেন বেশী। কিন্তু আমৱ।

এখানে আলোচনা করব তাঁর পরিকল্পনায় কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষা সম্বন্ধে বা ব্যবস্থা করা হয়েছে তাই নিয়ে।

বর্তমানে দেখা যায় অধিকাংশ ছাত্র কলেজে আসে বিশেষ কোন উদ্দেশ্য নিয়ে নয়। বিশ্ববিদ্যালয়ের একটি ছাপ নিয়ে বেরোতে পারলে চাকরীর বাজারে কিছু স্থিরিক্ষা হতে পারে, এই আশা নিয়ে সে আসে। উচ্চশিক্ষার জন্য তার কোন সূহা নেই, সেদিকে কোন প্রবণতাও তার নেই। শুধু অন্তর্সংস্থানের প্রয়োজনেই তাকে আসতে হয়। এর ফলে সময় ও শক্তির যে অপচয় হয় তা আমাদের দেশ আজ কখনই সহ করতে পারে না। এর প্রতিক্রিয়া দেখা যায় শিক্ষিত বেকার সমস্যায়।

জাতীয় শক্তির এই অপরিমেয় ক্ষতি রোধ করার জন্য এই পরিকল্পনায় উচ্চতর শিক্ষাকে দুই ভাগ করা হয়েছে। সাধারণ উচ্চ শিক্ষার ক্ষেত্রে সকলের প্রবেশাধিকার থাকবে না। বিশেষ প্রবণতা না থাকলে এদিকে আসতে ছাত্রদের কোন উৎসাহ দেওয়া হবে না। তাদের জন্য এক নতুন ধরনের কলেজের প্রবর্তন করা হবে। সেখানে হাতে কাজ, যন্ত্রপাত্রির কাজ ও অগ্রান্ত কার্যকরী শিক্ষা বা vocational-technical education-এর ব্যবস্থা করা হবে। প্রত্যেকে এমন একটি বৃত্তি গ্রহণ করবে যা তাকে ভবিষ্যতে নিজের পারে দাঁড়াতে সাহায্য করবে। জীবনের আর্থিক সচ্ছলতা সম্বন্ধে নিশ্চিন্ত হতে পারলেই সে সমাজের কল্যাণে নিজেকে নিয়োগ করতে পারবে। একান্ত ব্যক্তিগত জীবনের সংকীর্ণতা থেকে সে মুক্তি পাবে। বৃহত্তর সমাজগোষ্ঠীর স্থিতিশ্বেষে কথা সে ভাবতে শিখবে। তার দৃষ্টিভঙ্গীও হবে প্রসারিত।

এখানে বলে রাখা দরকার যে অনেক শিক্ষাব্রতীর অভিযন্ত এই যে, সমাজসেবাকে কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের পাঠ্যতালিকাভুক্ত করা উচিত। ১৯৪৭ সালের নভেম্বর মাসের প্রথম সপ্তাহে বোৰ্ডাইতে All India Conference of Social Work-এর প্রথম অধিবেশন অনুষ্ঠিত হয়। সাধারণ সভার পর সম্মেলনের কয়েকটি বিভাগীয় সভার আয়োজন করা হয়। একটি বিভাগে 'সমাজ সেবা ও রাষ্ট্রের ঢাক্কিহ'—এই নিয়ে আলোচনা করা হয়। বিভাগীয় সভাপতি ছিলেন শ্রীমতু মাসানী। নানা কথার ভেতরে সমাজসেবার কাজ কী করে দ্রুত অগ্রসর হতে পারে এই নিয়ে প্রশ্ন উঠে। নাগপুর বিশ্ববিদ্যালয়ের শ্রীযুক্ত নাইডু বিশেষ জোর দিয়ে বলেন যে ছাত্রদের এই কাজে সাগাতে পারলেই সমস্তান সত্যিকারের সমাধান হতে পারে। আমাদের দেশ গরীব দেশ। তার সাত লক্ষ গ্রাম আজ ধৰ্মসের পথে পা বাঢ়িয়ে আছে। তাদের দ্রুত শ্রী ফিরিয়ে আমরার জন্য অর্থব্যব করা আমাদের পক্ষে অত্যন্ত কঠিন। কিন্তু কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের ছাত্রছাত্রীরা যদি স্বেচ্ছায় তাদের জীবনের একটি বৎসর এই মহান् ব্রত উদ্যাপনে অতিবাহিত করে তাহলেই এই অবস্থার মোড় স্থানে দেওয়া সম্ভব হতে পারে। শ্রীযুক্ত নাইডুর এই কথার কতিপয় প্রতিনিধি আপত্তি তোলেন এই বলে যে, ছাত্রদের উপর ছেড়ে দিলে কাজ বেশী দূর

ঝগোবে বলে তাঁদের মোটেই ভয়সা নেই। তার প্রত্যন্তের স্থানীয় Progressive Association-এর তরঙ্গ সম্পাদক বলেন যে তাহলে ছাত্রদের অধ্যয়নের কার্যে ব্যাপ্ত যষ্টি না করে অবসরপ্রাপ্ত পেশান্তেগীদের এ কাজে লাগালেই ল্যাটা চুকে যাব। শ্রীযুক্ত নাইডু প্রতিনিধিদের আপত্তি মেনে নিয়ে বলেন যে, প্রথমে সমাজসেবা ছাত্রদের পক্ষে বাধ্যতামূলক করতে হবে। যেমন নাগপুর বিশ্ববিদ্যালয় সিদ্ধান্ত করেছেন যে, উপাধি প্রাপ্তির আগে প্রত্যেক পরীক্ষাত্তীর্ণ ছাত্রকে কিছুদিন গ্রামসেবার কার্যে ব্যব করতে হবে। এ ছাড়া ছুটিতেও অধ্যাপকেরা ছাত্রদের ছেট ছেট দল নিয়ে বেরিয়ে পড়বেন গ্রামাভিমুখে। গ্রামবাসীদের সংগে সংযোগ স্থাপন করাই হবে তাঁদের প্রধান উদ্দেশ্য। প্রসংগক্রমে জেনসালেমের ইহুদী বিশ্ববিদ্যালয়ের জনশিক্ষা আন্দোলনের কথা উল্লেখ করা যেতে পারে।

স্বাধীন ভাবতে আমাদের দৃষ্টিভঙ্গী কী রূপ হওয়া দুরকার সেই নিয়ে কিছু আলোচনা করণ্যাম। গান্ধীজীর নয়ী তালিমের পরিকল্পনার এই বিশেষ দৃষ্টিভঙ্গীর ছাঁয়া পড়েছে। উচ্চ জাকীর হোসেন নিজে নয়ী তালিমকে বাস্তবে রূপায়িত করার কার্যে ব্যাপৃত আছেন। তিনি স্বাধীন ভাবতে যে নতুন সমাজের কর্মনা করেছেন তা শ্রেণীবৈধম্য বা ধনবৈষম্যের উপর প্রতিষ্ঠিত নয়। পারম্পরিক সহযোগিতা, সদিচ্ছা, ও মানসিক ঔদ্যোগ্যের মধ্যে নিহিত রয়েছে তার আসল স্বরূপ। এই দৃষ্টিভঙ্গী নিয়ে অগ্রসর হলে নতুন সমাজ গঠনের কাজ ক্রত গতিতে এগিয়ে চলবে। অজ্ঞান পথের বাধা সে অগ্রগতি রোধ করতে পারবেনা। ভয়মুক্ত মন ও বলিষ্ঠ আত্মপ্রত্যয় সাফল্যকে আবাহন করে আনবে।

## কলেজ প্রসংগ

### প্রতিষ্ঠাতৃ দিবস

২০শে জানুয়ারী আমাদের কলেজের প্রতিষ্ঠাতৃ দিবস। হাঁরা কলেজের গঙ্গী পেরিয়ে বৃহত্তর জগতে প্রবেশ করেছেন তাঁরা এই দিনটিতে নতুন করে কলেজের সংগে প্রতির যোগসূত্র রচনা করেন। অতীত ও বর্তমানের মিলনে প্রতি বৎসর সভাসভাল আনন্দমুখরিত হয়ে উঠে।

এবাবেও প্রতিষ্ঠাতৃ দিবস উপলক্ষে কয়েকটি অনুষ্ঠানের আয়োজন করা হয়। বিজ্ঞান বিভাগের প্রত্যেকটি শাখা থেকে প্রদর্শনীর ব্যবস্থা করা হয়েছিল। প্রদর্শনীগুলি দর্শকদের কৌতুহল উদ্দীপিত করে। এ বিভাগের অধ্যাপক ও ছাত্রদের উত্তম সত্যাই অধ্যাপনীয়। একটি প্রদর্শনীতে কলেজের ছাত্রছাত্রীদের হাতের কাজ, অংকন ও চিত্রণ, আলোকচিত্র, মুচিশিল, চামড়ার কাজ, কাঠের কাজ ইত্যাদি দেখানো হয়। সকলে এটি

দেখে খুব গ্রীত হন। প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রদের মধ্যে একটি ক্রীকেট খেলা অনীয়ার্দিত ভাবে শেষ হয়। বিভিন্ন শ্রেণীর মধ্যে এক বিতর্ক প্রতিযোগিতার পক্ষে বাধিক শ্রেণী বিজয়ী হন। তিনটি ছায়াচিত্র দেখানোর ব্যবস্থাও করা হয়েছিল।

২০শে জানুয়ারী প্রাক্তন ও বর্তমান ছাত্রাত্মিদের এক মিলিত সভায় সভাপতিত্ব করেন বিচারপতি চার্কচন্দ্র বিশ্বাস মহাশয়। অধ্যাপক জনার্দন চক্রবর্তী কলেজের বাস্সরিক বিবরণ পাঠ করে শোনান। তারপর সভাপতি মহাশয়, অধ্যক্ষ যোগীশচন্দ্র সিংহ ও শ্রীঅপূর্বকুমার চন্দ মহাশয় কলেজের সংগে তাঁদের নিবিড় সম্পর্কের কথা উল্লেখ করে বর্তমান ছাত্রাত্মিদের ইতিহাসের সেই ধারা অঙ্গুষ্ঠ রাখতে অন্বেষণ করেন।

### বাস্সরিক ক্রীড়া প্রতিযোগিতা

২২শে জানুয়ারী বাস্সরিক ক্রীড়া প্রতিযোগিতা অনুষ্ঠিত হয়। এই উপলক্ষে ছাত্র ও অধ্যাপকদের মধ্যে উৎসাহ ও উদ্বৃত্তির সঞ্চার হয়। পৌরোহিত্য করেন ডাঃ এস, কে গুপ্ত। শ্রীযুক্তা রাধী মহলানবীশ পুরস্কার বিতরণ করেন।

### গান্ধীজী

৩০শে জানুয়ারী সায়াকে গান্ধীজীর জীবনাবসান হয়। ভারতের নবজীবন স্বাধীনতার প্রধান রচয়িতা তিনি। ছাত্র ও অধ্যাপকদের মিলিত এক প্রার্থনা সভায় তাঁর পুণ্য স্মৃতির প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন করা হয়। ভারতের ইতিহাসের একটি সংকট-পূর্ণ অধ্যায়ে তিনি ছিলেন এক অত্যুজ্জল দীপশিখ। তাঁর শোচনীয় মৃত্যুতে আমরা আমাদের পথপ্রদর্শককে হারিয়েছি।

### অধ্যক্ষ মহলানবীশের অবসর গ্রহণ

১৮ই এপ্রিল অধ্যক্ষ প্রশাস্ত চন্দ মহলানবীশ মহাশয় অবসর গ্রহণ করেন। চন্দিশ, বৎসর পূর্বে তিনি কলেজে অধ্যয়ন করতে আসেন। এই সুন্দীর্ঘ সময়ে কলেজের সংগে তাঁর যোগসূত্র ছিল অঙ্গুষ্ঠ। তাঁকে সম্বর্ধনা জ্ঞাপনের উদ্দেশ্যে এক সভা হয়। অধ্যক্ষ যোগীশ চন্দ সিংহ ও অধ্যাপক সোমনাথ মৈত্রে অধ্যক্ষ মহলানবীশের অস্তুত ব্যক্তিত্ব ও অসাধারণ মননশীলতার প্রশংসা করেন। ছাত্রদের পক্ষ থেকে শুনিয়ন্তের সম্পাদক তাঁর উপদেশ ও উৎসাহের জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেন। অধ্যক্ষ মহলানবীশ তাঁর ছাত্রজীবনের কথা শ্রবণ করে ছাত্রদের নির্ভীক ও স্পষ্টবাদী হ'তে উপদেশ দেন। জাতির সামনে রয়েছে উজ্জল ভবিষ্যৎ। তাকে সার্থক করে তোলার দায়িত্ব দেশের শুরুকদের উপর গ্রন্থ রয়েছে। তার জন্য চাই দৃঢ়তা, মনোবল, ও ক্লান্তিহীন কর্ম্যজ্ঞ।

অধ্যক্ষ মহলানবীশ প্রেসিডেন্সি কলেজের 'এমেরিটাস প্রফেসর' নিযুক্ত হয়েছেন।

### ছাত্র সংবাদ

প্রতি বৎসর বিশ্ববিদ্যালয়ের বিভিন্ন পরীক্ষাতে প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্ররা বিশেষ পারদর্শিতা দেখিয়ে থাকেন। কিন্তু এবার ইন্টারমিডিয়েট পরীক্ষায় তার ব্যক্তিক্রম ঘৃঘৰে। আমাদের ব্যর্থতা এতই অপ্রত্যাশিত যে সকলেই বিশ্বিত হয়েছেন। বিশিষ্ট অধ্যাপক ও কল্পীচাত্র এঁদের জন্য প্রেসিডেন্সি কলেজ সর্বদা গর্ব অনুভব করে। কিন্তু কিছুদিন ধরে দেশজোড়া রাজনৈতিক ও সামাজিক জীবনে যে দ্রুত পরিবর্তনের আনন্দাত্মন ঘৰে তা আমাদিগকেও নিষ্কৃতি দেয়নি। কলেজ মানসিক ভারসাম্য বজায় রাখা সব সময়ে সন্তুষ্পন্ন হয়নি, পর্যবেক্ষণেও ক্ষেত্রবিচ্যুতি ঘটেছে। অধ্যাপকসূন্দর ও ছাত্রছাত্রীরা যদি শৃঙ্খলা ফিরিয়ে আনতে বন্ধগ্রিকর হন তাহলে হয়ত আগামীবার আমরা পুনরায় মনের সম্মান ও শ্রদ্ধা আকর্ষণ করতে পারব।

### আমাদের অভাব অভিযোগ

প্রেসিডেন্সি কলেজের ছাত্রসংখ্যা বর্তমানে প্রায় বারোশ'। কিন্তু সাধারণ নথার উপরুক্ত কোন 'কলেজ হল' আমাদের নেই। বহুদিন ধরে আমাদের কর্তৃপক্ষের নিকট আমাদের অভাব পূর্ণ করার জন্য আবেদন করেছি, কিন্তু এ বিষয়ে তাঁদের ধীসীমা কিছুমাত্র শিথিল হয়নি। একটিমাত্র বিরাম-পীঠিকাতে মুষ্টিমের কয়েকটি ছাত্রের স্থান হয়। অগ্নাঞ্জদের বিষয়ে যে কর্তৃপক্ষের কোন দারিদ্র্য আছে তা কেনে জান না। সকাল ও সন্ধ্যাবেলায় লাইব্রেরীর সন্ধ্যবহার করার কোন স্বয়েগই আমাদের নেই। কলিকাতার লোকসংখ্যা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাচ্ছে। শহরতলির ছাত্র ও ছাত্রীদের পক্ষে যাতায়াত করাও এক গুরুতর সমস্যা হয়ে দাঁড়িয়েছে। কলেজের নিজস্ব ধানবাহনের কী কোন ব্যবস্থা করা সন্তু নয়? এ সমস্ত অভাব অভিযোগ কিছু নতুন নয়। প্রতি বৎসরই পরিকার মারফত আমরা কর্তৃপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করি। এবাবেও আমরা তাঁদের সন্তুষ্টি অনুরোধ জানাচ্ছি প্রেসিডেন্সি কলেজের উন্নতিসাধনে মনোযোগী হতে।

### অধ্যাপকমণ্ডলীতে পরিবর্তন

অধ্যক্ষ মহলানবীশ অবসর গ্রহণ করায় তাঁর স্থান পূরণ করেছেন ডাঃ জ্যোতির্ময় মোঃ। ডাঃ মোঃ পূর্বে এই কলেজের সহ-অধ্যক্ষ ও গণিত-শাস্ত্রের অধ্যাপক ছিলেন।

অধ্যাপক দুর্গাগতি চট্টোরাজ ১লা মার্চ অবসর গ্রহণ করেন। রাষ্ট্রবিজ্ঞানে তাঁর অধ্যারণ পাণ্ডিত্য ও সৱল অমায়িক ব্যবহারের জন্য তিনি ছাত্রদের শ্রদ্ধা ও শ্রীতি আকর্ষণ করতে পেরেছিলেন।

দর্শন শাস্ত্রের অধ্যাপক ডাঃ জিতেন্দ্র নাথ চক্রবর্তী অবসর গ্রহণ করেছেন। অধ্যাপনায় তাঁর প্রগাঢ় পাণ্ডিত্য ছিল। গুণমুক্ত ছাত্রেরা তাঁর শিক্ষা ও উপদেশের কথা ক্ষতজ্জিতে শ্রবণ করবেন।

### সাম্প্রতিক পরিবর্তনের একটি হিসাব

আর্টস বিভাগ : ইংরেজীর অধ্যাপক শ্রীপ্রিয়তোষ বাগচী দার্জিলিং কলেজে বদলি হয়েছেন। তাঁর স্থানে এসেছেন অধ্যাপক শ্রীদিলীপ কুমার সেন। বাংলার এসেছেন অধ্যাপক শ্রীদেবীপদ্ম ভট্টচার্য ও অধ্যাপক শ্রীহরপ্রসাদ মিত্র। ইতিহাসে অধ্যাপক ডাঃ চারুচন্দ্র দাশগুপ্ত যোগদান করেছেন। আবৰীর অধ্যাপক মহীউদ্দিন কার্যে ইন্স্ট্রুক্ট দিয়েছেন। দর্শন শাস্ত্রে এসেছেন অধ্যাপক চারুশঙ্কী চট্টোপাধ্যায়। অধ্যাপক মজুমদার এ বিভাগে সম্পত্তি যোগদান করেছেন। অধ্যাপক নলিনীকান্ত ব্রহ্ম কৃষ্ণনগুর কলেজের অধ্যক্ষ নিযুক্ত হয়েছেন।

বিজ্ঞান বিভাগ : গণিত শাস্ত্রের প্রধান অধ্যাপক কেরাওয়ালা লাহোর বিশ্ববিদ্যালয়ে কাজ নিয়ে চলে গেছেন, অধ্যাপক শ্রীমোহিনী মোহন কুশারী কার্যে ইন্স্ট্রুক্ট দিয়েছেন, অধ্যাপক শ্রীসনত কুমার বসু ও অধ্যাপক শ্রীধীরেন্দ্র নাথ সরকার যোগদান করেছেন। পদার্থ বিজ্ঞানের অধ্যাপক শ্রীকালীপদ্ম ঘোষ অবসর গ্রহণ করেছেন। রসায়ন বিভাগের প্রধান অধ্যাপক ডাঃ সুবোধ কুমার মজুমদার দার্জিলিং কলেজের অধ্যক্ষ নিযুক্ত হয়েছেন। অধ্যাপক শ্রীসরোজ রঞ্জন চক্রবর্তী ও অধ্যাপক শ্রীবিনোয় কুমার চট্টোপাধ্যায় এসেছেন। উত্তিদ বিজ্ঞানে এসেছেন অধ্যাপক শ্রীমন্তীল কুমার ভট্টাচার্য। শরীর বিজ্ঞান বিভাগের প্রধান অধ্যাপক হিসাবে এসেছেন ডাঃ সচিলা-নন্দ বন্দ্যোপাধ্যায়।

### লাইভ্রেরী

৩১শে মার্চ কলেজ লাইভ্রেরীতে মোট ৬২,১১২টি বই ছিল। স্থানাভাবে বইগুলির উপর্যুক্ত যত্ন নেওয়া এক সমস্যা হয়ে দাঁড়িয়েছে। কর্মচারীর সংখ্যাও অপ্রতুল। লাইভ্রেরীর আর্থিক ব্রাদুর না বাড়ালে দেশ বিদেশের সাহিত স্পষ্টর সংগে পরিচয় রাখা কঠিন হবে।

### বিরোগ পঞ্জী

অধ্যাপক প্রফুল্ল চন্দ্র ঘোষ মহাশয়ের মৃত্যুতে প্রেসিডেন্সি কলেজের একটি স্মৃতি-উজ্জ্বল অধ্যায়ে মতি পড়ল। ছাত্র ও অধ্যাপক হিসাবে তিনি ক্রমায়ে পঞ্জাশ বৎসর এই কলেজের সংগে যুক্ত ছিলেন। অধ্যয়ন ও শিক্ষকতার ক্ষেত্রে তিনি যে অনন্তসাধারণ প্রতিভাব পরিচয় রেখে গেছেন তা ভুল্বার নম। তাঁর একটি সংক্ষিপ্ত জীবনী ও ছাত্রমনের উপর তাঁর প্রভাবের কিছু পরিচয় অন্তর্দ্রষ্টব্য।

২য়া মার্চ তিয়াত্তর বৎসর বয়সে শ্রীঅবিনাশ চন্দ্র গুহের মৃত্যু হয়। স্মারক 'এডভোকেট' বলে তাঁর খ্যাতি ছিল। বিভিন্ন ভাষা ও সাহিত্যের প্রতি তাঁর অহুরাগ ছিল যথেষ্ট।

কবি যতীন্দ্র মোহন বাগচীর তিরোধানে বাংলা সাহিত্যের ক্ষতি সহজেই অন্মের। প্রেসিডেন্সি কলেজের সংগে তাঁর সম্পর্ক ছাত্রাবস্থায় স্বরূপ হয়েছিল।

শ্রীসত্যানন্দ বোস পরলোক গমন করেছেন। স্বদেশী যুগের খ্যাতনামা কংগ্রেস মৰ্ম হিসাবে তিনি সকলের কাছে স্বপরিচিত। ‘বি, শি, সি, সি’র কোষাধ্যক্ষ পদে তিনি বহুদিন অধিষ্ঠিত ছিলেন।

শ্রীসত্যানন্দ বস্তুর মৃত্যুতে আমরা একজন খ্যাতনামা দেশসেবক-কে হারালাম। গ্রামেশিক আইন সভার তিনি একজন সদস্য ছিলেন।

শ্রীজ্ঞানচন্দ্র ঘোষ পরলোক গমন করেছেন। তিনি বিখ্বিতালয়ের রেজিস্ট্রার হিসাবে বহুদিন বিখ্বিতালয়ের সেবা করেছেন। প্রেসিডেন্সি কলেজের তিনি একজন ছাত্র ছিলেন।

গণিত অশোকনাথ শাস্ত্রীর অকাল মৃত্যুতে প্রেসিডেন্সি কলেজ তাঁর এক উচাকাজকীকে হারিয়েছে। ছাত্র ও অধ্যাপক হিসাবে তিনি এই কলেজের সংগে মৃত্যু ছিলেন। সংস্কৃত শাস্ত্রে তাঁর অসাধারণ বৃংপত্তি ও তাঁর ব্যক্তিগত সকলেরই সুবিদিত।

অধ্যাপক ললিত কুমার রায় পরলোক গমন করেছেন। তিনি কিছুকাল আমাদের কলেজে গণিত শাস্ত্রে অধ্যাপনা করেছিলেন।

প্রেসিডেন্সি কলেজের ভূতপূর্ব ছাত্র, ভারতীয় রাজকীয় বিমান বাহিনীর ‘ফ্লাইট এক্টিনার্ট’ শ্রীশ্রদ্ধনু দাশগুপ্ত কাশীরের মৃক্ষেত্রে নিহত হয়েছেন।

গত মহাযুদ্ধে ভারত-ব্রহ্ম সীমান্তে তিনি যথেষ্ট ক্রতিগ্রস্ত প্রদর্শন করেন। মৃত্যুকালে তাঁর বয়স হয়েছিল মাত্র ২৮ বৎসর।

আমরা মৃতের প্রতি শ্রদ্ধা নিবেদন করছি ও তাঁদের শোকসন্তপ্ত পরিবার-র্গকে আমাদের আন্তরিক সমবেদনা জানাচ্ছি।

## মহাআন্ত্র গান্ধী

### শ্রীপ্রিয়রঞ্জন সেন

“আমাদের এমন লোক হতে হবে যারা দুঃখ দুর্দশা অত্যাচার সমষ্ট শুনেও মসহিল্ল চঞ্চল হয়ে উঠবে না। এ যে অহিংসার লড়াই। ছেলেবেলা থেকেই শিখেছি, হাতবে কেন—যদি কিছু করতে না পাই তবে ছেড়ে দেও। কিন্তু ছাড়তেও তো পারো না—কিছু করতেই যে হবে। যে অহিংসা পালন করে তার মন ফুলের চেয়েও নরম ঘাঁবার লোহার চেয়েও কঠিন।”

“ঈশ্বর তো প্রকৃত কথা বলতে গেলে নির্ণয়, গুণাতীত—হিন্দুস্থানে পুরাণকথা চালানো হয়েছে লোককে বোঝাবার জন্ত। রামরাবণের কাহিনী লোকশিক্ষার জন্ত। আমাদের প্রভু তো রাম। রামরাবণের কাহিনী মাহুষের প্রতিশোধ মেওয়ার প্রয়ুক্তিকে উৎসাহিত তো করেই না, বরং হিন্দুর্মে রামনামে যে ঈশ্বরের পরিকল্পনা করা হয়েছে, প্রতিশোধ শুধু তিনিই নিতে পারেন, কৃত পাপের ফল শুধু তিনিই দিতে পারেন, একল বলা হয়েছে। রামই শুধু মাহুষের অন্তর দেখতে পান, তাই তিনি রাম। যদি কেউ মনে করে সে-ই রাম হয়েছে, তবে সে তো হয়ে দাঁড়াল রাবণ। দোষেগুণে যে মাঝ, সে অগ্র মাহুষকে বিচার করবে কোন অধিকারে? এ চিন্তাই মাহুষের চিন্তা নয়, ধর্মের চিন্তা নয়।”

“আমি চাই অন্তরের শুল্কি; সেটা হয়ে গেলে তবে পরম্পরের প্রতি শ্রদ্ধা আসবে, বিশ্বাস আসবে।”

“যে অহিংসা পালন করে তার মন ফুলের চেয়েও নরম আঁধার লোহার চেয়েও কঠিন; মনকে কঠিন করতে হবে। দুঃখ-ভূর্ণশার কাহিনী তো শুনেছি, কিন্তু সে সমস্ত কাঁদতে কাঁদতেই হজম করতে হবে।”

“কাজে যদি করা না হয়, সত্য ও অহিংসা যদি আচরণে না পালন করা হয়, তবে তা নিয়ে মুখে বলার কোনও অর্থ হয় না; বরং তাতে করে ক্ষতিই হয়।”

“স্বাধীনতার মানে এ নয় যে যার যা ইচ্ছা সে তাই করতে পারবে। ‘খুন করবে’, ‘মিথ্যা কথা বলবে’, এই ব’লে কি কেউ স্বাধীনতার জন্ত প্রার্থনা করতে পারে? সাধনা করতে পারে? তাহলে তো ভগবানের কাছে নিজেকে সঁপে দেওয়া হয় না, ভগবানের কাছে আত্মসমর্পণ করা হয় না, শরতানের কাছে আত্মসমর্পণ করা হয়।”

\* \* \* \*

প্রতিদিন সন্ধ্যাকালে দিল্লীতে সংহত পরিবেশের মধ্যে মহাআজী প্রার্থনা সভার এমনি সব কথা বলতেন। এক বৎসর দেখতে দেখতে কেটে গেছে। অধিকাংশই আসতে শুনতে, প্রার্থনায় তাঁর সঙ্গে যোগ দিতে, তাঁর সাম্রাজ্য অনুভব করতে। আমরা দূরে থেকেও তাঁরই কর্তৃনিঃস্ত বাণী বিজ্ঞানের কৌশলে শুনতে পেতাম। কত বিষয়ের কথা, কত আলোচনা, গুড়ের দৰ থেকে উপনিষদের উপদেশ, কিছুই বাদ যেতো না। অনেকে হয়তো তার তাৎপর্য সে সময়ে বুঝতে পাবে নাই; কিন্তু যত দিন যাব, কালের কষ্টপাথের সে উপদেশ যত ধৰ্মামাজ্ঞা বায় ততই তার রং উজ্জ্বল হয়ে দেখা দেবে।

কারণ ভারতবর্ষ যুত নয়, ভারতবর্ষ প্রাণশক্তিতে ভরা; সেই প্রাণশক্তি স্ফূর্তি হয়েছিল মহাআজীর মধ্যে। বিংশ শতাব্দীর কুরক্ষেত্রের মধ্যে প্রাচীন ভারত-বর্ষের ঐতিহ্য আয়ত্ত করে দৃঢ় পদক্ষেপে অহিংসাশক্তি বলে তিনি ভারতবর্ষকে স্বাধীনতার উপাস্তে এনে দিয়েছেন। পরে আমাদের ঐতিহাসিকেরা নামাভাবে ব্যাখ্যা

করবেন, জানি ; তাঁরা বলবেন, ইউরোপীয় শক্তির প্রগতিবাদের মধ্যে ভারতের এই অগ্রগতি নিশ্চিতভাবে নিহিত ছিল ; হয়তো বা বলবেন, যুক্তরাষ্ট্র ও সোভিয়েটের মধ্যে ভারসাম্য যাতে হতে পারে তার জন্য ভারতবর্ষকে ইংরেজের মুক্তি দেওয়া ছাড়া উপর ছিল না ; হয়তো আর কোনও বৈজ্ঞানিক কাগজ নির্দেশ করবেন। কিন্তু মহাআজীর মত সক্রিয় সাধক, যিনি কখনও ভরসা হারান নাই, যিনি তাঁর কথামত 'নমাসে প্রাজ' না হওয়ায় আমাদের বহুল বিজ্ঞপ্তির মধ্যেও তাঁর গতিবেগে এতটুকু শিথিল করেন নাই, তিনি না হলে যে কি হোত, তা অনুমান করতে পাবি। নিকটে থেকে তাঁর দেশবাসী হয়েও আমরা তাঁকে ঠিক চিনতে পারি নাই, তাঁর মূল্য নির্ধারণ করতে পারি নাই। কিন্তু পশ্চিম পেরেছিল, তাই সুইডেন নরওয়ের লোকেরাও ক্ষণাঙ্গ ভারতীয়কে দেখে বলাবলি করতো—গান্ধী। মহাপুরুষের নামেই দেশের নাম ; একদিন তাঁরের নামে ভারতবর্ষ হয়েছিল, এখন ভারতবর্ষকে লোকে চেনে গান্ধীর দেশ ব'লে।

যা বলেছিলাম, গান্ধীজীর কথা আজ কেউ কেউ মুখে স্বীকার করছি, অস্তরে মানছি না। অনেকে জোর গলায় সে কথা জাহিরও করছেন, কেউ কেউ শুক্রভাবে তাঁর প্রতিক্রিয়া সাধনে ব্যস্ত। কিন্তু নামের মিথ্যাচার হয় বলেই নামের মাহাত্ম্য নষ্ট হয় না, সন্ধানীর ভেক নিষে কত লোকই তো অর্থমাচরণ করে, তাতে সন্ধানীর আর্দ্ধ থাকে অক্ষুণ্ণ। গান্ধীজীর বাণীর দুরপ্রসারণী গতি আমরা যেন ক্ষণিক মোহের অংশে আশু লাভের আগ্রহে অগ্রহ না করি ; ভারতীয় সংস্কৃতির অপূর্ব পরিণতি মেই বাণীর চিন্তায় ও তাঁর সাধনায় বহু যুগ ধরে আমরা উন্নতির পথে এগিয়ে যেতে পারবো, তাই কিশোরদের পত্রিকায় এ কথার অবতারণা করলাম।

আমাদের দেশে সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি এখনও স্থাপিত হয় নাই। আজও দুই রাজ্যের (?) সীমানায় সীমানায় বিদ্যুতের বহি ধূমায়িত অবস্থায় রয়েছে। ধূরে তাঁর ক্ষীণ প্রতিধ্বনি ভেসে আসে, উভয় পক্ষের উগ্র মতবাদের ভিতর দিয়ে। আগুন দাউ দাউ করে জলছে না বটে, কিন্তু সে আগুন যে এখনও নেভে নাই, হাপুরুষের রক্ষণাবেক্ষণেও তাঁর শান্তি হয় নাই, তাঁর প্রমাণ এসে যায় মাঝে মাঝে। যাঁদ্বার বাইরের একজন ভদ্রলোক সে দিন বলছিলেন, 'আপনাদের আইনসভার বিতঙ্গাণ্ডি পড়ে মনে তো হয় না যে এখনও উভয় সম্প্রদায় পরম্পরকে বিশ্বাস করতে পারে ; দেখুন না আপনাদের সদস্যদের বক্তৃতাণ্ডি পড়ে।' যে সাম্প্রদায়িক ধীতির কথা বলতে যায়, আজও তাঁর বিরক্তি প্রতিবাদের গুরুত্বনি শোনা যাচ্ছে ; কোথাও সে গুরুন মৃদু, কোথাও বা তীব্র। কী উদারতা নিয়েই না গান্ধীজী এই হিসা প্রতিহিংসার সামনে এসে দাঁড়িয়েছিলেন ! তিনি এর থেকে বাঁচবার জন্য বা অন্য কাজ করবার জন্য উপযুক্ত ক্ষেত্র খুঁজতে ব্যস্ত ছিলেন না—তিনি ছুটে যেতে চেয়েছিলেন এই আগুন নেভাবার জন্য। মনে পড়ে, তিনি বলেছিলেন, 'করেছে যা

মরেঙ্গে'—হয় এই আগুন নেতাবো, নয়তো প্রাণ দেবো । অক্ষরে অক্ষরে তিনি পালন করেছিলেন তাঁর কথা । ধন্ত তাঁর সেবকেরা, যাঁরা কর্মস্কেত্রে অনুরূপ অবস্থার প্রাণ দিতে এগিয়ে গেছেন । গণেশ শক্তির বিষ্ণুর্যী, শচীজ্ঞানাথ মিত্র, শুভ্রীশ বন্দ্যোপাধ্যায়, এই কয়জন এবং আরো কয়েকজনের নাম হয়তো আমরা জানি, আরও কত লোকের নাম আমরা জানি না । সেই ১২১৩ বছরের হিন্দু ছেলোটির নাম আমরা জানি না, যে তার সহপাঠী একজন তরুণ মুসলমান ছাত্রের আত্মায়কে বাধা দিয়ে বলেছিল, 'ও যে আমাদের সঙ্গে পড়ে !' এবং পর মৃত্যুর সঙ্গেই মৃত্যু বরণ করেছিল । কি করে মাঝের মাধ্যায় খুন চড়ে যাব, পাগল হয়ে যাব দে ! আমাদের তরুণ ছাত্রেরা কি জাতিকে বক্ষা করবেন না, শুধু সাম্প্রদায়িক বিদ্যেরে এই উৎকর্ত অভিব্যক্তির বিকল্পেই দাঙিয়ে নয়, জীবনে সর্ব ধর্মে শ্রদ্ধা পোষণ করে অন্ত ধর্মীর প্রতি প্রীতির ভাব জাগিয়ে ? যেমন পঞ্চিল আবর্তে আমাদের সমাজ-জীবন আজ যারা ছাত্র তারাই তো অনুর ভবিষ্যতে হবে আমাদের অগ্রণী । গান্ধীজীর অস্তিম শিক্ষা এই সাম্প্রদায়িক সম্প্রীতি ; নোয়াখালি—কলকাতা—বিহার—দিল্লী, ভারতবর্ষের এক প্রান্তে হতে অন্ত প্রান্তে ঝর্তবেগে তিনি সঞ্চয়ণ করেছিলেন, আত্ম হস্তার উঠত হস্ত তাঁর নিবেদে শিথিল হয়েছে । আজ ছাত্রদের অক্রান্ত চেষ্টায়ই শু এই সম্প্রীতির প্রসার সম্ভব ।

মহাআজ্ঞার সর্ববিষয়ী দৃষ্টির আর একটি কথা উল্লেখ করি । স্বাধীন ভারতেও কি হিন্দুসমাজে সম্প্রদায়ের ভেদে বৈষম্য থাকবে ? হরিজন ও বর্ণহিন্দু, একই সমাজের দুই অঙ্গ, এ দুইয়ের মধ্যে পার্থক্য যা এখন আছে, তাই কি বরাবর থাকবে ? অল্পশুভা দোষ, যা কি না মহাআজ্ঞা হিন্দুসমাজের গলিত কুঠ বলে বর্ণনা করেছেন, স্বাধীনতা ঘোষণার পর এক বৎসরেও বেশ হয়ে গেল, এখনও তা যাওয়ার নাম নাই—বরং তাকে কাস্তে করে রাখতেই আমরা ব্যস্ত । নবযুগে সকল প্রাপ্তবয়স্ক লোকের ভোটাধিকার হলে রাজনৈতিক শক্তি তো সকলেরই এসে যাবে । গান্ধীজী বলেছিলেন, আকৃতিতে কোনও বৈলক্ষণ্য নাই, সমান স্বয়েগ দিলে হরিজনও তো বর্ণহিন্দুর মতই শিক্ষা গ্রহণ করবে । তবে কেন অতীতের এই কলকাতানৰ্দশনকে বাঁচিয়ে রাখা ? এক সময়ে কলকাতা শহরের অগ্রতম প্রধান বিশ্বাসয়েও তাঁগ করা থাকতো জাতি-ভেদ অনুযায়ী ভোজনশালার ব্যবস্থা ; এখন তা নাই । প্রায় বিশ বৎসর সময় সেগেছে এই দূরস্থ কাটিয়ে উঠতে । মহাআজ্ঞার পথে চলতে হ'লে আমাদের তো ক্ষণমাত্র বিলম্ব না করে অচলায়তনের এই দুর্গটিকে ধূলিসাং করে দেওয়া উচিত । সে শক্তি কি আমরা জাতির তরুণদের কাছ থেকেই আশা করতে পারি না ?

মহাজ্ঞাজীৱ গ্ৰিব ছিল বৰীজ্ঞনাথেৰ ‘একলা চলৱে’ গানটি। তিনি যে একলা চলাৰ পথকেই বৱণ কৱে নিয়েছিলেন। জীবনে তিনি নিঃসঙ্গ ভাবে চলেছিলেন, মনগেৰ পৰও কি আমৱা তাঁকে বুবাতে চেষ্টা কৱবো না, এবং আমাদেৱ আচৱণকে তাঁৰ মনোমত কৱবাৰ চেষ্টা কৱবো না? সে শিক্ষাই সাৰ্থক, যা মুক্তিৰ পথে নিয়ে যাব; মুক্তিসাধক মুক্তিৰ পথ দেখিয়ে গেছেন, আমাদেৱ চাই এখন তাঁকে অনুসৱণ কৱে চলাৰ চেষ্টা।

## পূজারী চারণ কবি বিজেন্দ্রলাল

শ্রী দিলীপ কুমাৰ রায়

ভাৱতবৰ্ষকে দেশমাতৃকাৰণে দেখবাৰ মন্ত্রপাঠ কৱেছিলেন সৰ্বপ্রথম ঋষি বঙ্গিমচন্দ্ৰ। এছতে তাঁকে ‘ঋষি’ আখ্যা দিয়েছিলেন শ্রীঅৱিনন্দ—দূৰ স্বদেশী যুগে। ১৯০৭ সালে তিনি লেখেন তাঁৰ ‘বন্দেমাতৰম’ পত্ৰিকায় যে অনেকে মনে কৱেন যে ঋষিৱা জন্মেছিলেন সে-কোনু সত্যযুগে—তাৰপৰ তাঁৰা নিৱস্ত হয়েছেন জন্মগ্ৰাহণ কৱা থেকে; কিন্তু একথা ভুল কেন না আমাদেৱ ধৰ্ম ও জাতি সনাতন। মেৰ এসে তাকে ঢাকতে পাৱে, কিন্তু বিজেন্দ্রলালেৰই ভাষ্যাবলী চলে “কেটে যাবে মেৰ নবীন গৱিমা ভাতিবে আবাৰ শলাটে তোৱ”। ঋষি সাধু সন্ত—লিখেছেন শ্রীঅৱিনন্দ—আমাদেৱ দেশেৱ মানবজমিতে মহজেই ফসল ফলায়ঃ আধুনিক কালে যে ঋষি বঙ্গিমচন্দ্ৰ পুণ্যভূমি ভাৱতবৰ্ষে জন্মগ্ৰহণ ক’ৱে আমাদেৱ সামনে উদ্বাটিত ক’ৱে ধৰেছিলেন ভাৱতমাতাৰ দেৱীমূর্তিকে তা থেকে একথা আৱো অমাগ হয়।

ঋষি বলতে কিন্তু একটু ভুল বোৱাৰ সন্তাবনা আছে। তাই শ্রীঅৱিনন্দ বলছেন যে, ঋষি মানে ঠিক সাধু সদাশিব জাতীয় কোন মূর্তি নয়। ঋষি হচ্ছেন তিনি, যিনি তাঁৰ যানন্দস্থিতে দেখেন একটি মহাসত্যেৰ মহারূপ, বোষণা কৱেন নববাৰী পুণ্যতীর্থে—মহতো মহীয়ানু পথেৰ। এ মন্ত্ৰেৰ জাতুম্পৰ্শে আমাদেৱ চোখেৰ ঠুলি যায় খ’সে, আমৱা দেখতে গাই জীবনেৰ একটি অস্তৰ্ণিহিত সাৰ্থকতাৰ আবিৰ্ভাবকে—যাকে সাদা চোখে দেখা যেত না। বঙ্গিমচন্দ্ৰেৰ সময়ে আনন্দমঠ ও বন্দেমাতৰম দেখিয়েছিল ভাৱতৱেৰ এই মাতৃকপ, ইগন্তাত্মী রূপ—এক হাতে যাঁৰ অভয় শঙ্খ অগ্ন হাতে কৱাল কৃপাণঃ দুৰ্জনদলনী ও সজ্জন-পালিনী মূর্তি।

দেশকে নানা জাতিই ভালোবেসেছে। ব্যষ্টিৰ যন সমষ্টিৰ মধ্যে দিয়ে নিজেৰ একটি অভিন্ন শক্তিকে উপলক্ষি ক’ৱে, নব প্ৰেৱণা পায় নব আদৰ্শেৰ পথে,

অন্তত খানিকটা ছাড়া পায় নিজের অংশবুদ্ধিব সীমা থেকে। এই জন্মে দেশাঞ্চলের এত আদর সব দেশেই।

কিন্তু তবু বলবৎ ভারতে দেশাঞ্চলের যে পরিণতির ইঙ্গিত করেছিলেন ঋষি বঙ্গচন্দ, সে পরিণতির ইঙ্গিত অগ্নদেশের দেশপ্রেমিকরা দিতে পারেননি। শ্রী কৃষ্ণপ্রেম আমাকে একবার লিখেছিলেন : “After all India is India”। তিনি জাতিতে ইংরেজ, কাজেই তাঁর এ মতের একটু বিশেষ মূল্য আছে। এ স্মতে তিনি বলতে চেয়েছেন এইকথা যে ভারতের একটি মহৎ প্রবণতা মর্ত্যজীবনকে অমর্ত্যলোকের দ্বারা বিশেষভাবেই অনুপ্রাণিত মনে করায়। করুণ-কারণ, সাধনভজন তো বটেই, এমন কি অশন বসন পর্যন্ত ভগবানকে নিবেদন করতে হবে। “যৎ করোমি জগন্মাতৃস্তুদেব তব পূজনম—যা-ই করি না কেন মা, সবই তো তোমারি পূজা”—এই হ'ল ভারতের প্রাণের কথা। তাই দেশকেও কেবলমাত্র জন্মভূমি ব'লে সমান দিয়ে ভারতীয়ের মন পূর্ণ তৃপ্তিলাভ করেনি। সে চেয়েছে জন্মভূমিকে “স্বর্গাদপি গৱায়সী” ভূমিতে উর্ধ্বার্থ করতে। করাটা যে কল্পনা তাও নয়। প্রতি দেশেই অধিষ্ঠাত্রী দেবী আছে—শ্রীঅরুণি লিখেছিলেন আমাকে সম্পত্তি একটি পত্রে :

“Mother India is not a piece of earth; she is a Power, a Godhead; for all nations have such a Devi supporting their separate existence and keeping it in being”.

কেবল, ভারতের দৈবীগ্রেণ্য এসেছে বিশ্বাত্মার সাক্ষাৎ শুভদা বরদা মূর্তির জ্যোতিঃস্বরূপ থেকে। আর এসেছে ব'লেই ভারতের অধিষ্ঠাত্রী দেবীর মধ্যে ঋষি বঙ্গ দেখেছিলেন জগন্মাতৃর অয়ীরূপ—দুর্গা, লক্ষ্মী, সরস্বতী :

ঃং হি দুর্গা দশপ্রহরথারিণী  
কমলা কমলদলবিহারিণী  
বাণী বিভাদায়িনী—নমামি ধাৎ।

এই জন্ম ধাঁরা ভারতের আধ্যাত্মিক বাণীতে সত্য বিখ্যাস করেন তাঁরা বন্দেমাতৃস্তুকে জাতীয় মন্ত্র সংগীত হিসেবে না নিয়ে পারেন না। (ধাঁরা ভারতের আধ্যাত্মিকতাকে একটা কথার কথা মনে করেন তাঁদের জন্ম এ-নিবন্ধ নয়।)

বিজেন্দ্রলাল বঙ্গচন্দের এ-ইঙ্গিত অনুসরণ করেছিলেন তাঁর জাতীয় সংগীতে। তাই জাতীয় সংগীত-রচয়িতা হিসেবে তিনি ভারতপূজারীদের কাছে চিরস্মরণীয় হ'য়ে থাকবেন। তাঁর কাছে “বঙ্গ আমার”—শুধু “জননী আমার” ছিল না, ছিল “দেবী আমার সাধনা আমার”। বঙ্গ আমার গান লেখার জন্ম তাঁকে সরকারি চাকরি থেকে ডিস্মিস করা হ'তই হ'ত, যদি না তিনি গভর্নরেক্টের দক্ষতম কর্মচারীদের মধ্যে গণ্য হতেন—যদি না তাঁর সততা উপরালাদের কাছে বিরল ব'লেই অভিনন্দিত

হ'ত। এ গানটির শেষে তিনি লিখেছিলেন প্রথমে “আমরা সূচাব যা তোর  
কানিমা হৃদয়রক্ত করিয়া শেষ”। কিন্তু শ্রী শোকেন্দ্র পালিত প্রমুখ বন্ধুদের অরুরোধে  
তাঁকে “হৃদয়রক্ত করিয়া শেষ”কে বন্ডে লিখতে হয় “মাঝুষ আমরা নহিতো মেষ”।  
“হৃদয়রক্ত করিয়া শেষ” লিখিলে গভর্ণমেন্ট তাঁকে পুলিপোলাও চালান দিতো—সন্তুত  
শান্দামানে। কারণ সেটা ছিল বিশেষ ক'রেই ধরপাকড়ের যথ।

কথাটির উল্লেখ করলাম শুধু দেখাতে, দেশকে দ্বিজেন্দ্রলালের হৃদয় কী চোখে  
যথত। ধর্মরূপে তিনি বিশ্বাস করতেন—দেশের জন্যে প্রয়োজন হ'লে দেহপাত তিনি  
ম' মনে করতেন। তাই লিখেছিলেন : “তুঃখ সে দেশের নয় যে দেশের বীর মরে, তুঃখ  
সই দেশের যে দেশের বীর মরে না।” বিপ্লববাদীদের বীর্যের কথা বলতে তাঁর  
চাখ জলে উঠত। আজকাল ক্রমাগত একটি কথা শোনা যায়—দেশ স্বাধীন  
যেছে অহিংস অসহযোগে। বিপ্লবীদের আত্মানের কথা ভুলে মাঝুষ একটা  
যোকে জপ করতে করতে তাকেই সার মনে ক'রে ব'সে আছে। বোমার যুগে বিপ্লবীরা  
লে দলে আত্মান না করলে এবং এ যুগেও স্বত্ত্বায়চ্ছের অরুপেরণায় সৈয়দলের মধ্যে  
বিজ্ঞাহ সঞ্চারিত না হ'লে যে দেশ এত শীঘ্র স্বাধীন হ'ত না—একথা একটু নিঃস্পৃহ  
গবে ভেবে দেখলেই বোঝা যায়। দ্বিজেন্দ্রলাল একথা বুবলেন, তাই লিখেছিলেন  
যতে হবে “মহা আহ্বানে—মায়ের চরণে প্রাণ বলিদানে।”

কিন্তু বিপ্লবের প্রতি যে সহান্ত্বুতি তিনি অনুভব করতেন তার মূলে ছিল  
ঠাঁর হৃদয়ের একটি অসামাজিক প্রণতা। সে ভক্তি। ভক্তি ও প্রেম ছিল তাঁর চরিত্রে  
হজাত কবচকুণ্ডল। (এ কথা আমি আমার ‘উদাসী দ্বিজেন্দ্রলাল’ বইটিতে দেখিয়েছি।)  
জাজেই এ হেম মাঝুষ দেশকে ভালোবাসবার সময়েও যে তেমনিই গভীর একাত্মবোধ  
হিবে এ আর বিচিত্র কি?

তাঁর স্বপ্ন তাই দেশমাতৃকাকে নিয়ে বাঁধল গানের পর গান, সাধল স্তবের  
বা স্তব। শৰৎচন্দ্র একবার বলেছিলেন একটি বড় সত্য কথা যে, দ্বিজেন্দ্রলালের অকালমৃত্যু  
।। হ'লে তিনি আরও কত অহুপম জাতীয়-সংগীত, ভক্তি-সংগীত রচনা  
ম'তেন! আমাদের দেশের মন্ত দুর্ভাগ্য যে এ-যুগে দ্বিজেন্দ্রলালের মতন এমন অপরূপ  
গবিন্দ অকালেই নীরব হ'ল। তবু তাঁর স্মৃত বাজে আমাদের হৃদয়ের তারে  
বিপ্লবণীয় ঝঙ্কারে, কখনো বা স্মৃতের স্থিতি স্বরভিত হিলোলে :

এমন দেশটি কোথাও খুঁজে পাবে নাকো তুমি

সকল দেশের রাণী সে যে আমার জন্মভূমি।

কথনও বা ভক্তির উচ্ছ্বসিত প্লাবনে :

ভারত আমার ভারত আমার! যেখানে মানব মেলিল নেতে

মহিমার তুমি জন্মভূমি মা, এশিয়ার তুমি তীর্থক্ষেত্র।

কথনো বা বীর্যের বিস্ফারিত ডমকু ডোলে, যখন গার্হিলেন তিনি সংস্কৃত ছন্দতৎগীতে :

“ধাও ধাও সমরক্ষেত্রে গাও উচ্চে ব্রহ্মজয় গাথা  
 রঞ্জন করিতে গুড়িত ধর্মে শুন ঐ ডাকে ভারতমাতা ।  
 কে রল করিবে প্রাণে মায়া  
 যখন বিপন্না জননী জায়া ?  
 সাজ সাজ সকলে ব্রহ্মসজে  
 শুন যন যন রণতেরী বাজে  
 চল সমরে দিব জীবন ঢালি’  
 জয় মা ভারত ! জয় মা কালী !

দ্বিজেন্দ্রলাল ছিলেন মনে প্রাণে পূজারী, তাই তিনি এভাবে জন্মভূমি ও কালীকে সমাসনে বসাতে পেরেছিলেন। এইথানেই তাঁর প্রাণের কথমাটি প্রকাশ হয়ে পড়েছে। তিনি যে দেখতে পেয়েছিলেন ভারত শুধু আমাদের অন্নদাত্রী নয়, ভারত আমাদের :

‘কর্মজ্ঞানের তুমি মা জনকী, ধর্ম ধ্যানের তুমি মা ধাত্রী।’

তাই না তিনি গার্হিলেন শেষ জীবনে ভারতকে জগজননী ব’লে চাঞ্চুয় ক’রে :

“খণ্ড হইল ধরণী তোমার চৰণ কমল করিয়া স্পর্শ  
 গাইল জয় মা জগমোহিনী ! জগজননী ভারতবর্ষ !”

এগারে কেবল সেই মাঝুয় যে শুধু দেশপ্রেমিক নয়, দেশের পূজারী ! কিন্তু শুধু পূজারী নয় তাই ব’লে। ভক্ত হ’লেই যে তাকে কবি বলা চলবে এ একটা কথাই নয়। বিগত শতকে একজন খাটী ভক্ত লিখেছিলেন

শ্রামাপন আকাশেতে মন-ঘূড়িখান উড়তে ছিল  
 কল্যানের কু-বাতাস লেগে গোপ্তা খেঁয়ে প’ড়ে গেল !

উপমাটি শুন্ধিত হয়নি বলব না কিন্তু কবিত্বের ভরাডুবি থেকে বাঁচতে হলে এ-ধরণের ধ্বনি ও ভাবামূষঙ্গ বর্জন করতেই হবে। দ্বিজেন্দ্রলাল তাঁর স্বদেশ সঙ্গীতে ধ্বনি ও ভাবের অপরূপ সৌন্দর্য সাধন করেছিলেন তাঁর কবিত্বের সহজ ব্রহ্মায়নে। তাই না তিনি কবি। শুধু ভক্ত পূজারী হ’লে লিখতে পারা যায় বড়জোর রামমোহনের মতন :

মনে করো শেয়ের সেদিন ভয়ঙ্কর ;

অন্তে কথা কইবে শুধু তুমি রবে নিরসন !

কিন্তু কেবল প্রথম শ্রেণীর কবি হ’লেই মরা সম্বন্ধে এমন গান লেখা যাব :—

জীবনটা তো দেখা গেল শুধুই কেবল কোলাহল  
 এখন যদি সাহস থাকে মরণটাকে দেখিবি চল ।  
 সিঙ্গু পরে গর্জে চেত সে দণ্ডমাত্র নয়কে হির  
 নীচে প’ড়ে আছে অগাধ তরু শাস্তি সিঙ্গুনীর ।

তাব কবি ও অভাব-স্তুতির ছিলেন তিনি আশীর্শব। তাই মাত্র বার বৎসর বয়সে  
নদী দেখে গান বেঁধে স্তুতি দিয়ে গাইতেন তাঁর উদ্বান্ত ললিত কর্তৃঃ

গগনভূমণ তুমি জনগমনোহারী।

কে আ যাও নিশানাথ হে নীল নতোবিহারী।

হেসে হেসে ভোসে ভোসে চ'লে যাও কোন দেশে

চারিধারে তারাহারে রহে যিরে সারি সারি।

এই কবিত্ব তাঁর বয়সের সঙ্গে সঙ্গে শুন্ধপক্ষের চাঁদের মতন পূর্ণকায় হয়ে উঠেছিল, যার  
মৌল্যে মুঢ় হয়ে অবধি রবীন্দ্রনাথ লিখেছিলেন : “দিজেন্দ্রলাল বাংলা কাব্যভাষার  
একটি বিশেষ শক্তি দেখাইয়া দিলেন। তাহা ইহার গতিশক্তি। ইহা যে কেমন  
ক্রতবেগে তরল হইতে গভীর ভাষায়, তাব হইতে ভাবান্তরে চলিতে পারে, ইহার  
গতি যে কেবলমাত্র মৃত্যু মহৱ আবেশভাবাক্রান্ত নহে তাহা কবি দেখাইয়াছেন।”  
জাতীয় সঙ্গীতে এই গতিশক্তি আমাদের চুম্কে দেয় তাঁর ক্ষণে ক্ষণে ছন্দ বদলে। যথা,

[সেখা] গিয়াছেন তিনি সমরে আনিতে জয় গোরব জিরি,

[সেখা] গিয়াছেন তিনি মহা আহ্বানে

মানের চরণে প্রাণ বলিদানে,

মথিতে অমর-মরণ-সিন্ধু আজি গিয়াছেন তিনি।

সধবা অধবা বিধবা তোমার রাহিবে উচ্চ শির।

উঠ বীর-জায়া, বাঁধো কুস্তল, মৃচ্ছ এ-অশ্রুমীর।

এখানে পাই দার্ট্য—মরণকে জয় করার দৃঃসাহস। তাঁর পরেই রণরঙে মরণের সঙ্গে  
দৈর্ঘ্য ;

[সেখা] নাহি অন্তুনয় নাহি পলায়ন সে-ভীম সমর মাঝে,

[সেখা] কুধির-বৃক্ষ-অসিত সঙ্গে

মৃত্যু নৃত্য করিছে রঙে,

গভীর আর্তনাদের সঙ্গে বিজয়বান্ত বাজে।

আলোং-ছাঁয়ায়, বাদলে-কিরণে, সম্পদে-বিপদে গ'ড়ে ওঠে যে অকুতোভয় জীবনলীলা,  
দিজেন্দ্রলাল একটি মাত্র চরণের কবিত্বে উদ্ঘাটন করলেন :

গভীর আর্তনাদের সঙ্গে বিজয়বান্ত বাজে।

তাঁর পরে ? আরো আছে—এখানেই শেষ নয় :

[সেখা] গিয়াছেন তিনি করিতে রক্ষা শক্ত-নিমত্তণে

[সেখা] বর্মে বর্মে কোলাকুলি হয়

খড়গে খড়গে ভীম পরিচয়

জনুটির সহ গর্জন মিশে, রক্ত রক্ত সনে।

তারপরেই ভাবের রূপান্তর—কঠিন থেকে কোমলে কিন্তু মের্টিমেন্টাল কারণ্য নয়—  
আন্তসমাহিত বীতশোক কারণ্য :

[মেধা] গিয়াছেন তিনি সে-মহা-আহবে জুড়াইতে সব জ্বালা,

[হেথো] হয়ত ক্ষিরিবে জিনিয়া সমৰ,

হয়তো মরিয়া হইবে অমর,

সে-মহিমা ক্ষোড়ে ধরিয়া হাসিয়া তুমি মরিবে বালা ।

বৰীজ্জনাথ যথার্থেক্ষণ করেছিলেন দ্বিজেন্দ্রলালের কবিশক্তির স্বকীয়তা সম্বন্ধে ।

কিন্তু তবু বলব দ্বিজেন্দ্রলালের কবিশক্তির প্রতি বাঙালী এ পর্যন্ত সুকিব  
করেনি—যে কথা দ্বিজেন্দ্র-গ্রন্থাবলীর প্রথম ভাগে শ্রীসজনীকান্ত দাস মহাশ  
স্বীকার করেছেন । কারণ নিয়ে যাথা ধারিয়ে লাভ নেই, বেশী ফলোদয় হবে  
তাঁর কবিগ্রন্থিমার দিকে কাব্যসিকদের দৃষ্টি আকর্ষণ করলে । তাঁর কবিত্বে  
নানামূল্যী প্রবণতা সম্বন্ধে ব্যাখ্যান এনিবন্ধের পরিধি-বহিভূত । আমি শুধু তাঁর  
জাতীয় সঙ্গীতের কবিত্ব ও স্বকীয়তা সম্বন্ধে আরো কথেকঠি কথা বলে ইতি  
করব ।

আমাদের দেশে জাতীয় সঙ্গীতের আদিম মন্ত্রদাতা—ঝৰি বঙ্গিমচন্ত, একথা বলেছি  
প্রথমেই । কিন্তু বঙ্গিমচন্তের মধ্যে যে স্বপ্ন, তথা নব-সাহিত্যমজন প্রতিভা ছিল  
বঙ্গিমোত্তর যুগে একাধিক কবিনেত্রে ও কবিহন্দয়ে মুক্ত হয়ে উঠলেও বঙ্গিমচন্তের মধ্যে  
যে ওজঃশক্তি ছিল তা দ্বিজেন্দ্রলালের মধ্যে যে ভাবে সংক্রমিত হয়েছিল সে ভাবে  
সংক্রমিত হয়নি আর কোনো বাঙালী কবির বাংলা কাব্যে । স্বয়মা, শিহরণ, বঙ্গান  
কলন্তু ইত্যাদি কাব্যগুণ অন্ত অনেক কবির কাব্যেই ফুটে উঠেছে কিন্তু দ্বিজেন্দ্রলালের  
ছন্দে বীরের ও পৌরুষের অকুতোভয় জীব্মতমন্ত্র যে ভাবে নিটোল হয়ে ফুটে উঠেছে  
সে ভাবে আর কোন বাঙালী কবির কাব্যে ফুটে ওঠেনি বঙ্গিমচন্তের পরবর্তী যুগে ।  
আর কোনো কবির মধ্যে তাই পাই না এ দার্ত্য ও পৌরুষ, যা পাই ধৰা যাক, দ্বিজেন্দ্রলালের  
'যেদিন স্বনীল' গানে ।

যেদিন স্বনীল জলধি হইতে উঠিলে জননী ভারতবর্ষ !—

উঠিল বিশে সে কৌ কলরব, সে কৌ মা ভত্তি, সে কৌ মা হৰ্ষ !

সেদিন তোমার প্রভায় ধরাৰ প্রতাত হইল গভীৰ রাত্রি,

বল্পিল সবে অয় মা জননী, জগতারিণী জগজ্জননী !

ধন্ত হইল ধৰণী তোমার চৰণ-কমল কবিয়া প্রশংশ ।

গাইল : 'জয় মা জগজ্জননী ! জগজ্জননী ! ভাৱতবৰ্ষ !!

ছবির পর ছবি দেশমাত্কার—কিন্তু কী বলিষ্ঠ ছবে, অতুলনীয় চিরাঙ্গনে :

শীর্ষে শুভ তুষার-কিরীট, সাগর-উর্মি ঘেরিয়া জংঘা ।

বক্ষে হালিছে মুক্তির হার, পঁক্ষেন্দু ঘন্না গঙ্গা ।

কথনো মা তুমি ভীষণ দীপ্তি তপ্ত মরুর উষর দৃশ্যে

হাসিয়া কথনো শামল শঙ্গে ছড়ায়ে পড়িছ নিখিল বিশে !

এব পাশাপাশি ধরা যাক দেশমাত্কার স্নেহময়ী অথচ মহিমমূর্তি :

সত্ত্বানন্দিলবসনা চিকুর সিকু শীকুর লিপ্ত

ললাটে গরিমা বিমল হাস্পে অমল কমল আনন দীপ্তি,

উপরে গগন ঘেরিয়া নৃতা করিছে তপন তারকা চন্দ্ৰ,

সন্ত্রম্ভু, চরণে ফেনিল জলধি গরজে জলদমন্ত্ৰ !

তারপরেই নিসর্গ চিত্র, কিন্তু মামুলি নয়—প্রতি রেখাবঙ্গের মধ্যে দিয়েই ফুটে উঠেছে ছটাগ্রাফারের পর্যবেক্ষণ নয়, ধ্যানীর প্রেমদৃষ্টি :

উপরে পৰন প্ৰবল ঘননে শনো গৱজি' অৱিশ্বাস্ত

লুটায়ে পড়িছে পিক কলৱবে চুৰি' তোমাৰ চৰণপ্রাপ্তি ।

উপরে জলদ হালিয়া বজ্র, করিয়া প্রলয় সলিল বৃষ্টি

চৰণে তোমাৰ কুঞ্জকানন কুহুমগন্ধ কৰিছে ষষ্ঠি ।

পৰিশেষে দেশমাত্কার আনন্দ বেদনা হ'য়ে উঠল বটে জন্মাত্ৰীৰ আনন্দ বেদনা, কিন্তু সেই সঙ্গে মা হ'য়ে উঠলেন জননী দেবী—অত্যানন্দী—বক্ষিমচন্দ্ৰের ত্ৰিনিটি তৃণ্ককম্লাবাণী

জননী ! তোমাৰ বক্ষে শান্তি, কঠে তোমাৰ অভয় উক্তি

হস্তে তোমাৰ বিতৱ অন্ন চৰণে তোমাৰ বিতৱ মুক্তি ।

জননী ! তোমাৰ সন্তান তৰে কত না বেদনা কত না হৰ্ষ

জগৎপালিনী ! জগৎকারিনী ! জগজজননী ! ভাৰতবৰ্ষ ।

বন্দেমাতৰমের পৰে জাতীয় সংবৰ্ধী হিসাবে গণ্য হ'তে পাৰে কেবল দিজেন্দ্রলালেৰ এই গানটি কিংবা “ভাৰত আমাৰ” গানটি ।

দেশকে দুটি দৃষ্টি নিয়ে দেখা যায়। প্ৰথম: স্বভাষাব দেশ—স্বজাতিৰ দেশ—যেখানে আবাল্য গ'ড়ে উঠেছি নিজেদেৱ জাতীয় গুণাগুণেৰ আবহাওয়াৰ—যে দেশকে অন্ত সব দেশেৰ চেয়ে বেশী চিনি, বেশী বুৰি ও বেশী ভালবাসি। অন্য দৃষ্টি দেখায় দেশেৰ নিহিত রূপ, তাৰ স্বকীয় সংস্কৃতি, বিশিষ্ট অবদান, জন্মজন্মান্তৰেৰ গুৰুত্ব। ভাৰত মূলতঃ আধ্যাত্মিকতাৰ দেশ, ধৰ্মেৰ দেশ, যেখানে মুধিষ্ঠিৰ বলে-ছিলেন মৃত্যুঞ্জয় বিষয়তে : “সত্যস্ত যে রক্ষ্যতমং ন রাজ্যম—সত্যই আমাৰ কাছে বক্ষণীয়তম, রাজ্য নয়।” যাবা ভাৰতবৰ্ষেৰ এ আত্মিক সত্ত্বেৰ প্রতি শ্ৰদ্ধালু নন তাঁদেৱ জন্তে এ প্ৰবন্ধ নয়, একথা পুৰোই বলেছি। এখানে শুধু আৱ এইটুকু বলব যে তাঁদেৱ

জগে শ্রীরামকৃষ্ণের জন্ম নয়, বিবেকানন্দের কর্ম নয়, শ্রীঅবিনের পূর্ণবোগ নয়, বক্ষিমচন্দ্রের ঘনেয়াত্মরং নয়, দিজেন্দ্রলালের জাতীয় পুজা-সঙ্গীত নয়। উপনিষদে বলেছে, বেশীর ভাগ লোকের দৃষ্টি বহিমুখী, কেবল কয়েকজন “আবৃতচক্ষু” অঙ্গ-সঙ্কান ব্রতে আচ্ছোত্তর্ণ হ'য়ে থাকেন। এখানে আবৃতচক্ষু-র অর্থ দৃষ্টিকে সংহত ক'রে অন্তরের দিকে ফেরানো—যাকে ইংরেজি দার্শনিক পরিভাষায় বলা যায় introvert হওয়া। সব সত্যদৃষ্টিই হ'ল গভীরের দৃষ্টি—এই দৃষ্টি ছিল ব'লেই দিজেন্দ্রলাল দেখতে পেরেছিলেন যে বিশ্বলীলা বিশ্বধারার প্রতীক :

প্রতিমা দিয়ে কি পুঁজিৰ তোমারে, ?      এ বিখ নিখিল তোমারি প্রতিমা।  
 মন্দিৰ তোমার কী গড়িব মাগো,      মন্দিৰ যাহার দিগন্ত নীলমা।  
 তোমার প্রতিমা শপ্তি তারা রবি  
 সাগৰ বিৰাৰ ভূধৰ অটীৰ

সে দৃষ্টির অঞ্জন প'রেই তিনি দেখতে পান যে, আমাদের ভাতীয় দৈত্য রাঢ়, অকাটা বাস্তব হ'লেও ভারতে এ দৈত্যের ছোওরা লাগেনি—জলসংপৃক্ত পথের মতমই আজ্ঞা তার নিশ্চিন্ত। তাই তিনি গেয়েছিলেন প্রেমিক কবির স্বরে:

তুমি তো মা সেই তুমি তো মা সেই চির গৱীঝনী ধন্যা অযি মা !  
আমরা শুধুই হোৱেছি মা হীন, হারাও়েছি সব বিভূত গৱিন্না !

এইই হ'ল দ্রষ্টার দৃষ্টি, ওরফে প্রেমের দৃষ্টি, যে বাইরের বাস্তবকে অস্বীকার ক'রে “আবৃঢ়-চক্ষু” হ'য়ে আস্তর সত্যকেই করে অঙ্গীকার। তাই না সে দেখতে পায় যে দেশ শুধু বস্তুগুলোর সমষ্টি নয়, যেখানে দেহ পায় শুধু তার বাস্তব ক্ষুধার খোরাক। সে দেখে দেশের মধ্যে দেই অমৃত মন্দাকিনীর চিরস্তন্তী ধারা যাকে সে বলতে পারে :

দেবী আমার সাধনা আমার, স্বর্গ আমার আমার দেশ ।

କିନ୍ତୁ ଏଥାନେ ପ୍ରେମେର ଶ୍ରେଷ୍ଠ ସ୍ଵରୂପ ନୟ । ଦେବୀ ବ'ଲେ ସଦେଶକେ ଚିନତେ ପାରାର ମଧ୍ୟ ଦିଲେ ହୁ ଦୁଷ୍ଟି-ଆରୋହିତୀର ସ୍ଵର୍ଗ । ଏର ସାରା ହ'ଲ ଦେଶର ଦେବା, ଆହୁଦାନେ ଯାର ପରମ ପରିଚିତି ମେଲେ, ତାଁ ଜୀବନାନ୍ତେ ସ ଯଥରେ ଶେଷ ଦେଖାଇବୋଥିର ଗାନେ ସେ ଗାନ୍ତି ଛିଲ ସ୍ଵଭାବକ୍ରେତର ସବଚରେ ଶ୍ରୀ ଗାନ୍ଧି :

ভারত আমাৰ ! ভারত আমাৰ ! সকল মহিমা হোক থৰ্থ  
তৃত্বে কী যদি পাই মা তোমাৰ পুত্ৰ বিলৱা কৰিবলৈ গৰ ?  
যদি বা বিলৱ পায় এ জগৎ, লুপ্ত হয় এ-মানব বশ  
বাদেৱ গবিনাময় এ-অতীত, তাদেৱ কথনো হবে না ধৰণ  
চোখেৱ সামনে ধৰিয়া বাধিয়া অতীতেৱ সেই মহা আদৰ্শ  
জগিব নৃতন ভাৰেৱ রাজ্যে রচিব প্ৰেমেৱ ভাৰতবৰ্ধ  
এ-দেবভূমিৰ প্ৰতি তৃপ্তিৰ আছে বিধাতাৰ কৰণা দৃষ্টি  
এ মহাজাতিৰ মাথাৰ উপৰে কৱে দেবগণ পুল্পৰাষ্টি ।

তাই বলছিলাম ঋষি বক্ষিমচন্দ্র যে আব্রতচন্দ্রের দৃষ্টিতে দেখে দেশকে চিনেছিলেন সর্বদেবময়ী মূর্তিতে, তাঁর পরে সে-দৃষ্টির শ্রেষ্ঠ উত্তরাধিকারী হয়েছিলেন তাঁর পরবর্তী যুগে পুজাৰী-চৰণ-কবি দিজেন্দ্ৰলাল ।

## ইংরেজি শিক্ষা

শ্রীমুধীল্লনাথ গুপ্ত

(গ্রাহক সম্পাদক)

বর্তমানে ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্র ব্যতুলি সমন্বার সম্মুখীন হয়েছে, তার মধ্যে এদেশে ইংরেজি শিক্ষার স্থান নির্ণয় করা একটি। প্রেসিডেন্সি কলেজ পত্রিকার গত সংখ্যার সম্পাদকীয় প্রবন্ধে ভবিষ্যৎ শিক্ষা-ব্যবস্থায় ইংরেজির স্থান সম্বন্ধে কিছু আলোচনা হয়েছে; কিন্তু গুরুত্বের দিক থেকে বিচার করলে দেখা যাবে এ সম্বন্ধে বিস্তৃত আলোচনার প্রয়োজন রয়েছে—অন্ততঃ সেই বিদ্যায়তনের পক্ষে যেখানে সর্বপ্রথম ইংরেজি শিক্ষার ভিত্তি স্থাপন করা হয়েছিল এবং সেই প্রদেশের পক্ষে যেখানে এখন পর্যন্ত ইংরেজি-শিক্ষিতদের সংখ্যা ভারতবর্ষের অন্ত যে কোনও প্রদেশের চাইতে বেশি।

ইংরেজি শিক্ষার স্থান নিয়ে সম্প্রতি আলোচনা হয়েছে প্রচুর। এ বিষয়ে চিন্তাশীল সমালোচকদের সাধারণতঃ তিনি ভাগে ভাগ করা যেতে পারে—(ক) যারা ইংরেজি শিক্ষার বিরোধী, (খ) যারা ইংরেজি শিক্ষার পক্ষে এবং (গ) যারা এই দুই দলের মধ্যগাম। প্রথমে দেখা যাক, ইংরেজি শিক্ষার বিরুদ্ধে অধান আপত্তিগুলি কি এবং সেগুলি কতটা যুক্তিমূল।

প্রথম আপত্তি দেখানো হয় এদেশে ইংরেজি শিক্ষার প্রবর্তনের মূলে বিদেশী শাসক-বর্গের উদ্দেশ্য নিয়ে। এদেশীয়দের কাজ-চালানো গোছের ইংরেজি শিখিয়ে বুটিশ সাম্রাজ্যের বনিয়াদ পাকা করার উদ্দেশ্যে বিদেশী শাসকগণ এদেশে ইংরেজি শিক্ষা প্রবর্তিত করেছিলো, একথা হয়ত সত্য। কিন্তু একশ'-পাঁচিশ বছর আগেকার ভারতবর্ষের অবস্থা নিরপেক্ষভাবে বিচার করলে ইংরেজি শিক্ষা প্রবর্তনের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে লর্ড মেকলের অসহনীয় কটুক্তির মধ্যেও অন্ততঃ কিছুটা সত্যের সক্ষান মেলে। তা ছাড়া মাঝেরা, এলফিনষ্টোন—এঁদের দৃষ্টি কেবলমাত্র বুটিশ সাম্রাজ্যের বনিয়াদ পাকা করার দিকেই ছিল একথা মেনে নিলেও তারতের তদানীন্তন চিন্তানায়ক এবং সমাজ-হিতৈষণার পুরোধা রাজা রামমোহন, শার সৈয়দ প্রতীক মনীষিয়ন্দের ইংরেজি শিক্ষার অনুকূলে যত একশের মূলে যে অন্ততঃ ঐ উদ্দেশ্য ছিল না, একথা নিঃসন্দেহে বলা যাব। সরকারী কর্মচারিদের প্রচেষ্টাতেই হোক, কিংবা এই সকল চিন্তানায়কদের আগ্রহেই হোক, ইংরেজি শিক্ষার পক্ষে তখনকার এই আনুকূল্য প্রদর্শন ইংলণ্ডের ইতিহাসে হইটবির ধর্মসভায় রাজা অসহিতের রোমান ধর্মতের পক্ষে রাখানোনের সংগে তুলনীয়।

তা'ছাড়া, বিদেশী শাসকগণ ইংরেজি শিক্ষা যে উদ্দেশ্যেই প্রচলিত করে থাকুন, এই ব্যবস্থায় কে অধিকতর লাভবান হয়েছে, সেইটেই বিবেচনার যোগ্য।

দ্বিতীয়তঃ বলা হব ইংরেজি ভাষার মাধ্যমে শিক্ষাগ্রহণের দরুণ আমাদের ছাত্রীবনের কর্মশক্তির যথেষ্ট অপচয় হয়েছে। কিন্তু এই প্রসংগে একথা ও চিন্তা করা। উচিত, একশ-পঁচিশ বছর আগে ইংরেজি ভাষার মাধ্যমে শিক্ষা গ্রহণ করা ছাড়া অন্ত কোন পথ ছিল কি না। একমাত্র গীতিকবিতা এবং কিছু গাথা এবং পদাবলী ছাড়া তখন আধুনিক ভারতীয় ভাষার অন্ত কোন পরিচয় ছিল না। তাই ইংরেজিকে মাধ্যম করা ভিন্ন তখন অন্ত পথ থোলা ছিল না।

বলা যেতে পারে, এখন অবস্থার পরিবর্তন হয়েছে। কিন্তু ঠিক যে স্তরে এসে পৌছলে একটি ভাষা জাতীয় জীবনের সর্বক্ষেত্রের চাহিদা মেটাতে পারে, সে স্তরে আমাদের কোনও ভাষা পৌছেছে কি? পঁয়ত্রিশটি ভারতীয় ভাষার মধ্যে একটি ভাষাও কি বিশ্ববিদ্যালয়ের সর্বোচ্চ শিক্ষাদানের পক্ষে যথেষ্ট সম্পদশালী? বিদেশী ভাষা থেকে প্রোজেক্টীয় পুস্তকাদি অনুবাদ করে এই অভাব মেটানোর উপায় দেখানো হব। কিন্তু একটু তলিয়ে দেখলে এই উপায়কে ইংরেজি প্রবাদবাক্য 'ঘোড়ার সামনে গাড়ি রাখা'র মতন মনে হবে। প্রথমতঃ, রাতারাতি কোন ভাষা অনুবাদের সাহায্যে সমৃদ্ধিশালী হতে পারে না। দ্বিতীয়তঃ, প্রাথমিক চাহিদা মেটাতে সমর্থ হলেও মৌলিক ভাবধারার পরিপূর্ণ সাধনের দিক থেকে অনুবাদ একেবারে অচল। তৃতীয়তঃ, বর্তমান ভারতীয় ভাষাগুলির শব্দ-সম্ভাবন আধুনিক বিজ্ঞান, রাজনীতি, অর্থনীতি প্রভৃতি বিষয়ের অনুবাদের পক্ষে অপ্রতুল।

একটি দৃষ্টান্তের সাহায্যে বিষয়টি পরিকারভাবে বোঝা যাবে। ১৯১৮ সালে ওসমানিয়া বিশ্ববিদ্যালয় উচ্চ ভাষার মারফৎ শিক্ষাদানের ব্যবস্থা করেন। কিন্তু ঐ ভাষায় যথাযোগ্য শব্দ-সম্ভাবন এবং পুস্তকাবলীর অভাবের দরুণ একটি অনুবাদ-সমিতি নিযুক্ত করা হব। মোটামুটিভাবে কাজ চালানোর জন্মে প্রায় ৪০০ বই ইংরেজি থেকে অনুবাদ করা হব। এর জন্ম আরবী-পার্শ্ব ভাষার সাহায্যে ৬৪,০০০ (চোরাটি হাজার) নতুন শব্দ গঠন করতে হব। ফল দাঁড়ালো, যখন বইগুলি প্রকাশিত হল তখন সেগুলি একেবারে ছর্বোধ্য দেখা গেল।

প্রশ্ন উঠতে পারে, তবে কি বিদেশের দিকে তাকিয়ে থাকা ভিন্ন আমাদের গত্যন্তর নেই? নিশ্চয়ই আছে, তবে রাতারাতি ইংরেজি বর্জন করে নয়, ইংরেজির সংগে ঘোগাযোগ অক্ষুণ্ণ রেখে। একথা নিঃসন্দেহে বলা যায়, প্রবেশিকা পরীক্ষা পর্যন্ত মাতৃভাষার মাধ্যমে শিক্ষাদান অনেক ক্ষেত্রেই সাফল্যজ্ঞভ করেছে। কিন্তু ঠিক এই শিক্ষাই একশ-বছর আগে ইংরেজির মারফৎ গ্রহণ করা ভিন্ন অন্ত পথ ছিল না। এর প্রধান কারণ ছিল ভারতীয় ভাষাগুলির দারিদ্র্য। ইংরেজি ভাষার সংগে ঘোগাযোগ থাকার দরুণই আজ ভারতীয় ভাষায় প্রবেশিকা পরীক্ষা পর্যন্ত শিক্ষাদান সফল হয়েছে। এইটি মাত্র প্রথম স্তর। ভবিষ্যতে ইংরেজির সংগে ঘোগাযোগের ফলে বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চ শিক্ষার পক্ষেও আমাদের ভাষাগুলি আবলম্বী হবে আশা করা যায়। সেই স্থুদিন যতদিন না আসে ততদিন ইংরেজি ভাষার মারফৎই বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চ শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে।

এই প্রসংগে আর একটি কথা মনে রাখা প্রয়োজন। পৃথিবীর কোন ভাষাই গান্ধুনিক জ্ঞানের সমস্ত চাহিদা মেটানোর মত শব্দের দাবী করতে পারে না। ভারতীয় ভাষার দারিদ্র্য এই দিক থেকে অন্তর্ভুক্ত বেশি। এটা লক্ষ্য রাখা দরকার আধুনিক বিজ্ঞান, জ্ঞানীতি, অর্থনীতি ও ভূতত্ত্ব বিষয়ের যে সব শব্দের সহজবোধ্য সরল অনুবাদ ভারতীয় ভাষায় নেই কিংবা করা শক্ত, সেসব শব্দের অনুবাদের চেষ্টা না করে সেগুলি ইংরেজি ভাষার গ্রহণ করাই সমীচীন। নতুনা, অনেক সহজবোধ্য ইংরেজি শব্দ অনুবাদের ফলে দুর্বোধ্য হয়ে পড়বে। এতে শিক্ষার্থীর শক্তির অপচয় ঘটবে একদিকে, অন্তর্দিকে ভাষার প্রাকলীন গতিও অবকল্পন হবে। বার্ণার্ড শ-র মতে এই ধরনের শব্দগুলি অন্ততঃ যদি পৃথিবীর মুক্তি একই আকারে চালু হয় তবে বিভিন্ন জাতির মধ্যে ভাবের আদান-প্রদানের পথ গ্রহণ হবে। ‘কনফিডেনশ্যাল ক্লার্ক’-এর অনুবাদ ‘আপ্ট করণিক’ করার পেছনে তপ্ত দশপ্রেম যতই কার্যকরী হোক, এই ধরনের শব্দ রপ্ত করতে যথেষ্ট বেগ পাবার সন্তান। যাই দুর্বোধ্য নতুন শব্দ সৃষ্টি করার চেষ্টা না করে বিদেশী সহজবোধ্য শব্দ গ্রহণে বাধা দিনিনে। এতে ভাষা সমুক্তিশালী হবে। বস্তুতঃ পৃথিবীর সবচেয়ে সমুক্তিশালী ইংরেজি ভাষার শব্দ-সম্পত্তির মাত্র ২৫ ভাগ দেশজ। তাছাড়া, এ ব্যবস্থায় আমাদের দেশের ভিন্ন ভাষা-ভাষী অধিবাসিদের মধ্যে জ্ঞানের আদান প্রদানের পথ যথেষ্ট সুগম হবে।

আর একটি অভিযোগ, ‘দেড়শ’ বচরের চেষ্টাতেও আমরা এ ভাষাকে সম্পূর্ণ আয়ত্ন করতে পারিনি; তাই যে ভাষা আমাদের দখলের বাইরে তাকে বর্জন করাই শ্রেয়ঃ। এই অভিযোগের মূলে সত্য আছে সামান্যই। আমাদের দেশের প্রবেশিকা শ্রেণীর যে জানও ছাত্রের ইংরেজি কথোপকথনের জ্ঞান বিদেশের সমবর্স কোনও ছাত্রের তার মাত্তায় ভিন্ন অন্ত ভাষার জ্ঞানের চাহিতে বেশি।

অন্তদিকে পরীক্ষা-পত্রের উত্তরগুলি বিচার করলে দেখা যাবে বিশুল্ক মাত্তায় ভাষার ব্যবহারে সাধারণ ছাত্রের ততটা পাঁচ নয়, যতটা ইংরেজির ব্যবহারে। কো যেতে পারে, প্রয়োজনের তাগিদেই মাত্তায়কে অবহেলা করে ইংরেজির বিশুল্ক ব্যবহারের দিকে ছাত্রদের ঝোক থাকে। একথা সব ক্ষেত্রে সত্য হলেও বিশ্বিভালয়ের এম-এ ক্লাশের ছাত্রদের পক্ষে অন্ততঃ সত্যি নয়। মাত্তায় বিশ্বিভালয়ের সর্বোচ্চ শিক্ষালাভের পেছনে মাত্র সেই ভাষার প্রতি আগ্রহই শিক্ষার্থীদের ই ভাষায় শিক্ষা গ্রহণের কারণ। কিন্তু অন্তদিকে, যারা ইংরেজি পড়তে যাব তাদের ঘনেককে মাত্তা জীবিকানির্বাহের অন্তই ঐ ভাষা গ্রহণ করতে হয়, অনেক সময়ে তাদের ইচ্ছার বিরুদ্ধেও। কিন্তু বিশ্বিভালয়ের পরীক্ষকদের কাছে খোঁজ করলে জানা যাবে, ইচ্ছার বিকল্পে ইংরেজি নিয়েছে এমন সাধারণ ছাত্রও কেবলমাত্র বাংলাভাষার প্রতি আসক্তিবশতঃ ঐ ভাষা গ্রহণ করেছে এমন ছাত্রের চাহিতে ভাষা-জ্ঞানের দিক দিয়ে অধিকতর অগ্রবর্তী। স্বতরাং ইংরেজি ভাষায় আমাদের ছাত্রেরা অপটু—এ কথার পেছনে সত্য আছে সামান্যই।

তাছাড়া, ইংরেজি ভাষা আয়ত্ত করা যাব না,—এ অভিযোগের পেছনে রয়েছে ভাষা-জ্ঞানের সংগে সাহিত্য-দর্থলের প্রতিদেবোধের অভাব। আমাদের শিক্ষা-ব্যবস্থার গলদাহ এর জন্য দায়ী। আমরা যে পরিমাণে সাহিত্যিক হতে চাই, সে পরিমাণে ভাষা-জ্ঞানী হতে চাই নে। তাই ইংরেজি জানতে গিয়ে আমরা চাই বার্ক-মেকলে-চার্চলীয় ভাষা আয়ত্ত করতে। ইংরেজি শিখতে আমাদের ছাত্রীবনের দুই-তৃতীয়াধি সময় নষ্ট হয়ে থাকে—এ অভিযোগের মূলে যদি কোন সত্যিকারের কারণ থাকে তবে তা এই। অবশ্য রবীন্দ্রনাথ, মনোমোহন ঘোষ, গান্ধী, নেহেক প্রভৃতির ইংরেজি ভাষার দর্থল যে কোনও ইংরেজের জৈবার কারণ হতে পারে। কিন্তু সাধারণের পক্ষে ইংরেজি ভাষার মারফৎ জ্ঞানার্জনের জন্য ঐ ভাষা যতটা শেখা দরকার ততটাই যথেষ্ট।

স্বতরাং দেখা যাচ্ছে ইংরেজি শিক্ষার বিরুদ্ধে যে সব আপত্তি দেখানো হয় সেগুলি বিচারসহ নয় মোটেই। স্বত্রের কথা, ইংরেজি-বিবোধীদের সংখ্যা অতি সামান্য। দেশের অধিকাংশ শিক্ষাবৃত্তি এবং রাজনৈতিকদের মত ইংরেজিকে কোনও না কোনও আকারে আমাদের পাঠ্যতালিকাভুক্ত করার পক্ষে। এবাবে দেখা যাব ইংরেজি শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা বর্তমানে কঠটা।

স্থিরভাবে ভেবে দেখলে দেখা যাবে ইংরেজি বর্জনের পক্ষে আমাদের আগ্রহের মূল অনেক ক্ষেত্রেই রয়েছে ইংরেজ-জাতির প্রতি আমাদের বিত্তক্ষণ। কিন্তু যেকের বশে ইংরেজিকে সত্যিই যদি আমরা বর্জন করি তবে ক্ষতিগ্রস্ত হব আমরাই ইংরেজি যদি আমরা এতদিন বিদেশী শাসকবর্গের প্রচেষ্টায় শিখে থাকি তবে আজ তা শিখতে হবে জাতীয় প্রয়োজনের তাগিদে। ইংরেজি শিক্ষার সত্যিকারের প্রয়োজন অমুভূত হয়েছে দেশ স্বাধীন হবার পর থেকেই। মোটামুটিভাবে যে সব কারণে ইংরেজির পঠন-পাঠন অপরিহার্য সেগুলি প্রথমে দেখা যাক।

পৃথিবীর যে কোনও স্বাধীন দেশেই অন্ততঃ একটি বিদেশী ভাষা ঐ দেশের ছাত্র-ছাত্রীদের পাঠ্যতালিকাভুক্ত করা হয়। এর কারণ প্রধানতঃ দুইটি—নিজের দেশ ছাড়া বাইরের জগতের সংগে যোগাযোগ রাখা এবং জ্ঞানার্জনের পূর্তা সাধন। যুরোপীয় দেশগুলির মধ্যে এই প্রয়োজন মেটাবার জন্যে অধিকাংশ ক্ষেত্রেই ইংরেজি শিক্ষার প্রচলন হয়েছে। বস্তুতঃ আজকের জগতে সমন্বিত এবং প্রচারের দিক থেকে দেখতে গেলে ইংরেজির সমকক্ষ অন্য ভাষা নেই। কৃষীয় ভাষা ক্রত উন্নতিপথে অগ্রসর হলেও এখনও তা ইংরেজির সম্পর্কে আসতে পারে নি। স্বাধীন ভাস্তবের পক্ষেও অন্ততঃ একটি বিদেশী ভাষা শিখবার প্রয়োজনীয়তা আছে। সেদিক থেকে সহজবোধ্য কারণেই ইংরেজি গ্রহণযোগ্য। সমগ্র পৃথিবীর ভাষাবারার সংগে পরিচিত হওয়ার পক্ষে ইংরেজি শিক্ষা এতই প্রয়োজনীয় যে এক্ষেত্রে অতিশয়োভ্যুক্তির স্থোগ নেই। পৃথিবীর অস্থান দেশের তুলনায় ভারতবর্ষ অনেক পিছিয়ে আছে, এ কথা

অনুবীক্ষ্য । তারতের দ্রুত উন্নতি এবং অন্তর্গত দেশের সম্পর্কায়তুক্ত হওয়ার জন্যেও ইংরেজি ভাষা অপরিহার্য ।

আমরা দেখেছি, কোনও একটি বিষয়ে পূর্ণ শিক্ষালাভের পক্ষে আমাদের ভাষাগুলি যথেষ্ট ঐশ্বর্যশালী নয় । আমাদের সৌভাগ্য, দেড়শ' বছর ধরে পৃথিবীর সব-বেশি ঐশ্বর্যশালী ভাষার সংগে আমাদের যোগাযোগ রয়েছে । পৃথিবীর জ্ঞানভাণ্ডারের এমন কোনও দিক নেই যেদিকে ইংরেজি ভাষার গতি শেষ সীমা অবধি না পৌছেছে । স্বতরাং যে কোনও বিষয়েই পূর্ণ জ্ঞানলাভের জন্যে ইংরেজি শেখা একান্ত দরকার ।

অনেকে বিদেশী-ভাষা হিসাবে ইংরেজিকে বর্জন করে রূপীয় বা ফরাশী ভাষা পঠন-পাঠনের পক্ষপাতী । আধুনিক বিজ্ঞানের অনেক দিকে রূপীয় ভাষা ইংরেজির চাইতেও অগ্রগতিসম্পন্ন এবং ফরাসীভাষা ভাষা হিসাবে ইংরেজির চাইতে অগতিশীল । কিন্তু চিন্তা করলে দেখা যাবে যে একশ' বছরের ওপর যে ভাষার সংগে আমাদের যোগাযোগ স্থাপিত হয়েছে, তাকে পরিত্যাগ করে কোনো বিদেশী ভাষা আয়ত্ত করতে গেলে জাতির অগ্রগতির পথ কুকু হবে । তাছাড়া, সব মিলিষে বিচার করলে ইংরেজি ফরাশী বা রূপীয় ভাষা অপেক্ষা অধিক ঐশ্বর্যশালী ।

একথা নিঃসন্দেহে বলা চলে, আমাদের আধুনিক ভাষা ও সাহিত্যের উৎপত্তি এবং উন্নতির মূলে ইংরেজি-সাহিত্যের প্রভাব অত্যন্ত বেশি । অন্য দিক ছেড়ে দিলেও শুধু এই দিক থেকেই ইংরেজির সংগে আমাদের যোগাযোগ অক্ষুণ্ণ রাখা প্রয়োজন । তারতের বিভিন্ন ভাষাগুলির মধ্যে বাংলাই সব-বেশি অগতিশীল এবং সমৃদ্ধিশালী । কিন্তু বাংলা ভাষার এমন অনেক দিক আছে যেখানে দারিদ্র্যের চিহ্ন স্ফুরিস্ফুট । ইংরেজি ভাষার সংগে ওতপ্রোত যোগ না থাকলে আমাদের সাহিত্যের এই পঞ্চ দিকগুলি পূর্ণ হবে না । স্বতঃ ইংরেজি ভাষার উন্নতির মূলেও রয়েছে পৃথিবীর অধিকাংশ ভাষার সংগে এর যোগাযোগ । গ্যেটে বলেছেন, অন্ততঃ একটি বিদেশী ভাষা না জানলে নিজের সাহিত্যকেই ভাঙ্গাবে জানা যাব না । স্বতরাং শুধু ভাষা ও সাহিত্যের উন্নতিকল্পেই ইংরেজি আজ অপরিহার্য ।

একথা আমরা আজ ভুলতে বসেছি যে ইংরেজি ভাষার দোলতেই আজ আমরা স্বাধীনতার ঘাবে পৌছতে পেরেছি । এদেশে জাতীয় ভাবধারার উন্মেষ সব-আগে ইংরেজি-শিক্ষিতদের মধ্যেই দেখা দিয়েছিল এবং সেই প্রদেশেই স্বাধীনতা সংগ্রামে সব-বেশি অংশ গ্রহণ করেছে যে প্রদেশে ইংরেজি-শিক্ষার প্রচলন সব চেয়ে বেশি ছিল । স্বতরাং ইংরেজি শিক্ষা আমাদের দাস-মনোভাবাপন্ন করেছে—এ অভিযোগের মূলে সত্য আছে সামাজিক বিদেশীরা যে উদ্দেশ্য নিয়েই এ ভাষা এদেশে প্রচলিত করে থাকুন, তাদের সামাজ্যের বিনিয়োগকে স্বপ্রতিষ্ঠিত করার চাইতে তার মূলে কৃতারাধাত করতেই অধিকতর সহযোগিতা করেছে এই ভাষা । বিশ্বের দরবারে যে ভাষায় আমরা আমাদের অভিযোগ

জানিবে এসেছি, তাও এই ইংরেজি। তাই তথাকথিত স্বদেশিক তার মোহে পড়ে ইংরেজির পঠন-পাঠন বক্ষ করলে তা জাতীয় জীবনের আত্মহত্যার সামিল হয়ে দাঁড়াবে।

বর্তমান জগতের দিকে একবার দৃষ্টিপাত করলে ইংরেজির প্রসার লক্ষ্য করা যাবে। আজকালকার যে কোনও আন্তর্জাতিক সভার ভাষা ইংরেজি। সম্মিলিত জাতিপুঞ্জের অধিবেশনেও ইংরেজি ব্যবহৃত হচ্ছে। এখন কি কিছুদিন পূর্বে ভারতবর্ষে অস্থিত আন্তঃএশিয়া সম্মেলনে ইংরেজি ভাষাই ব্যবহৃত হয়েছে, যদিও এশিয়ার কোনও দেশেই মাতৃভাষা ইংরেজি নয়। অন্তদিকে আয়লান্ড, ব্যানার্ড, আফ্রিকার অনেকাংশ প্রভৃতি দেশে মাতৃভাষার চাইতে ইংরেজির প্রভাব অনেক বেশি। উগ্র স্বদেশ প্রেমিকগণ যদি ইংরেজের ভাষা বলেই ইংরেজি বর্জন করতে চান, তবে তাঁদের স্মরণ করিয়ে দেওয়া অসংগত হবে না যে ইংরেজি আজ আর শুধু ইংরেজেরই ভাষা নয়; বস্তুতঃ ইংরেজিভাষাভাষী অগ্রান্ত জাতির সংগে তুলনায় ইংরেজদের সংখ্যা নগণ্য। স্বতরাং তাঁরা ইংরেজের ভাষা না শিখন, মার্কিন বা অস্ট্রেলিয়ার ভাষা শিখতে তাঁদের আপত্তি থাকার কারণ নেই নিশ্চয়ই।

আমরা প্রথমে দেখেছি ইংরেজি শিক্ষার বিরুদ্ধে যে সব আপত্তি দেখানো হয় তা' বিচারসহ নন। তাঁরপর দেখা গেল ইংরেজি শিক্ষা আমাদের জাতীয় জীবনে অপরিহার্য। এইবার দেখা যাক, আমাদের পাঠ্য তালিকার কর্তৃ স্থান ইংরেজির জন্যে নির্দিষ্ট করা যেতে পারে, এবং কি উপায়ে ইংরেজি শিক্ষা গ্রহণ করা যেতে পারে।

প্রথমতঃ, আমরা দেখেছি ইংরেজি শিক্ষা বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চশিক্ষার জন্য অপরিহার্য। তবে এ কথা সর্বদা মনে রাখতে হ'বে যে, ইংরেজি ভাষা শিখবার যা কিছু প্রয়োজনীয়তা তা শুধু ত্রি ভাষা মারফৎ অগ্রান্ত বিষয় আয়ত্ত করবার জন্য। তাঁর বেশি ইংরেজি জ্ঞানের প্রয়োজনীয়তা আছে বলে মনে হয় না। পরীক্ষার্থীরা যদি মাতৃভাষার মারফৎ তাঁদের অবৈত বিষয় অধিকতর পরিষ্কার ভাবে প্রকাশ করতে পারে, তাঁতে আপত্তি করবার কিছু নেই। জাপানে প্রবেশিকা-মানের যে কোনও ছাত্র টাউসিক পড়ত শুধু অর্থনীতি আয়ত্ত করবার জন্যই; টাউসিকের ভাষার প্রতি কোনও আগ্রহ তাঁদের ছিল না। শেকস্পীয়ারের আলোচনা যদি আমাদের মাতৃভাষাতেই হয় তবে একদিকে সমালোচনা যেমন জোরালো হবে, অন্তদিকে তেমনি মাতৃভাষাও সম্মত হ'বে। স্বতরাং বিশুদ্ধ এবং সরল ইংরেজির জ্ঞানই ছাত্রদের পক্ষে যথেষ্ট হবে, সাহিত্যিক সৌন্দর্য যদি আয়ত্তের বাইরে থাকে তাতে ক্ষতি নেই।

এখন প্রশ্ন ইংরেজিকে আমাদের ছাত্রজীবনে ঠিক কখন পাঠ্যতালিকাভুক্ত করা হবে? বাংলায় আধিক্যিক স্তরে এবং বোঝাইয়ে শিক্ষার্থীর প্রথম সাত বছরের জন্য ইংরেজি পরিত্যক্ত হয়েছে। কিন্তু ইংরেজি শিক্ষা যদি অপরিহার্য বিবেচিত হয়, তবে শিক্ষার্থীর শিক্ষার প্রথম স্তরেই এই শিক্ষা প্রতিক্রিয়া করা উচিত। বার্টাঙ্গ

গান্দেন বলেন, ছোটবেলা থেকে শিক্ষা পেলে শিক্ষার্থী যে রকম ভাবে বিদেশী ভাষা আয়ত্ত করতে পারে, বড় হয়ে শিক্ষা পেলে সে রকম পারে না। মহাত্মা গান্ধীও তাঁর আঙ্গুজীবনীতে এ কথা বলেছেন, ছোটবেলা থেকে যথাযোগ্য উপায়ে শিক্ষা পেলে বিদেশী ভাষা আয়ত্ত করতে শিক্ষার্থীর বেগ পেতে হবে না।

একটি দ্রষ্টব্যের দ্বারাও এ বিষয়টি ভালভাবে বোঝা যাবে। আমাদের গার্জাবহার দ্বিতীয় স্তরে সংস্কৃত ভাষা শিখতে হব। ঐ ভাষা শিখবার আগেই বহু সংস্কৃত শব্দ এবং ব্যাকরণের নিয়মাদির সংগে আমাদের পরিচয় থাকে। কিন্তু তা মন্তব্য সংস্কৃতের বি-এর একটি ছাত্রের ঐ ভাষায় যতটা বুঝগতি থাকে তার চেয়ে প্রবেশিকাশ্রেণীর একটি ছাত্রের ইংরেজির দখল অনেক বেশি।

মুক্তরাং শিক্ষার্থীর প্রথম স্তর থেকেই এ ভাষা প্রবর্তন করা উচিত। তবে লক্ষ্য রাখতে হবে, শিক্ষার্থীর কাছ থেকে শুধু ততটা ভাষাজ্ঞানের প্রয়োজন যতটা ব্যবহারিক দিক থেকে কার্যকরী বিবেচিত হবে।

আবশ্যিক ইংরেজি-শিক্ষার সংগে রাষ্ট্রভাষার প্রশ্ন ওঠে। হিন্দুস্থানীকে রাষ্ট্রভাষা করার পক্ষে যুক্তি দেখানো হয় এই যে উচ্চ এবং হিন্দির মধ্যে। হওয়ার দরুণ উচ্চ এবং হিন্দিভাষী ভারতীয়দের পক্ষে এই ভাষা সহজবোধ্য এবং এর প্রস্তাবণ সব চেয়ে বেশি। কিন্তু হিন্দুস্থানী প্রধানতঃ কথ্য ভাষা; তাছাড়া ভাষা হিসাবে এটি এখনও পূর্ণাঙ্গ নয়, এমন কি এর কোন নির্দিষ্ট কাঠামো পর্যন্ত নেই। বাংলা, হিন্দি, উচ্চ—এর কোনটিই এখনও ভাগতের মত বৈষম্যমূল দেশের পক্ষে রাষ্ট্রভাষা হওয়ার মত প্রসার এবং সমন্বিদ্যা দাবী করতে পারে না। তাছাড়া এর একটিকে রাষ্ট্রভাষা করলে ভারতের অগ্রগত চৌক্রিকি ভাষাভূমীদের আর একটি নতুন ভাষা শিখতে হবে। ইংরেজিকে যথন অবগুপ্ত্য বিষয়গুলির মধ্যে স্থান দেওয়া প্রয়োজন তখন ভারতের আঙ্গ-প্রাদেশিক ভাষা হিসাবে এটিকে গ্রহণ করার বাধা দেখিনে। বৃহত্তর জগতের ঘটনাবলীর সংগে আমাদের পরিচয় এতে আরও গুরুত্ব হবে। সংকীর্ণ প্রাদেশিকতার দিক থেকেও এই ব্যবস্থা গ্রহণযোগ্য। এতে গুণবিষয়ে হিন্দি প্রশ্নের উত্তরে মালয়ালাম ভাষায় উত্তর দানের সমস্তা ঘূরবে।

ইংরেজির বিরুদ্ধে এবং ইংরেজির স্বপক্ষে—এই দুই দলের মধ্যবর্তী যাঁরা তাঁরা বলেন, ইংরেজিকে আবশ্যিক দ্বিতীয় ভাষাকাপে রাখা চলতে পারে এবং মাত্র মুষ্টিমেয় করেকজনের গুরুত্বে যারা বিশ্বিদ্যালয়ে উচ্চ শিক্ষা লাভ করতে চার—এ ভাষা পাঠ্যতালিকাভুক্ত করা যাবে। মাথা বাঁচিয়ে চলবার পক্ষে এই মত কার্যকরী, কিন্তু পহুঁচ হিসাবে নয়। ধ্রুবমতঃ ইংরেজিকে রাষ্ট্রভাষা না করে আবশ্যিক দ্বিতীয় ভাষা করলে প্রত্যেক শিক্ষার্থীকে কবল ভাষা শিক্ষাতেই অধিকাংশ সময় নিরোজিত করতে হবে। তাদের মোট চারটি ভাষা শিখতে হবে—মাতৃভাষা, ইংরাজি, রাষ্ট্রভাষা এবং সংস্কৃত বা আরবী-পার্শ্বী। এতে শিক্ষার্থীর মূল্যবান সময় অথবা নষ্ট হবে। দ্বিতীয়তঃ, মুষ্টিমেয় ছাত্রের জগতে

ইংরেজি শিক্ষা কি ভাবে প্রবর্তন করা হবে? তারা কি প্রবেশিকা পরীক্ষার পর ইংরেজি শিখে বিশ্বিভালয়ে প্রবেশ করবে? ছোটবেলা থেকে না শিখলে যে বিদেশীভাষা সহজভাবে হর না একথা আমরা আলোচনা করেছি। কিন্তু ছোটবেলার কি করে বিশ্বিভালয়ের উচ্চশিক্ষার পক্ষে উপযুক্ত ছাত্র বাছাই করা চলতে পারে? স্বতরাং বাস্তবক্ষেত্রে এই মত সমর্থনযোগ্য নয়।

অতএব, দেখা যাচ্ছে, ইংরেজিকে আমাদের অবশ্য পাঠ্য বিষয় হিসাবে বিশ্বশিক্ষার প্রথম স্তর থেকেই শিখতে হবে এবং যতদিন না আমাদের মাতৃভাষা বিশ্বিভালয়ের উচ্চ শিক্ষার বাহন হওয়ার এবং ভারতের সমগ্র জাতির পক্ষে রাষ্ট্রভাষা হওয়ার শক্তি অর্জন করছে ততদিন বিশ্বিভালয়ের পঠন পাঠনের জন্য এবং রাষ্ট্রভাষা হিসাবে ইংরেজিকে রাখাই যুক্তিযুক্ত।

## ভারতীয় কবি-মানসের প্রতিভূ ও ব্যাখ্যাতা রবীন্দ্রনাথ \*

শ্রামলকুমার চট্টোপাধ্যায়

(চতুর্থ বর্ষ, আর্টস)

অগ্রান্ত দেশের কবি-মানসের সঙ্গে ভারতীয় কবি-মানসের পার্থক্য কোথায় এবং ভারতীয় কবি-মানসের বৈশিষ্ট্য রবীন্দ্রনাথ কী ভাবে তাঁর রচনায় অভিযোগ করেছেন ও সেই কবি-মানসের মর্মকথা বিশ্লেষণ করেছেন, তাই আমাদের আলোচ্য বিষয়।

ভারতীয় কবি-মানস যে কারণে অগ্রান্ত দেশের কবি-মানস থেকে পৃথক ভাবে নিজস্ব এক বৈশিষ্ট্যের স্থান করতে সমর্থ হয়েছে, সে কারণ হচ্ছে, তার গ্রাম্য প্রাণীতি ও পবিত্র সৌন্দর্যবোধ, স্থুলের চেয়ে সুস্মের প্রতি অধিক আকর্ষণ এবং উর্বরমূর্খী শ্রান্তিবহীন অভীন্বন। পাশ্চাত্য কবি-মানসে বা প্রাচ্যের অগ্রান্ত দেশের কবিদের মধ্যে ভারতীয় কবি-মানসের বস্তাবিষ্ট প্রশান্ত সৌন্দর্যবোধ এবং অন্তর্জগতের সুস্মের ভাবগামী নিষ্ঠে অন্যান্যভাবে কাব্যরচনা দেখা যায় না। ভারতীয় কবি শুধু সুন্দরের উপাসক নন, তিনি সত্য ও শিবেরও উপাসনা করেন। সেজগই হিংস্রতা, তুরতা, বীভৎস ও ভয়ানক দৃশ্য, ভাব ও চরিত্রের পুজাপুরুষ বর্ণনা দেওয়া ভারতীয় কবির পক্ষে অসম্ভব।

\* রবীন্দ্র পরিষদের বিশেষ অধিবেশনে পঠিত।

তিনি রসদৃষ্টির সময় স্মৰণ ও শোভন যা কিছু, তা নিপুণভাবে চিত্রিত করেন, রঙে রসে তাঁর রংপুরান হয়ে উঠে মনোজ্ঞ, কান্তিময় এবং সঙ্গে সঙ্গে শুভ ও কল্যাণের প্রতি তাঁর আন্তরিক অনুরাগ প্রকাশিত হয়। নিষ্ঠুর ও গ্রানিপূর্ণ যা কিছু, সে সবের আভাসমাত্র দিয়েই ভারতীয় কবি ক্ষান্ত হন। জীবনের ষে-দিকটা দ্রিশ্যের দক্ষিণ মুখের পরিচয় দান করে সে-দিকেই তাঁর প্রধান আকর্ষণ ; অন্ত দিকটা তাঁর কাছে গোঁথ।

স্বরূচি ও সৌন্দর্য-বোধ প্রবল ব'লেই ভারতীয় কবি ও নাট্যকার নাটক অভিনয়ের সময় রংশমঙ্গের উপর কতকগুলি বিশেষ অভিনয়-ক্রিয়া প্রদর্শন করা চলবে না, এন্রকম নির্দেশ দান করেন। হত্যা এই সব নিষিক ক্রিয়ার অন্তর্ম। পাশ্চাত্য কবি-মানস ভারতীয় কবি-মনের রস-বোধ থেকে কত স্বতন্ত্র এবং রসানুভূতি-সম্পন্ন, তার পরিচয় আমরা সে-দেশের শ্রেষ্ঠ নাট্যকারের রচনা থেকেই পাবো এবং তা থেকে প্রমাণিত হবে, পাশ্চাত্যের সৌন্দর্যবোধের সঙ্গে ভারতীয় সৌন্দর্যবোধের একটা মূল পার্থক্য আছে। শেক্সপীয়ারের নাটকে রংশমঙ্গের উপরেই নৃশংস হত্যাকাণ্ড, বিকলাঙ্গ দেহ প্রদর্শন, উন্মত্ত ক্রিয়া প্রভৃতি অনুন্দের দৃশ্যাবলী দেখানো হয়েছে। এই গ্রসঙ্গে ভারতীয় কবি-মানসের প্রভাবে আমাদের মন এবং পাশ্চাত্য কবি-মানসের প্রভাবে সে অঞ্চলের রসপিপান্ত্র মন কী ভাবে গ'ড়ে উঠেছে তাও লক্ষ্য করবার বিষয়। শেক্সপীয়ারের নাটকের হিংস্র ও ভয়ন্ত দৃশ্যাবলী রংশমঙ্গে অভিনীত হ'তে দেখে পাশ্চাত্যের জনসাধারণ বিশেষ আনন্দ উপভোগ করে, হাততালি ও উৎসাহধনির অবধি থাকে না। কিন্তু আমরা বংশমঙ্গে বা কাবাপাঠকালে সামাজিক প্রক্রিয়াতের দৃশ্যে বা বর্ণনায় সহজেই বিচলিত হয়ে পড়ি। পৌরুষ-অভিযানীর পক্ষে এ বিচলিত ভাবকে “চুরুতা” ব'লে উপহাস করা সহজ কিন্তু যে সহজাত প্রশান্ত সৌন্দর্যবোধ, সবল রসপিপান্ত্র আমাদের বৈশিষ্ট্য তার মধ্যে ভীষণতা ও ঝুঁটিল আবর্তের পুঁজা অসম্ভব।

ভারতীয় কবি-মানসের এই বৈশিষ্ট্য রবীন্দ্রনাথের রচনাবলীতেও মূর্তি হয়েছে। তিনি নিজে এই বৈশিষ্ট্য লক্ষ্য করেছিলেন, সমর্থন করেছিলেন, কাব্যসৃষ্টির সময় এই বৈশিষ্ট্যকে নিজ রচনায় পরিষ্কৃত করেছিলেন। কাব্যরসের একটা সার্বজনীন দিক আছে এবং সেই দিক থেকে পাশ্চাত্য কাব্যাদর্শে অনুপ্রাণিত হলেও কোনও সময়ে তিনি শেক্সপীয়ার, মিল্টন ও মার্লোর রচনায় বিন্দুর আনন্দের ষে প্রকাশ দেখা যায়, তাঁর সমর্থন করেন নি। কাব্যে তৈমুরলঙ্ঘের প্রশংস্তি গান, কিম্বা নাট্যে চক্ষুরংগাটন তাঁর রচনায় কখনই দেখা যায় না। পক্ষান্তরে, তিনি পাশ্চাত্য কবিদের বলিষ্ঠতার ছলে ক্রুরতার এই প্রকাশকে কঠোর ভাষায় তিরক্ষার করেছেন। অপেক্ষাকৃত আধুনিক প্রাক-র্যাফেল (Pre-Raphaelite) কবিদের মধ্যে সত্য ও শিবকে উপেক্ষা ক'রে সৌন্দর্যভোগের ষে তৃপ্য উৎকর্ত্তাবে প্রকাশ লাভ করেছে, সে মনোযুক্তিকেও তিনি ধিক্কার দিয়েছেন এই বলে :

“মুরোপের সাহিত্যে সৌন্দর্যের দোহাই দিয়া \* \* সংসারের যাহা কিছু প্রতিদিনের,

যাহা কিছু চারিদিকের, যাহা কিছু সাধারণ, তাহা হইতে কোনোমতে আপনাকে বাঁচাইয়া অধিকাংশ মাঝের জীবন-যাত্রাকে পদে পদে অপমান করিয়া, আশ্র্য সিপিচাতুরের সহিত রঙের পর রঙ, স্বরের পর স্বর চড়াইয়া, সৌন্দর্যের একটি অতিদ্রুত উৎকর্ষের প্রতি একটি অতিতীব্র ঔৎসুক্য প্রকাশ করা হইয়াছে। সৌন্দর্যের টান মাঝের মনকে যদি সংসার হইতে এমনি করিয়া ছিনিয়া লয় \* \* তবে সৌন্দর্য ধিক থাক। এ যেন আঙুরকে দলিয়া তাহার সমস্ত কাস্তি ও রসগন্ধ বাদ দিয়া কেবল তাহার মদ্টুকুকেই চোলাইয়া লওয়া।”

পাশ্চাত্যের কবিয়া সত্যই আঙুরের মদ্টুকু গ্রহণ করেছেন, তার কাস্তি ও রসগন্ধ বাদ দিয়ে। তার অর্থ, তাঁরা সৌন্দর্যের ভোগের দিকটাই দেখেছেন, কলাণের ও মহত্ত্ব সার্থকতা যে সত্যোগলক্ষিতে, তার দিকে তাঁদের দৃষ্টি আকৃষ্ট হয় নি। এখনেই ভারতীয় কবি-মানস তাঁর স্বকীয়তা রচনা করল “ত্যক্তেন ভুঁঝীথা”র আদর্শ প্রচার ক’রে। যে সৌন্দর্যের সঙ্গে সত্য ও শিবের বিরোধ আছে, ভারতীয় কবি কোনদিনই তাকে শ্রদ্ধা ও আগ্রহের সঙ্গে গ্রহণ করেন নি। রবীন্দ্রনাথ সাহিত্যে রসকেই রসের সার্থকতা মনে করেছেন। রসোগলক্ষির আনন্দই তাঁর কাছে রস-সাধনার চরমতম সিদ্ধি। কিন্তু এই আনন্দ সেই আনন্দ যা থেকে জীবসমূহের উন্নব ও স্থিতি এবং যাতে সকলের বিলম্ব। এই আনন্দ অভিজ্ঞিয় উপলক্ষির দিকে এগিয়ে দেয়। সৌন্দর্যকে অনাসক্ত প্রশাস্তি তাবে উপভোগ করলে যে আনন্দ পাওয়া যায়, এ সেই আনন্দ। পাশ্চাত্যের ভোগ-লাঙ্গসায় অধীর, চঞ্চল, ইঙ্গিস্বর্দ্ধ আনন্দের সঙ্গে এই আনন্দের তুলনা হয় না। যে-রস ভারতীয় কবি-মনের সাধ্য বস্তি, সে-রস স্বয়ং তগবান ; এই রসের পূজা রবীন্দ্রনাথ সারা জীবন ধ’রে করেছিলেন। তিনি নিজেও ব’লে গেছেন :—

“সাহিত্য জানাইতেছে, সত্যই আনন্দ, সত্যই অমৃত। সাহিত্য উপনিষদের এই মন্ত্রকে অহংক ব্যাখ্যা করিয়া চলিয়াছে—

রসো বৈ সঃ। রসং হোবায়ং লক্ষানন্দীভবতি।

তিনিই রস ; এই রসকে পাইয়াই মাঝুষ আনন্দিত হয়।”

এখানে রবীন্দ্রনাথ ভারতীয় কবি-মানসের ঘরবাণীই ব্যক্ত করেছেন, সে-বিষয়ে সংশয়ের অবকাশ থাকে না। তিনি ভারতীয় কবি-আত্মার বাণী-শূর্ণি ছিলেন, এ-কথা অসংকোচে বলা যায়। ভারতের প্রাচীন সাহিত্যে তাঁর যে-আকর্ষণ, যে-শ্রদ্ধা প্রকাশ পেয়েছে, ঠিক সেই পরিমাণ ঐকাস্তিক অসুরাগের সঙ্গে তিনি তাঁর রচনাবলীতে ভারতের কবি-মানসের স্বরূপটি রূপায়িত করেছেন। কালিদাসকে তিনি প্রাচ্যের ভাব-ধারার কবি-প্রতিনিধি ব’লে মনে করেছেন। তাই কাব্যে ও প্রবন্ধে কালিদাসকে নিয়ে

তিনি ব্যাপক আলোচনা করেছেন। তাঁর বিরাট কবি-ব্যক্তি কেবল বর্তমান ও ক্ষণিকের দিকেই দৃষ্টিকে নিবক্ষ রাখেনি, বার বার তিনি ভারতের স্বদ্র অতীতে দৃষ্টিপাত করেছেন। তাঁর কল্পনাপ্রবণ যন সহজেই অতীতলোকের প্রতি আকৃষ্ট হয়েছে। জ্ঞানৰ্দন ও কাব্য-পরিবেশ, জীবন-বাতীর মর্মার্থ, সবদিক দিয়েই অতীতের মূল্য কবি-গুরুর কাছে দেখি। “চৈতালী” কাব্যে প্রাচীন ভারতের প্রতি তাঁর বিপুল শ্রদ্ধা অকাশ পেরেছে এইভাবে :—

দিকে দিকে দেখা যায় বিদর্ভ, বিরাট,  
অযোধ্যা, পাঞ্চাল, কাক্ষী উজ্জ্বল মল্লট ;  
স্পন্দিষ্ঠে অশৱ-তল অপাঙ্গ-ইঙ্গিতে  
অথের হ্রেয়ান আর হস্তীর বৃংহিতে,  
অসির বঞ্চনা আর ধনুর টংকারে,  
বীণার সঙ্গীত আর নৃপুর ঝংকারে,  
বন্দীর বন্দনা-রবে, উৎসব-উচ্চাসে,  
উমান শঙ্কুর গর্জে, বিভূত-উল্লাসে,  
রথের ঘর্ষণ-মন্ত্রে, পথের কল্লোলে  
নিরুত ধ্বনিত ধ্বনি কর্বকলরোলে ।  
ব্রাক্ষণের তপোবন অনুরে তাহার,  
নির্বাক গভীর শাস্ত সংস্কৃত উদ্বার ।  
হেথা মন্ত স্মীতসূর্ত ক্ষত্রিয় গবিমা,  
হোথা সন্ত মহামৌন ব্রাক্ষণ-মহিমা ।

কালিদাসের কালজয়ী প্রতিভাকে তিনি এই ব'লে বন্দনা করেছেন :—

অংজ মনে হয়

ছিলে তুমি চিরদিন চিরাবন্দময়  
অলকার অধিবাসী । সক্ষ্যাভিশিখেরে  
ধ্যান ভাণ্ডি' উমাপতি ভূমানন্দ-ভরে  
নৃত্য করিতেন যবে, জলদ সজল  
গর্জিত মুদঙ্গ-রবে, তত্ত্ব-চপল  
ছন্দে ছন্দে দিত তাল, তুমি মেই ক্ষণে  
গাহিতে বন্দনা-গান,—গীতিসমাপনে  
কর্ণ হ'তে বর্ষ খুলি' মেহহাস্তভরে  
পরায়ে দিতেন গৌরী তব চূড়া'পরে ।

কালিদাস-বর্ণিত কুমার-সন্তুষ্টের চিত্রের উপরও কবি মুঢ় দৃষ্টিপাত করেছেন। বস্তুত, বৰীজ্জনাথের উপর কালিদাসের তথা প্রাচীন ভারতীয় কাব্যের প্রভাব অসামাজিক। কিন্তু বৰীজ্জনাথ শুধু প্রভাবিত হয়ে ক্ষান্ত হন নি, কালিদাসের প্রশংস্তি রচনা ক'বে

কর্তব্য সাঙ্গ করেন নি। তিনি প্রাচীন ভারতের কবি-চিত্রে যে-সব সৌন্দর্য-মুগ্ধ কল্পনা স্বপ্নিল মোহ সংশ্লেষণ করত, সেই কল্পনারাশির রচিত রাগে তাঁর কাব্যকুঞ্জ রঞ্জিত করে তুলেছেন। প্রাচীন কাব্যসাহিত্যের বর্ণনা, কল্পনা, প্রাচীন চিত্র, তাঁর মোহিনী মায়ায় শক্তিময়ী লেখনীর যাদুস্পর্শে নব সৌন্দর্যে সংজীবিত হয়ে নবীন মোহ রচনা করেছে। ভারতীয় কবির সৌন্দর্যমুগ্ধ স্বপ্ন-বিহুল মানস-লোকের অধীশ্বর ছিলেন তিনি। তাই কালিদাসের কাব্যের কোনও এক বর্ণাচ্য চিত্র সহসা রবীন্দ্রকাব্যে নব রূপ নব ছন্দে এইভাবে রূপায়িত হলঃ—

দুরে বহুদূরে  
স্বপ্নলোকে উজ্জয়নীপুরে  
খুঁজিতে গেছিল কবে শিশুনন্দী পারে  
মোর পূর্ব জনমের প্রথমা প্রিয়ারে।  
মুখে তার লোধরেণু, লীলাপন্থ হাতে,  
কর্মযুলে কুন্দবলি, কুরুবক মাখে,  
তমুদেহে বন্তোৰ নীৰীবজে বাঁধা  
চরণে নৃপুরথানি বাজে আধা আধা।

প্রিয়ার ভবন

বহুম সংকীর্ণ পথে দুর্ম নির্জন  
ঘারে আকা শঙ্খ চক্র, তারি দ্রুই ধারে  
ছাঁট শিশু নীপতরু পুত্র মেহে বাড়ে।  
তোরণের থেত সন্ত-’পরে  
মিংহের গন্তীর মৃতি বসি’ দন্তভরে।  
প্রিয়ার কপোতগুলি ফিরে এল ঘরে  
মনুর নিদ্রার মথ স্বর্ণদণ্ড-’পরে।

পড়তে পড়তে সহসা কালিদাসের যুগে চলে বেতে হয়। সে-যুগের কাব্য-পরিবেশ কী অন্যায়স স্বাচ্ছন্দ্যের সঙ্গে কবি পরিস্কৃত করেছেন! “মদনভন্ম” ব্যাপারটি যে রবীন্দ্রনাথের মনকে বিশেষভাবে অভিভূত করেছিল, তাঁর ছাঁট কবিতায় তাঁর স্পষ্ট নির্দর্শন তিনি রেখে গেছেন। এ-যুগে অবস্থানকালেও বর্ষার বর্ণনা করতে গিয়ে তিনি স্বরূপ করেছেন, কালিদাসের যুগের বর্ষা খতুকে। সে-যুগে জনপদবধূ যে ভাবে, বর্ষা যাপন করত, এ-যুগে বর্ষার আবির্ভাবের সঙ্গে সঙ্গে তিনি সেভাবে খতুক উৎসব করবার জন্য তরুণী পথিক লর্ণাকে আহ্বান জানিয়েছেন। নব অনুবাগিণীকে হাতের কাছে ভালো সাদা কাগজ থাকা সঙ্গেও তিনি ভূজপাতায় নব গীত রচনা করতে বলেছেন। মূল্যবান প্রসাধন-স্তরের অভাব না থাকলেও তিনি কেশপাশ স্বরভিত্তি করবার জন্যে কেতকীকেশরকেই শ্রেষ্ঠ ও প্রশংস্ত বিবেচনা করেছেন।

কালিদাসের শুগের পরিমঙ্গলকে স্মরণ ক'রে এক রোমাঞ্চিক বিরহ-ব্যথায় কবি আবুল হার উঠেছেন :—

কোথা শিশোনদী তীরে হেরে উজ্জয়নী  
স্মহিমছায়া ; সেখা নিশি দ্বিপ্রহরে  
প্রশংস চাঁকলা ভূলি' ভবন-শিখরে  
শুষ্প পারাবত ; শুধু বিরহ-বিকাশে  
রমণী বাহির হয় প্রেম-অভিসারে  
শুচিভেত্ত অস্ফুকারে রাজপথ-মারে  
কচিৎ-বিহ্বতালোকে ; .....  
এই মতো মেঘরূপে কিরি' দেশে দেশে  
হাস্য ভাসিয়া চলে, উন্নতিতে শেষে  
কামনার মোক্ষধাম অলকার মাঝে,  
বিরহিণী প্রিয়তমা যেথায় বিরাজে  
সৌন্দর্যের আদি সৃষ্টি ; .....  
কবি, তব মন্ত্রে আজি মুক্ত হয়ে যায়  
কুকু এই হাস্যের বক্ষনের ব্যথা ;  
লভিয়াছি বিরহের শর্গলোক, শেখা  
চিরনিশি যাপিতেছে বিহুণী প্রিয়া  
অনুষ্ঠ সৌন্দর্য মাঝে একাকী জাগিয়া ।

\* \* \* \*

ভাবিতেছি অর্ধবাহি অনিদ্র নয়ান  
কে দিয়েছে হেন শাপ, কেন ব্যবধান ?

এই শে প্রাচীন ভারতীয় কাব্যের ভাবধারাকে একান্ত আপনার ক'রে নেওয়া, তার জগ্নেই রবীন্দ্রনাথকে ভারতীয় কবি-মানসের প্রতিভু বঙ্গতে পারি । তাঁর উপর পরিমিতদের ও কালিদাসের প্রভাব থেকে এবং তাঁর রচনায় এই দুই ভাবের প্রতি-শম থেকে এক-কথার সমর্থন পাওয়া যায় । তাঁর কাব্য আলোচনা ক'রে ভারতীয় মিন-মানসের বৈশিষ্ট্য যে গভীর আধ্যাত্মিক অনুভূতি তার প্রচুর নিদর্শন পাওয়া যাব । গীর রচনায় উপনিষদের ভাবধারা তাঁর নিজস্ব উপরে এই ক্রম গ্রহণ করেছে :—

শোনো বিষজন,  
শোনো অমৃতের পুতু যত দেবগণ  
দিব্যধামবাসী, আমি জেনেছি তাহারে,  
মহাস্ত পুরুষ যিনি আধারের পারে  
জ্ঞানিময় ; তাঁরে জেনে, তাঁর পানে চাহি'  
মৃত্যুরে লজ্জিতে পারো, অস্ত পথ নাহি ।

এটি, “শৃঙ্খল বিশে অযুক্ত পুত্রাঃ। আ যে ধারানি দিব্যানি তঙ্গঃ॥ যোহু  
মেতৎ পুরুষং যথান্তম্ আদিত্যবর্ণং তমসঃ পরস্তাং। অমেব বিদিষাহতিমৃত্যুমেতি নাশ  
পষ্ঠা বিশ্বতেহ্যনায়॥”—এই উপনিষদ মন্ত্রের প্রায়স্থুবাদ। অপর এক স্থানে তিনি বলছেনঃ—

এ আমার শরীরের শিরায় শিরায়  
যে প্রাণ-তরঙ্গমালা রাত্রিদিন ধার  
সেই প্রাণ ছুটিয়াজে বিশিষ্টিজ্ঞয়ে  
সেই প্রাণ অপরাপ ছলে তালে লয়ে  
নাচিষে ভুবনে—

এব সঙ্গে উপনিষদের “সর্বং প্রাণ এজতি নিঃস্ততঃ” তুলনীয়। উপনিষদের এক,  
অবিভীয়, অনন্ত-আনন্দ ব্রহ্ম—যা সকল সীমাকে ধারণ ও পূরণ ক’রেও সকলকে  
অতিক্রম ক’রে গেছে—তাকে রবীন্দ্রনাথ প্রধানতঃ প্রাণকূপে উপলক্ষি করেছেন। “অশ্বীং  
শরীরেষ্মনবস্থেষ্বস্থবস্থিতঃ” এই উপনিষদ ভাব তিনি তাঁর, “সীমার মাঝে অদীম তুমি  
বাজাও আপন সুব” গানে ব্যক্ত করেছেন। তিনি যথন বলেন—

সত্যে মুন্দে আছে বিধার মাঝখানে  
মৃত্যু ভেদে করি,  
অমৃত পড়ে বরি’...

তথন কি মনে হয় না, “অসতো মা স্মৃতিময়, মৃত্যোর্মায়ুতঃ গময়” ? কবি তাঁর  
ভগবানের পরিচয় প্রদান করতে গিয়ে বলেছেনঃ—

কথা তারে শেষ ক’রে  
পারে নাই বাধিতে,  
গান তারে মুর দিয়ে  
পারে নাই সাধিতে।

এর পশ্চাতে রয়েছে, “যদ্বাচা নাভ্যদিতং ধেন বাগভূদত্তে”।  
নয়ন তোমারে পার না দেখিতে  
রয়েছ নয়নে নয়নে।

এর প্রেরণা হচ্ছে, “যচক্ষুব্ধা ন পশ্চতি যেন চক্ষুংষি পশ্চতি”।

ভারতীয় কবি-মানসের প্রতিভূ ও ব্যাখ্যাতা রবীন্দ্রনাথ কেবল অতীত্রিয় ভাব-  
ধারার প্রতিনিধিত্ব ও ব্যাখ্যাকৃতি গ্রহণ ক’রেই ক্ষান্ত হন নি, রূপ-সাধনার ব্যাপারেও  
তিনি কালিদাস প্রভৃতি প্রাচীন কবির আদর্শ গ্রহণ করেছেন। তাঁর খনুন্ট্যাণ্ডি  
কালিদাসের খনু-সংহার, মেষদূত ও যিক্রিয়াবশীর ভাবে বহলাংশে অনুপ্রাণিত। “চৈতালি”  
ও “বনবাণী” কাব্যে তাঁর যে বৃক্ষপ্রতি দেখি, মনে হয়, কালিদাসের কুমারসন্দৰ্ব,  
বঘুবংশ ও অভিজ্ঞান-শকুন্তলার প্রভাব তাঁর উপর প্রবল। রবীন্দ্রনাথের রচনাত্তেও  
কালিদাসের মতোই মানবের সঙ্গে প্রকৃতির নিকট-আভ্যন্তরীণ-ভাব দেখা যায়। কালিদাস

“শুকুন্তলা”ৰ চতুর্থ অক্ষে শুকুন্তলার বৃক্ষপ্রীতিৰ ষে-গৱিচয় দিঙ্গেছন তাৰ কথা সকলেই জানেন। আৱ রবীন্দ্রনাথ নবাগত গাছেৰ চাঁচাদেৱ সমোধন ক'ৰে গেয়েছেন :—

আৱ আমাদেৱ অঙ্গে

অতিথি বালক তৰুদল,

মানবেৱ স্নেহ-সঙ্গ নে

চলু আমাদেৱ ঘৱে চলু।

\* \* \* \*

আজি আবণেৱ বৰ্ণণে

আশীৰ্বাদেৱ স্পৰ্শ নে

পড়ুক মাথাৱ পাতাৱ পাতাৱ

অমৱাকুলীৱ ধাৰা-জল।

ভারতীয় কবিৰ সহামুক্তিৰ ক্ষেত্ৰে বহুবৰ্ষ পৰ্যন্ত বিস্তৃত ব'লৈ উক্তিদেৱ সঙ্গেও আপ্যায়ীতা-বোধ এমনভাৱে সন্তুষ্পৰ হয়েছে। পাশ্চাত্য কবিদেৱ রচনায়, মানব ও প্ৰকৃতিৰ মধ্যে যৱেছে অবল বিৱোধ। মানুষকে সেখানে প্ৰকৃতিৰ সঙ্গে যুক্ত কৰতে হৱ। প্ৰকৃতিকে মানুষ কোনমতেই মিত্ৰ ভাবতে পাৰে না। The Message of the Forest প্ৰক্ৰিয়ে এন্দৰুকে বলেছেন—“At the bottom of this gulf between man and Nature there is the lack of the message—জীৱাশ্মমিদঃ সৰ্বম্—know all that is, as enveloped by God”। অৰ্থাৎ মানুষ ও প্ৰকৃতি, উভয়ই যে তগবানেৱ ধৰ্মাশ, এই কথা না জানাৰ অঠাই মানব ও প্ৰকৃতিৰ মধ্যে এই ব্যবধান। ভাৱতেৱ কবি-মানস আধ্যাত্মিক চেতনায় দীপ্তিতে উত্তোলিত ব'লৈ সেখানে, মানব ও প্ৰকৃতিৰ মধ্যে যে ঐক্যসেতু বিৱাজমান, সেদিকে দৃষ্টি পড়তে বিলম্ব হয় নি। কাৰ্য-জীবনেৱ একটা স্বৰ্গীয় ঘূৰে ‘চৈতালি’ ও ‘নৈবেদ্য’ রচনায় কালে এ কালেৱ কবি কালিদাস-চিত্রিত অগোবৰাদৰ্শেৱ দ্বাৰা প্ৰত্যাবাস্থিত হয়েছিলেন—এৱ প্ৰকাশ কাৰ্যে ও বহিজীৰ্বনে—উভয়তৰই দৃষ্টি হয়।

প্ৰেমেৱ আদৰ্শেৱ ক্ষেত্ৰেও দেখি, রবীন্দ্রনাথ শুকুন্তলাৰ ও কুমাৰনন্দেৱ ব্যাখ্যাপ্ৰসঙ্গে উভয়তৰই মিলনেৱ আগেই বিচ্ছেদেৱ ব্যবস্থা সমৰ্থন কৰেছেন এবং এই বিচ্ছেদেৱ সাৰ্থকতা বৃথাবৰে বিচ্ছেদেৱ ব্যবস্থা কেন কৰা হয়েছে তাৰ যুক্তিসংকৃত কাৰণ দেখিয়েছেন। তিনি বলেছেন “মহৎ প্ৰেম মহৎ দৃঃখেৱ উপৰ প্ৰতিষ্ঠিত”। দৃঃখভোগেৱ মধ্য দিয়েই ত্যাগধৰ্মে শীক্ষালাভেৱ ষে-ইঙ্গিত কালিদাস দিয়েছিলেন, বাসনায় খাদ পুড়িয়ে শুক্ষ প্ৰেমেৱ ষে-আদৰ্শ তিনি প্ৰতিষ্ঠিত কৰেছিলেন, রবীন্দ্রনাথ তাঁৰ “তপত্তি” ও “চিৰাঙ্গদ” নাটকে সেই আদৰ্শই অনুসৰণ কৰেছেন। রবীন্দ্রনাথ বলেছেন, “যে প্ৰেমেৱ কোনও বক্ষ নাই, কোনও নিয়ম নাই; যাহা অকস্মাৎ নৱন্নারীকে অভিভূত কৰিয়া সংবয়-দুৰ্গেৱ তগ প্ৰাকাৰেৱ উপৰ আপনাৰ জয়বজ্জ্বলা নিখাত কৰে, কালিদাস তাহাৰ শক্তি দীক্ষাৰ কৱিয়াছেন, কিন্তু

তাহার কাছে আত্মসমর্পন করেন নাই। তিনি দেখাইয়াছেন, যে অন্ত প্রেমসঙ্গে আমাদিগকে বাধিকারপ্রমত্ত করে, তাহা ভর্তৃশাপের দ্বারা খণ্ডিত, খণ্ডিশাপের দ্বারা প্রতিহত ও দেব-রোধের দ্বারা ভস্ত্বসাং হইয়া থাকে।”

ব্রহ্মজ্ঞানাত্ম এখানে প্রাচীন সাহিত্যের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে দেখিয়েছেন, ভারতীয় প্রাচীন সাহিত্য কল্যাণাশয়ী। তিনি নিজেও সৌন্দর্য ও কলাবোধের ক্ষেত্রে এই কল্যাণ আশ্রয় করে স্মৃতিরের সঙ্গে সত্য ও শুভের সংযোগ সাধন করেছেন। তিনি একথা আন্তরিকভাবেই বলেছেন, “স দেবঃ স নো বৃক্ষ্যা শুভ্রা সংঘনক্তু”। সৌন্দর্যের বা স্মৃতিরে সকলে শিবমের ধোগ হলে তবেই সাহিত্যসংষ্ঠি সার্থক—এই ছিল তাঁর অভিমত। সেই অভিমতই তিনি ভারতীয় কবি-মানসের ব্যাখ্যাত্বে প্রতিভ্রান্ত ও সার্থক ব্যাখ্যাতা।

## ভারতের মুক্তি-সাধনায় প্রেসিডেন্সি কলেজের অবদান

( দ্বিতীয় পর্যায় )

ভারত আজ তার হত স্বাধীনতা ফিরে পেয়েছে। ইতিহাসের ক্লাসিক্যাল অভিযানে একটি এক ধৃগাস্তকারী ঘটনা। লক্ষ লক্ষ ভারতবাসীর সঞ্চিত ক্ষোভ যে আন্দোলনে মৃত্যু হয়ে উঠেছিল, সে আন্দোলন অবশ্যে সাফল্যমণ্ডিত হয়েছে। এই আন্দোলনের পিছনে রয়েছে অবিচলিত নিষ্ঠা, কঠোর সংকলন, নিঃস্বার্থ ত্যাগ, জনস্ত দেশগ্রীষ্মি, ও নিরসন কর্মসংজ্ঞের কাহিনী। তার স্বত্ত্ব আমাদের মনে চিরজাগরক হয়ে থাকবে।

প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রাক্তন ছাত্র ও শিক্ষক যাঁরা জাতীয় মুক্তি-সাধনায় সার্থক ছিলেন, তাঁদের রাজনৈতিক জীবনের সংক্ষিপ্ত পরিচয় এবং প্রতিক্রিতি ধারাবাহিক তাবে এই পত্রিকার প্রকাশ করা হবে। এই পরিকল্পনার এটি দ্বিতীয় পর্যায়। যাঁরা প্রতিক্রিতি ও তথ্যাদি দ্বারা আমাদের প্রচেষ্টায় সহায়তা করেছেন তাঁদের আমাদের আন্তরিক কৃতজ্ঞতা জানাচ্ছি।

সকলের অকৃষ্ণিত সহযোগিতা ব্যতীত এই সুন্দীর্ঘ কাহিনী লিপিবদ্ধ করা সম্ভবপ্রয়োগ। পাঠকদের আয়োজন সেই কথাই স্মরণ করিয়ে দিতে চাই। আমরা স্মরণ করতে চাই এমন অনেক কর্মী যাঁদের দেশপ্রেম ও আত্মাহতির কথা আজ বিস্মৃতির পথে; তাঁদের প্রতিক্রিতি ও রাজনৈতিক জীবনের পরিচয় যদি পাঠকদের জানা থাকে, অমুগ্ধ করে পাঠিয়ে দিয়ে বাধিক করবেন। —সম্পাদক।

### রামেশচন্দ্র দত্ত

জন্ম—১৮৪৮, মৃত্যু—১৯০১-এর নভেম্বর। কলকাতার বিখ্যাত রামবাগানের দত্ত বংশে এর জন্ম হয়। ১৮৬৬ সনে প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে ইনি এক, এ, পাশ করেন। বিশ্বিভাসনের ছাত্রের মধ্যে ইনি দ্বিতীয় স্থান অধিকার করেন।

১৮৬৮ সনে বিহারীলাল শুণ্ঠ, স্বরেন্দ্রনাথ বসোপাধ্যায় এবং রমেশচন্দ্র দত্ত একসঙ্গে সিভিল সার্ভিস পরীক্ষার জন্য বিলেত যান; ১৮৬৯ সনে পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে রমেশচন্দ্র বাংলা দেশেই কাজে নিযুক্ত হন। বাংলা দেশে ইনিই সর্ব প্রথম বিভাগীয় কমিশনারের পদ লাভ করেন। বাজকার্যের সঙ্গে সঙ্গে ইনি বর্বাবৰই দেশের সেবা, সাহিত্যসেবা করে গিয়েছেন।

১৮৭১ সনে অবসর প্রাপ্তির পর '৭৯ সনে তিনি লক্ষ্মী কংগ্রেসের সভাপতি হন। সাহিত্যের ভিত্তির দিয়ে ইনি জীবনের শেষ দিন পর্যন্ত দেশের সেবা করে গিয়েছেন। বর্ষিমের নির্মলে তিনি বাংলার লিখিতে সহজে যায়েন। তার সামাজিক ও ঐতিহাসিক উপস্থাসঙ্গিতে ভারতবাসীর ও বাঙালীর জীবনের নানা ধারার পরিচয় আয়োজন পাই। পাঞ্চাংক্য শিক্ষায় পাঞ্চাংক্য ধরণে মাঝুষ হ'লেও দেশপ্রেমের অনিবাধ অগ্রিমতা ও প্রচুর আগ্রহিতি তাঁকে শত কাজের মধ্যে দেশসেবার প্রেরণা জুগিয়েছে। যদেশের প্রতি টান, তার ঐতিহাস সন্তুষ্টির জন্য পৌরবৰোধ তার রচনার বিশিষ্ট লক্ষণ। দেশের ইতিহাস সম্বন্ধে তার স্বীকৃতির জ্ঞান ছিল। তিনি বিদ্যাস করতেন যে ইংরেজি শিক্ষা ও ভারতের প্রাচীন শিক্ষা এই দ্বই ধারার সময়ে মিশ্যাহের মধ্যে সৌধ গড়ে উঠবে তাই আনন্দে এ দেশের অকৃত কল্যাণ। আমাদের দেশের হিস্বাক্ষি প্রবীণ নেতাদের মধ্যে তিনি অগ্রণী ছিলেন।

বাজকার্যে নিযুক্ত থেকেও তিনি তার Economic History of British India বইয়ে ভারতে ইংরেজের অর্থনৈতির ব্যক্তিগত সকলের সম্মুখে তুলে ধরেছিলেন। ইংরেজ কেমন করে ভারতের শিল্প বাণিজ্য ধস করেছে, সে ধূগে তার এমন স্পষ্ট ভাষায় বর্ণনা তাঁর গভীর বিচ্ছন্নতা ও সৎসাহসের পরিচয় দেয়। ভারতের মুক্তিসাধনায় একটি তাঁর অস্তিত্ব প্রেরণ আবদান। ব্রহ্মলোকের কথায়, রমেশচন্দ্রের চরিত্রে আশের বেগের সঙ্গে অগ্রমত্তাৰ সম্মিলন ছিল। দেইজন্য তিনি আজীবন সংবত তাবে দেশের ও দেশবাসীর সেবা করে গেছেন।

### আনন্দমোহন বসু

জন্ম—১৮৪১; মৃত্যু—১৯০৬। ময়মনসিংহে এ'র জন্ম হয়। ১৮৬২ খৃষ্টাব্দে ইনি প্রৱেশিকা পরীক্ষায় বিখ্বিতালয়ের প্রথম স্থান লাভ করেন। প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে ইনি এফ, এ, ও বি, এ, পরীক্ষা পাশ করেন এবং সব পরীক্ষার প্রথম স্থান অধিকার করেন। ইনি বিলেত যাওয়ার আগে প্রেমটাদ রাগটাদ যুক্ত পান। তিনি বৎসর কেবলে পড়ার পর ইনি গণিতে বাংলার উপাধি পান। আমাদের দেশে ইনিই প্রথম যাংলার—তথনকার দিনে আনন্দমোহনের নাম এজন্য বাঙালীর ঘরে ঘরে পৌরবৰ্তুরে অরণ করা হ'ত। তারপর যাংলাটারি পাশ করে দেশে ফিরে এসে ইনি আইন ব্যবসায়ে থেকে প্রতিপত্তি অর্জন করেন। কিন্তু শুধু নিজের যবসায়ের মধ্যেই এ'র কর্মের পরিধি সীমাবদ্ধ ছিল না। সমাজের ও জাতির কল্যাণকর বহু কাজের সঙ্গে ইনি ঘনিষ্ঠ-ভাবে জড়িত ছিলেন। বিখ্বিতালয়ের সদস্য হয়ে তিনি বিখ্বিতালয়ের মধ্যে নানারকম সংস্কার করেন। বিখ্বিতালয়ের নির্বাচিত প্রতিনিধি হিসাবে তিনি ব্যবস্থাপক সভায় প্রবেশ করেন। সিটি কলেজের প্রতিষ্ঠা এবং সাধারণ বাক্ষ সমাজের সভাপতি পদে থেকে দেশের উন্নতির জন্য বে কর্তৃর পরিষ্কার তিনি করেন তাতেই তাঁর স্বাস্থ্য ভেঙে পড়ে। ভারতের জাতীয় অস্ত্রোলমের সঙ্গে, বিশেষতঃ বাংলা দেশের ঘৰদেশী আনন্দলোকের সঙ্গে তাঁর দোগ কেউ ভুলতে পারবে না। ১৮৯৮ সনে মাজুজ কংগ্রেসে তিনি সভাপতিত্ব করেন। ১৯০০ সনের ১৬ই অক্টোবর অর্থম রাজীবকনের দিনে সাকুর্লাল রোডে ফেডোরেশন হলের ভিত্তিহাপনার জন্য যে সভা আহত হয় তাতে রোগজীর্ণ আনন্দমোহনকে চেহারে বসিয়ে নিয়ে যাওয়া হয়। মুসুরু দেশপ্রেমিকের সেই গুজরিবী বহুতাটি স্বরেন্দ্রনাথ বসোপাধ্যায় মহাশয়ের পড়ে দেন, দুর্বল আনন্দমোহনের পক্ষে পড়া সম্ভব হয় নি। ইংগ্রিজ এসোসিয়েশন হল-এরও ইনি অস্তিত্ব প্রতিষ্ঠাতা।

বাংলার নব জাগরণের সম্বিলিতে যে সব মনীষী দেশপ্রেমে উত্তৃষ্ঠ হয়ে বাঙালীর চিন্তে আলোড়ন তুলেছিলেন, আনন্দমোহন তাদেরই একজন। বাংলাদেশের বহু লোকহিতকর প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে ঘনিষ্ঠ যোগ তাকে প্রদায়িত করে দেখেছে। তার শেষ বক্তৃতাটি পরাধীনতার জন্য তার গভীর প্রাণিবোধ, দেশের জন্য অক্ষয়িম টান ও জাতির কল্যাণের জন্য তার অদীম ব্যকুলতার পরিচয় দেয় অঙ্গে। ১৯০৩ খৃষ্টাব্দে তার মৃত্যুতে বাংলাদেশের একজন অক্ষয়িম সেবক চলে গেলেন।

### রাসবিহারী ঘোষ

জন্ম—২৩ ডিসেম্বর, ১৮৪৫ ; মৃত্যু—২৮ ফেব্রুয়ারি, ১৯২১। পিতা—৮জগদ্বকু ঘোষ। জন্মস্থান—  
বধ মান জেলার তোরকাণা গ্রাম।

মধ্যবিত্ত স্বরের ছেলে রাসবিহারী বরাবরই অধ্যাবসায়ী ও মেধাবী ছাত্র ছিলেন। ইংরেজি ১৮৬৭ সালে  
প্রথম স্থান অধিকার করে তিনি বি. এল, পাশ করেন ও উকিল হিসাবে হাইকোর্টে যোগ দেন। যেন  
অধ্যয়নে তেমনই আইন-ব্যবসায়ে ও আইন-অধ্যাপনায় তিনি অসাধারণ কৃতিত্ব প্রদর্শন করেন।

ওকালতি আরম্ভ করেও তিনি আইন-শাস্ত্রের চৰ্চা ছাড়েন নাই। ক্রমে আইন বিষয়ে তিনি অসমাচ  
জ্ঞান অর্জন করেন এবং তার নামও চারদিকে ছড়িয়ে পড়ে। গভীর পাণ্ডিত্য ও তীক্ষ্ণ বিচারশক্তির জন্য এক  
দিকে যেমন বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চতম সব ব্যবস্থা-পরিষদে তাঁর ডাক পড়ে তেমনই বঙ্গীয় ব্যবস্থাপক সভা ও ভারতীয়  
ব্যবস্থা-পরিষদেও আইন অধ্যয়নের কাজে সাহায্য করবার জন্য তাঁর ডাক পড়ে। ঠাকুর আইন অধ্যাপকগণে  
তিনি যা গতান তাই পরে 'বিটিশ ভারতের বক্সকী-আইন' নামে আইন বই হিসাবে প্রকাশিত হয়।

বঙ্গভঙ্গের পর তিনি রাজনীতিক্ষেত্রে আবৃষ্ট হন ও কংগ্রেসে ঢোকেন। এই সময়ে লর্ড কার্লিস  
প্রকাশ সভায় ভারতবাসীদের প্রতি অভ্যন্তর অশিষ্ট উক্তি করেন। তাঁর প্রতিবাদে যে বিটাট জনসভা হল  
তাঁর সভাপতিক্রমে রাসবিহারী রাজপ্রতিনিধির অশোভন ও অসঙ্গত উক্তির তীব্র প্রতিবাদ করেন। ১৯০৩ সালের  
ক'লকাতা-কংগ্রেসে তিনি অভ্যর্থনা-সমিতির সভাপতিক্রমে কাজ করেন। তখনকার রাষ্ট্রবিদ হিসাবে ইংরেজুর্জিত  
শাসন ভারতবর্ষের কথা তিনি ভাবতে পারেন নি, কিন্তু ইংরেজের সঙ্গে সহযোগিতায় মনুষ্যত্বের সর্ববিধ অধিকার দাবি  
করবার মত তেজবিতা তাঁর ছিল এবং দেশবাসীকে মেই অধিকারের যোগ্য করে তোলবার জন্য তাঁর সমস্ত সংযোগ  
নিয়ন্ত্রে ব্যবহার করতেও তিনি কৃষ্ণ বোধ করেননি। রাষ্ট্রীয় মতামতের সংযম তাঁকে দেশের গঠনমূলক কাজ  
থেকে নিয়ন্ত্র করতে পারে নি।

অবীগপন্থী রাষ্ট্রবিদগণের মধ্যে রাসবিহারীর প্রতিষ্ঠা বাড়ে। ১৯০৭ সালের ঝুয়াট-কংগ্রেসের তিনি সভাপতি  
নির্বাচিত হন। এই সময়ে ইংরেজ গভর্নরেটের কড়া শাসনের ফলে রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে চরমপন্থী দলের উত্তৰ হয়।  
তাঁদের প্রতিবাদে 'ঝুয়াট-কংগ্রেস' ডেডে যায় ও রাসবিহারী ১৯০৮ সালে পুনরায় মাত্রাজ-কংগ্রেসের সভাপতি  
নির্বাচিত হন।

আইনসভ বলে তাঁর যেমন নামডাক ছিল, আইন-ব্যবসায়ে তাঁর তেমনই পদারও ছিল খুব। তিনি যেমন  
লক্ষ লক্ষ টাকা উপার্জন করেছেন তেমনই বেলগাছিয়া মেডিক্যাল কলেজে, কিন্তু বিশ্ববিদ্যালয়ে, আশ্বিনাল কাউন্সিল  
অব এডুকেশনে, ক'লকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ে লক্ষ লক্ষ টাকা তিনি দান করে গিয়েছেন। তাঁর দান না পেলে ক'লকাতা  
বিশ্ববিদ্যালয়ে বিজ্ঞান-চর্চার ক্ষেত্রে বিশৃঙ্খ হ'তে পারত না এবং স্বদেশী আলোচনের সময় তাঁর দান না পেলে  
স্থানান্তর কাউন্সিল অব এডুকেশনের কাজ চালানও কঠিন হ'ত। অনেকেই বোধ হয় জামেন না এই আশ্বিনাল  
কাউন্সিল অব এডুকেশনের সঙ্গে এখনকার মাদ্বপুর এঙ্গিনিয়ারিং কলেজ একদিন মুক্ত ছিল এবং রাসবিহারী  
এক সময়ে আশ্বিনাল কাউন্সিল অব এডুকেশনের উপাধ্যক্ষ ছিলেন।

### রামানন্দ চট্টোপাধ্যায়

জন্ম—৩১ মে (আহুমানিক), ১৮৬৪ ; মৃত্যু—৩০ সেপ্টেম্বর, ১৯৪৩।

ক'লকাতা বিশ্বিভালের প্রাবিক্ষিক পরীক্ষায় চতুর্থ স্থান অধিকার করে রামানন্দ জন্মভূমি বাঁকুড়া থেকে অধ্যাত্ম বৃত্তির ২০ টাকা সম্পুর্ণ করে প্রেসিডেন্সি কলেজের প্রথম বার্ষিক শ্রেণীতে ভর্তি হন। প্রেসিডেন্সি কলেজের নিয়ম তখন খুব কড়া ছিল। বিত্তীয় বার্ষিক শ্রেণীতে পড়বার সময়ে একদিন রামানন্দের জ্বর হয়েছিল। অরের জ্বর দিন অঞ্চল কলেজে কামাই হ'ল। পরের মাসে তিনি বৃত্তির টাকা আনতে গিয়ে দেখলেন ২০ টাকার মধ্যে ১৩ টাকাই কাটা গিয়েছে। তাই তিনি সেট জেভিয়ার্স কলেজে বেতন কিছু কম শুনে এই কলেজ ছেড়ে দেখানে গিয়ে মাত্র মাসিক ৪ বেতনে ভর্তি হলেন। এফ, এ, পরীক্ষাত্ত্বেও তিনি চতুর্থ স্থান অধিকার করেন এবং বি, এ, পড়বার জন্য আবার প্রেসিডেন্সি কলেজে ভর্তি হন। ১৮৮৭ খ্রিস্টাব্দে প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে তিনি বি, এ, পরীক্ষা দেন। কিন্তু পরীক্ষা একদিন তাঁর মনের মত হয় নি বলে শেষ করাদিন তিনি আর পরীক্ষা দেন নাই। ফলে যদিও তিনি ১৮৮৭ সনে ইংরেজী অনার্সে প্রথম হন তবু সে বৎসর তিনি পাশ করেন নাই। ১৮৮৮ সনে সিটি কলেজ থেকে পরীক্ষা দিয়ে তিনি বি, এ, তে প্রথম স্থান অধিকার করেন।

বাল্যকাল থেকেই রামানন্দের মনে গভীর স্বদেশপ্রেম-অনুরিত হয়। যখন তিনি বাঁকুড়ায় বাংলা স্কুলে ভ্রতন তখন থেকেই পঞ্চাপ্ত তৃতীয় ভাগের :

“যাধীনতা ইনতায় কে বাঁচিতে চায় হে, কে বাঁচিতে চায় ?

দামত্ত শুভ্রল বল কে পরিবে পায় হে, কে পরিবে পায় ?”

ইত্যাবি তাঁর স্বতে দোলা দিত। তাঁর শৈশবে রমেশচন্দ্র দস্ত মহাশয় বাঁকুড়ার মাজিষ্ট্রেট ছিলেন। তাঁর চিঠি “রাজপুত জীবনসম্পর্ক” অনুত্তি উপস্থাস এই দেশভূত বালককে স্বদেশপ্রেমের মন্ত্র দীক্ষিত করেছিল বলে রামানন্দ স্বং সাক্ষ দেন।

সংস্কারমূর্যী করুণ উৎসাহী মন নিয়ে রামানন্দ যে সময় ক'লকাতায় পড়তে আনেন তখন নানাদিক দিয়ে ক'লকাতায় অর্থাৎ বাংলাদেশে একটা নৃতল সূর্যের সাড়া পড়েছে। আক্ষ-সমাজ, ছাত্র-সমাজ, কংগ্রেস সর্বত্রই তখন নবীন উৎসাহ। ছাত্রসমাজ ও শিবনাথ শাস্ত্রী মহাশয়ের সঙ্গে এই সময় রামানন্দের গভীর যোগ হয়। দেই অঞ্জবয়সেই তিনি শাস্ত্রী মহাশয়ের দেশহিতিরভক্তে আদর্শ করেন। অবশ্য পরজীবনে শিবনাথ শাস্ত্রী অপেক্ষা রামানন্দ চট্টোপাধ্যায়ের দেশহিতসাধনা বিস্তৃতর ক্ষেত্রে অসারিত হয়ে পড়ে। যাই হোক, রামানন্দ বলতেন “দেশহিত করিতে হইলে তাহার মত পরিশ্রম করিতে হইবে। নেতা হইবার অনেক সোজা পথ আবিষ্কৃত হইয়াছে; তাহাতে নেতা হওয়া যায়, বিদ্যাত্তও হওয়া যায়; কিন্তু মানুষ হওয়া যায় না, অকৃত দেশহিতও করা যায় না।” গুরুপ্রিণ্ঠিত এই মানুষ হওয়া ও দেশহিত করার পথ রামানন্দ অবস্থন করেন। রামানন্দ কখনও নেতা হ্যার চেষ্টা করেন নি খ্যাতিও দেখেন নি। কিন্তু দেশহিত কর্ম, বিশ্বেতৎ: ভারতের মুক্তি-সাধনায় তিনি আধীন পরিশ্রম করে গিয়েছেন। তিনি কখনও সরকারী চাকরী করবেন না এই প্রতিজ্ঞা করেছিলেন বলে বি, এ, পাশ করবার পর States Scholarship পেয়েও তা গ্রহণ করেন নি। অথবা জীবনে সংস্কার, সেবার, শিক্ষার প্রত্তির ভিত্তি দিয়ে দেশহিত সাধনায় তিনি নেমেছিলেন বটে, কিন্তু শৈশব থেকেই তাঁর মনের কোণে এদেশ থেকে ইংরেজদের বিদ্যায় করবার কল্পনা নানা ভাবে খেলত। ছাত্রাবস্থা থেকেই তিনি কংগ্রেসে যোগ দেন। বহুবার তিনি কংগ্রেসের ডেলিগেট হন ও শিক্ষা প্রত্তি বিদ্যে বলবার ভাব পান।

তিনি কর্মজীবনে পরে ভারতের সর্ব ক্ষেত্রের মঙ্গল প্রচেষ্টায় এমন করে আপনাকে ঢেলে দিয়েছিলেন, এমন অতঙ্গ অহীন মত, এমন চিরকল্পাগ্রয়ী মাত্তার মত এ'র সকল স্বার্থ রক্ষা করেছেন,

সকল জাগরণের প্রদীপ জ্বালাই বেড়িয়েছেন এবং সৰ্ব ক্ষেত্রে জাতিকে গৱৰ্য্যাৰ কৰে তুলতে চেষ্টা কৰেছেন যে অনেকেৰ মনে হ'ত এদেশকে বিধাতা যেন তাৰই হাতে সঁপে দিয়েছে, তিনিই এৱ অভিভাবক। প্রধানত প্ৰবাসী ও Modern Review পত্ৰিকাৰ সাহায্যেই তাৰ দেশহিত সাধনাৰ প্ৰকাশ হয়। তাই ১৯২৫ খৃষ্টাব্দে তাৰ যাট বৎসৰ বয়স পূৰ্ণ হওয়া উপলক্ষ্যে দ্বিবিধাত অভিহাসিক বৰ্দনাখ সৱকাৰ মহাপুৰ বলেছিলেন :

“একজন অভিহাসিক সত্যাই বলেছেন যে, উনবিংশ শতাব্দীৰ প্ৰথম ২৫ বৎসৰে ইংলণ্ডেৰ ইভিহাস শুধু Edinburgh Review এবং English Tory Bureaucracy-ৰ মধ্যে দ্বন্দ্বেৰ ইভিহাস। আমাৰ অনেক সময় মনে হয় যে ভাৱতেৰ গত সাড়ে-আঠাবো বৎসৰেৰ ইভিহাস সত্যাই মডাৰ্ন রিভিউ এবং ভাৱতেৰ বিদেশী আমল-তত্ত্বেৰ মধ্যে যুদ্ধৰ কাহিনী মা৤ৰ। এযুক্তে যদি আমাৰেৰ মস্পৰ্ণ জন না হইয়া থাকে, তবে তাৰ জন্ম লোকাচাৰ, দেশেৰ অভীতেৰ জেৱ, এবং জাতীয় চৰ্চিতেৰ দুৰ্বলতাই দায়ী। মডাৰ্ন রিভিউ সম্পাদক Edinburgh Review এৱ সম্পাদক হইতে কম কৰেন নাই।”

মডাৰ্ন রিভিয়ু, প্ৰবাসী, প্ৰদীপ প্ৰভৃতি পত্ৰিকা শুধু আমলাতত্ত্বেৰ সঙ্গে যুক্ত কৰে নি। ভাৱতেৰ জাতিগঠন কাৰ্য এই পত্ৰিকাসুলি ও তাৰেৰ সম্পাদক বাণিজ্যিক ভাৱে যে সহজতা কৰেছেন অৰ্থাৎ শিক্ষা, সংস্কৃতি, রাজনীতি সকল দিকে ভাৱতবৰ্তী তিনি যে চিহ্নামূলকতহেৰ কাজ কৰেছেন তাতে ভাৱতবাসী মুক্তিৰ পথে অনেক অগ্ৰসৱ হতে প্ৰেৰেছে। এইজন্যাই হৃভাবচলন বলেছিলেন, “ভাৱতেৰ জাতিগঠন কাৰ্য বহু জাতিগঠনকাৰী অপেক্ষা অধিক সহজসূতা কৰিবাবেছেন রামানন্দ চট্টোপাধ্যায়।”

তাৰ বিচিত্ৰ Towards Home Rule পুস্তকটি তথনকাৰ রাজনৈতিক মহলে ও জনমাধ্যমণেৰ নিকট বিশেষ সমাদৰ লাভ কৰেছিল। India in Bondage পুস্তক প্ৰকাশেৰ জন্ম ১৯২৯ খৃষ্টাব্দে রাজন্যোৎ অপৰাধে পুৰিল তাকে গ্ৰেপ্তাৰ কৰে এবং মোকদ্দমাৰ তাৰ দুই হাজাৰ টাকা জৰিমানা ও প্ৰায় ১০০ খানি গ্ৰহণ বাজেয়াপ্ত হয়।

রামানন্দ এলাহাবাদ বিখ্বিজ্ঞালয় ও ক'লকাতা বিখ্বিজ্ঞালয়ৰ শিক্ষাগৰ্ভতি সংস্থাৰেৰ জন্ম অনেক চেষ্টা কৰেছেন। তিনি বিখ্বিজ্ঞালীৰ একজন শ্ৰেষ্ঠ সেবক, পৰামৰ্শদাতা ও সহায় ছিলেন। ১৯২৬ খৃষ্টাব্দে শীগ অব মেশনস কৰ্তৃক আমৃতিত হইয়া তিনি যুৱেপ ধাৰ এবং তিনিই প্ৰথম লীগ অব মেশনসেৰ প্ৰকৃত প্ৰকল্প ভাৱতবাসীকে জানান। ভাৱতেৰ বহু ভাস্তু ধাৰণা এতে দূৰ হয়।

### সত্যানন্দ বসু

জন্ম—২২ অক্টোবৰ, ১৮৬৬; মৃত্যু—১৯৪৮। ত্ৰিপুৰা জেলাৰ ব্ৰাহ্মণবেড়িয়ায় সত্যানন্দবাবুৰ জন্ম। এই পৈতৃক আৰাস ঢাকা জেলাৰ মালখানিগৰে। লেখাপড়াৰ ইনি বৰাৰৰ খুব ভাল ফল দেখিয়েছেন। ১৮৮৫ খৃষ্টাব্দে ইনি প্ৰেসিডেন্সি কলেজ থেকে বি, এ, পাশ কৰেন। বিখ্বিজ্ঞালয়ে ইনিই সেৱাৰ প্ৰথম হন। স্বামৰ্থতাৰ রামেন্দ্ৰনৃসূৰ্য ত্ৰিপুৰী, ডাঃ এম, পি সৰ্বাধিকাৰী অভিতি কলেজে এ'ৱ সমসাময়িক। ১৮৮৭ সনে এম, এ, এবং '৮৮ সনে বি, এল, পাশ কৰে ইনি ক'লকাতা হাইকোর্টে ওকালতি আৱস্থা কৰেন। কিন্তু ১৮৯৫ সনে আইন ব্যবসায় ছেড়ে দিয়ে ইনি লোকহিতকৰ নানাকাজে আৰুনিৱাগ কৰেন।

কংগ্ৰেসেৰ একনিষ্ঠ সেবক, নানা জনহিতকৰ কাজে উত্তোলী বলেই তিনি সকলেৰ কাছে দৃপৰিচিত। বঙ্গবাবছেদ বিৱোধী আন্দোলনে স্বৰেন্দ্ৰনাথ বন্দোপাধ্যায়, ভূপেন বহু প্ৰভৃতিৰ সঙ্গে তাৰ যোগ ছিল। জাতীয় ধনভাণ্ডাবেৰ ইনি কোৰাধ্যক্ষ ছিলেন। মহাজ্ঞা গাজীৰ সঙ্গে এ'ৱ ঘনিষ্ঠ যোগ ছিল, দক্ষিণ আত্ৰিকা থেকে বেৱাৰ পৱ একসময় গাজীজি ও মিঃ পোলক এ'ৱ গৃহে অভিথি হয়েছিলেন। ১৯০৬ সনে ইনি কংগ্ৰেসেৰ সম্পাদক নিৰ্বাচিত হয়েছিলেন, ১৯১১ ও ১৯১৭ সনেৱে ক'লকাতা কংগ্ৰেসে ইনি অভ্যৰ্থনা সমিতিৰ সভাপতি হন।



মত্যানন্দ বচু



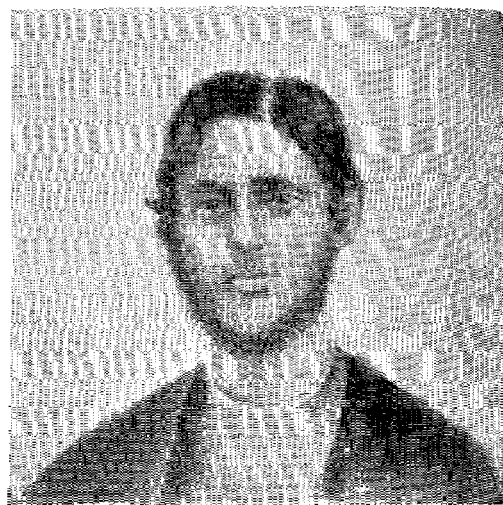
শ্রীযুক্ত মত্তীশচন্দ্র দাশগুপ্ত



রামেশচন্দ্র দত্ত



डॉ. विद्यार्थी शास्त्री



अमरनाथ दत्त

कृष्णनगर विधान सभा संसदीय विधायक



১৯৪৬ থেকে '১৬ পর্যন্ত তুপেন বহু ও ইনি দ্রুজনে বঙ্গীর আদেশিক রাষ্ট্রীয় পদ্ধতির যুগ্ম-সম্পর্কক ছিলেন। যত্নুর মুক্তির আগে বাইরের অনেক কাজকর্ম তাকে ছেড়ে দিতে হজেছিল, কিন্তু মানু জনহিতকর প্রতিষ্ঠানের মধ্যে তার অপ্রিয় অস্তুর ছিল।

জাতীয় শিক্ষাপরিষদের ও যাদবপুর ইঞ্জিনিয়ারিং কলেজের তিনি সেক্রেটারি ছিলেন। বিখ্যাতী, কল্পনার্থী, বাবমোহন সাইকেলি, মেডিকাল এইড রিসার্চ সোসাইটি, চিকিৎসার হাসপাতাল প্রতৃতি বহু প্রতিষ্ঠানের মধ্যে তার আস্তরিক দৰিষ্ঠ খেগ ছিল। আর তাই থেকে বোধ্য যায় দেশের কলার্থকর সরকার কর্মের প্রতি কি বহু আই তার ছিল। কৃতি বছর ধরে তিনি বেঙ্গল কেবিন্যাল এগাণ ফার্মসিস্টিটিকাল ওয়ার্কসের একজন মানুষ প্রিসেটার ছিলেন। এসবাট হজ-এর তিনি ছিলেন অন্তর্ম্মত ট্রাইট। দীর্ঘ টার্ন সংস্কৰণ এসেছেন সকলেই কৃত ব্যক্তিগত, অক্ষম কর্মনির্ণয় ও তার স্বল্প অক্ষেটার মূল অবস্থার দেশপ্রেমের পরিচয় পেয়ে মুক্ত হয়েছেন।

১৯৪৭ সনে ৪ মুহর মন্ত্রী ছুটে নিজের বাস্তীতে এই বেহাল হয়। ঈর্ষ মুক্ততে আমরা এবং কলকাতার স্বতন্ত্রে হারিয়েছি।

### শ্রীমুক্ত সত্তীশচন্দ্র দাশগুপ্ত

১৯০৪ সনে বসায়ন ও পদার্থবিজ্ঞান অনুস পেয়ে ইনি প্রেসিডেন্সি কলেজ থেকে বি. এ. পাশ করেন। এবং জীবনে ইনি বেঙ্গল কেবিন্যাল এগাণ ফার্মসিস্টিটিকাল ওয়ার্কসের পরিচালক ছিলেন। জ্ঞানী প্রকৃতচেষ্টা করে হাতে গড়া মাস্য ইনি। ১৯২৩ সনে উক্তর বক্সের বক্ষার নময় বন্ধুপুরিতদের দেবার জন্য তিনি গার্ভ রায়ের কাছ থেকে সংকট ত্রাণ সমিতির তার হাতে নেন। ১৯২১ সনে গার্ভীজি বধন বাংলা দেশে আসেন কলকাতার প্রিসেটার তথন সতীশচন্দ্র সকল চিন্ত জুড়ে রয়েছে। এমন সময় গার্ভীজির প্রভাবে তার মনে এক দ্রুতগৰ্ব আলোড়ন জাগে। তিনি বাবুর গার্ভীজিকে ঢাকরি ছাড়ার আকাঙ্ক্ষ জানান। অতিবারই গার্ভীজি জাকে নিরস্ত করেন। শেষ পর্যন্ত নিজের মনেই উক্তর পেলেন, তাগের অনলে বাসনাকামনা সম্মুক্ত হল, যখন ব্রহ্ম ছেড়ে দেশের সেবার নিজেকে সমর্পণ করলেন। প্রভুর মুক্তি তার ধর্মযুক্তি কিরণে নিয়ে সে টাকা টাকা দ্বারা প্রিচ্ছিন্ন সমস্তই তিনি সোদপুরে খাবি ও পৃথিবীর প্রতিটি বস্তু ট্রাই, প্রতিনবজ্জ্বল হায় করেন। সতীশচন্দ্র দাশগুপ্তী, তিনি আজ পর্যন্ত একমিষ্টভাবে দেশের কাজ করে থাকেন। কোনোক্ষণ পদের মেঝে তাকে পথচার করত পারে নি।

মহাআশা গার্ভীজির তিনি অকৃতিম ভজ্জ, দেশের সেবা ও গার্ভীজির প্রতি অস্ময়গ—এ ছুটি ধার তার জীবন মেন গোলায়নার মতো কর্মসূচনার সঙ্গে এসে উভৰ্বৰ হয়েছে। গার্ভীজির ইচ্ছা কি করে পাশল পাইন, দেই চিন্তায় তার মন ভরে থাকতো। জৰু সভ্যাগ্রহ, ব্যক্তিগত আইন অমাত্য, ১৯৪২-এর সংগ্রহ অন্তর্ভুক্ত কর্ম কান্দেলেই সতীশ বাবুকে সর্বল তার পাশে দেখা দিবেছে। দেশের জন্য তিনি বহুবার কার্যকলাপ করেছেন। গার্ভীজির মোরাখালি অবহানের সবচাইতে তিনি একাথ কুয়াতী ও কর্মশক্তির যে পরিচয় দেখেন তাৰ বুদ্ধি তুলনা মেলে না। গার্ভীজি শ্রাপ পর্যবেক্ষণ কোর্টেনে, শ্রাপের ইন্সুল মাফ কুড়া, কেখাবৰ কৈন বিশ্রাম নেবেন, কোথায় বৈঠক বসবে, তার জ্ঞান খাওয়া কোথায় হবে, সব কিছুর নিখুঁত ব্যবহার গুর সতীশচন্দ্র হাতে। গার্ভীজি একসময় বলেন যে তার ভিটামিন 'বি' টার্বলেট খাওয়া সরকার—মজাদিক সতীশচন্দ্র অমনি খেজুর গাছ থেকে বস সংগ্রহ করে বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে 'ধি' ভিটামিনের বড় বাধুকে পাউডেন্ট বাগলেন। বাধুর দেবায় ছাটি হ্রদ জো ছিল না।

১৯৪২ সালে অলিপ্যু সেন্ট্রাল জেলে সরকার তাকে জেলের গোশালার দায়িত্ব নিতে বলেন ষ্টেচার পদ হলে যেহে নিয়ে তিনি গোশালার নমস্ত দায়িত্ব নামন্তে নিজের মাধ্যম নিনেন। কঠিন পরিশ্রম করে

নিজের বন্দী জীবনের অভিজ্ঞতা থেকে বৈজ্ঞানিক মতে গো-পালন ও গো-জুক্তির উন্নতি সম্বন্ধে তাঁর গবেষণা তিনি দ্রুত্থানি বইয়ে লিপিবদ্ধ করে দেশের মহা উপকার সাধন করেছেন। গবেষণার উন্নতি দেখে স্বপ্নারিটেক্ট প্রিক্রিয়া সাহেব তাঁর কাছে যথেষ্ট কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেন।

দেশের কলাপ্রয়োগে এই কর্মসূচী আজও তপস্থানিরুত। তিনি পূর্ববঙ্গের সংখ্যালঘুদের মনে সাহস সংশয় করার সংকলন নিয়ে এখনও নোয়াখালিতে কাজে নিযুক্ত রয়েছেন। এদিকে তাঁর থাই প্রতিষ্ঠানের আশ্রমে গুরু খন্দর, জমাট দ্রুত ও ধী, মাথন অভ্যন্তি উৎপন্ন করার দিকে তাঁর দৃষ্টি সজাগ। এই কর্মসূচী একদিকে কঠোর হাতে নিরসন কর্মী তৈয়ারী করছেন, অন্যদিকে সহকর্মীদের সঙ্গে একান্ত নিষ্ঠায় সময় মন্ত্রান দিয়ে দেশের কলাপ্রয়োগ কাজে নিজেকে সঁপে দিচ্ছেন।

## “হে ভৈরব, হে রংদ্র বৈশাখ”

অরবিন্দ কুণ্ডু

( দ্বিতীয় বর্ষ, বিজ্ঞান )

বর্ষবৰ্ষাধনের সাথে সাথেই রব উঠল—‘সামাল, সামাল কালবোশেখী এলো’। আকাশ ছেঁরে গেল মেঘের নীলিমায়, নীলকর্ত্তের বিষ ঘেন পড়ল ছড়িয়ে চারধারে, জটাতার থেকে শোনা গেল মহানাগের অশান্ত কোস্ক-কোসানি, ছোবলের তীব্র ঝন্কনা,—কালাস্তকের ডিমি ডিমি ডমরুর ঘায়ে অবোরধারে নামল এসে কালবোশেখীর ঝড়, বইয়ে দিল অশান্ত ঝন্দের নিঃখাস।

বর্ষ সেদিন সবে হ'ল স্বরূপ। চোত্ত্বাসের বাসন্তীমুকুলের বেগুন স্বাস এখনও যাইনি এ নবযৌবনা ধরণী থেকে মুছে—বাসি ফুলের গক্ষে মন রয়েছে মাতাল। কিন্তু সইলো না—মহাকালের বৈরবয়াগণী সইল না পুরাতনীর মাঝা,—সে যে আজ নতুন করে সব গড়বে, নতুনের আবাহনীতে যে শুম ভাঙ্গাবে সবার। তাই তাঁর অশান্ত বিক্ষোভ আজ বিদ্রোহ করল। গুর্মুখে থাকা চাপা অভিমান ফেটে বেরিয়ে পড়ল বাইহে—কুন্দের পদক্ষেপে ধরণী করে উঠল টলমল।

মনে পড়ে সেদিনের কথা—যেদিন সমৃদ্ধ থেকে উঠে এল হলাহল, এল অমৃত, লক্ষ্মী। সেদিন কতো ব্যথা, কতো বেদনায় বুক বেঁধে ধরণীর ধূলিতে নতুন করে দৰ্গ রচনা করবার জগ্নে হয়েছিল অমৃতের বিতরণ; মানুষ সেদিন কতো যুগান্তরের ব্যথা-বেদনা-মাথা স্মৃতি ভূলে বলে উঠতে পেরেছিল ‘অমৃতের পুত্র মোরা’। আশুতোষ সেদিন পান করেছিলেন হলাহল। নীলকর্ত্ত তাঁর সমস্ত আশীর্বাদ ছড়িয়ে দিয়েছিলেন এ ধরণীর ‘পরে নতুন প্রাণ-স্থষ্টির তরে। আবু আজ পৃথিবী আবার টানতে চাইছে পুরাতনীর জের। চোতের বসন্ত—তাঁর মলয়োচ্ছাসিত আনন্দ-ভরা দিনগুলি পারে না সে মতুন দিনের নবারঞ্জ উদয়ের সাথে সাথে বিসর্জন দিতে?

মাঝুবের ভগবান সইবে না তার এ অকৃতজ্ঞতা । কন্দের অশান্ত ভাস্তৱ চোখে  
যথা দিল ক্রোধাক্রমের আভাস—তৃতীয় নেত্র তাঁর কুকু অবাক চাহনি মেলে তাকিবে  
ইগ এ পৃথিবীর দিকে । বাতাস পাগলের মতো ছুটে জানিয়ে দিতে চাইল সবার  
মনে কানে—‘ওরে কন্দের অভিশাপ যে আজ রয়েছে তোদের পরে; তোরা নতুন  
মাশায় বুক বাঁধ, স্বরূ কর নতুন জীবন’ ।

বিধাতার কংজৰোব শান্ত হবে না তাতে । অকৃতির বনে বনে নব-বসন্তের যে  
ঝোলায় তাতে যে লেগে রয়েছে বিগত-বসন্তের পুষ্প-রেণুকণা, বাতাস তো পারে নি  
য়কে লুপ্ত করে দিতে । ক্ষমা এলো কন্দের কাছ থেকে, কিন্তু তার আগে চাই  
মতোর মূলোচ্ছদ ।

তাই দিগন্তে জেগে উঠল নব-সমারোহের আভাস; বিধাতার অভিমান পুঁজীকৃত  
যে টেলে উঠল মেঘের রূপ নিয়ে, বাতাস তাদের পথ দেখিয়ে নিয়ে এলো বাটিতি,  
বংশী তাদের জোগাল নতুন শোভা । আধাৰ থেকেই তো আবার বেরোবে আলো—  
যাঁধাৰ ভেতৰ দিয়েই তো হবে স্থখের সূত্রপাত । তাই মহাকালের মৃত্যুচ্ছন্দে উমর লুপ্ত  
যে দিল আপনাকে, কালোৱে ভেৱীতে স্থপ্ত হয়ে গেল পুৱাতনী; ক্ষমাকাতৰ সত্যক  
রণ্মৈতে নামল কুলণ-ধাৰা ।

কন্দের তৈৱৰ-দৌপ্তি নতুন আশাৰ আলো ছড়িয়ে দিল চাৰদিকে—নতুন কৰে গাছেৰ  
আতায় লাগল শ্বামলতা, অস্তুত কৱল তাকে আগামীৰ জগ্নে—বৱষা এলো ।

তৈৱৰেৰ দারুণ দীপ্তি আশ্রয়লাভ কৱল ধৰণীৰ বক্ষে—চুঁখেৰ বুকভাঙা বেদনা থেকেই  
আ নেবে পৰম-স্বৰ্থ । তাই ‘হে তৈৱৰ, হে কন্দে বৈশাখ’—আবাহন কৰি তোমায়—  
মাঞ্জন জালাও তুমি প্রাণে প্রাণে, গানে গানে—এসো হে তৈৱৰ,—এসো, এসো ।

## অস্ত চাঁদের পথে

অকল্পকুমার দন্তগুপ্ত

( ষষ্ঠ বৰ্ষ, অৰ্থনীতি )

গভীৰ ঘুমে আছৰ হয়ে আছে পৃথিবী, জেগে আছে শুধু বিপ্লব সেন—বিপ্লবী  
বিপ্লব সেন । জন্মেৰ পৱ হাত দেখে কোন এক বিখ্যাত গণক নাকি বলেছিল যে  
ছেলে বড় হয়ে বিৱাট বিপ্লববাদী হবে । বাপ-মা বিষম তৱ পেৰে গেছিলেন, গণকেৱ  
কথা শুনে ওৱ নাম বেখেছিলেন “বিপ্লব”; কে জানে, বিষে বিষক্ষয় হবাৰ মতো

বিপ্লব নামে ছেলের বৈপ্লবিক কালো ভবিষ্যৎ যদি নষ্ট হয়ে যায়! আজ সেই বিপ্লব সেন মরবে, জন নেবে অহিংস বিপ্লব সেন। আক্ষ-মূহূর্তে যোগাসনে বসে দেহাত করবার আগে বিবাসী সন্ধ্যানী যেমন সারাবাত জেগে থাকে তেমনি জেগে আছে বিপ্লব কালো রাত্রির মুখোমুখী হয়ে।

বাড়ীর স্মৃথির ছেট্ট উঠান গিয়ে থেমেছে খালের পারে। কালো খালের জল ধৰন্তর কালোজগময় ধানক্ষেতের গাঁথে গা মিলিয়ে নিঃশব্দে পড়ে আছে। ধানক্ষেত চলে গেছে দূরে, বহুদূরে—যতদূর চক্র চলে ততদূরে—রাত্রির অক্ষকারে অজানা মাঠে পথহারা পথিকের পথ যেমন শেষ হয় না তেমনি—মিশেছে ধোঁয়াটে আকাশে। মাঝে মাঝে দিগন্তেরখায় দু'একটা গ্রামের ঘনকালো চক্র সীমানা ফুটে আছে বাস্পীয় অঙ্ককায়ে মাঝখানে। ঘাটের কাছে একটা পুরানো কদমগাছের মোটা শিকড়ের উপর বসে চুপ করে চেরে আছে বিপ্লব স্মৃথির ঐ ছবির পানে—সীমাহীন দক্ষিণের পানে। খিল ভাবে নিজের অতীত জীবনের কথা, যে জীবনের উপর যবনিকা আজ ষেছায় দে টেনে দিতে চলেছে, অকনৰত চিত্রকর অর্ধসমাপ্ত ছবির উপর অক্ষমাত্র দাগ কেটে নষ্ট করে দেয় যেমনি ঠিক তেমনি ভাবে। একদিন এই গ্রামের বুকে দাঁড়িয়ে ওরা প্রতিজ্ঞা করেছিল—বিপ্লব, হীরেন, গিরিন এবং আরো অনেকে—যে যতদিন স্বাধীনতা মাঝে আসে ততদিন ওদের নব-আরক্ষ সাধনা বন্ধ হবে না; শরীর ক্ষয়ে যাবে, ঘন ভোঁয়ে যাবে; অত্যাচারের আবাতে চিহ্নিত হয়ে উঠবে সর্বাঙ্গ, তবু আহার-নির্দা ভুলে ছুঁটতে হবে গ্রামে, গ্রামান্তরে বিপ্লবের মশাল হাতে, প্রতিটি গ্রামের তরুণ সংঘের মধ্যে ছড়িয়ে দিতে হবে স্ফুঙ্গিঙ্গ, যেন জেগে ওঠে হাজার হাজার, কোটি কোটি মশাল বাংলার পল্লীতে পল্লী দাসদের অঙ্ককার বিদ্রীর করবার জন্য শুরু হয় মরণপণ অভিধান। সেপ্তিম ওদের কার্য-কলাপে বিদেশী সরকার রাতিমত ভৱ পেরে গেছিল। তাই সেই বিপ্লববাদ ও বিপ্লবী সম্প্রদায়কে সম্মুখে ধ্বংস করবার জন্যে বন্ধপরিকর হয়ে বাংলার ঘরে ঘরে অতাচারে টেক্ট বইয়ে দিয়েছিল সরকার। গোয়েন্দা বিভাগের কর্মচারীরা ক্রমবর্ধমান সংখ্যায় দেশের আনাচে কানাচে খুঁজে খুঁজে ক্রিবল ওই বিপ্লবীদের। দিনের পর দিন বিনি বিচারে প্রাণ দিল কত দেশপ্রাণ;—কত স্বপ্নদর্শী সাধক পচতে লাগল অঙ্ককার কারাগৃহে। তবু পেছপা হয়নি বিপ্লবীরা, ভয় পায়নি গিরিন-হীরেন-ওরা। গিরিনের কাছে থাকত সবসময় রূপার হাতল-যুক্ত একটা পিস্তল; সেই পিস্তল দেখিয়ে মাঝে মাঝে সে বলত, “যতক্ষণ এটা আছে ততক্ষণ গিরিন পৃথিবীতে কারো তোরাকা রাখে না, সর্বশক্তিমান ভগবানেরো না, ব্লটেশ গভর্ণমেন্ট তো কোনু ছাঁর!”

কালক্রমে গিরিন-হীরেন এবং আরো অনেকে ধরা পড়ে। ঘোষদের যে পোড়ো দালান বাড়ীটার চারপাশে ধোও করে পুলিশ ওদের গ্রেপ্তার করে, পরে দেখানে দাঁড়িয়েই বিপ্লব এবং তার জনকতক সক্ষী প্রতিজ্ঞা করে, “যদি একে সকলেই

ধা পড়ে, তবু যারা বাইরে থাকব আমরা কিছুতেই নতি স্বীকার করব না—  
কিছুতেই নয়”।

আজ সেদিন নেই, অসীম দৃংখের মধ্যেও আনন্দময় কর্মব্যস্ততার সে দিনগুলি  
আজ ফুরিয়ে গেছে। বিপ্লবী-সম্প্রদায়ের উপরওয়ালারা অনুরোধ জানিয়েছেন দেশের  
প্রত্যেকটি বিপ্লবী তরুণ-তরুণী যেন হিংসাত্মক কার্য পরিত্যাগ করে অহিংসার পথ বেছে  
নে, তারা যেন লুকিয়ে না থেকে বীরের মত আত্মসমর্পণ করে, ঐ আত্মসমর্পণের  
মধ্যেই দিঘিয়ের নবতম সাধনা স্ফুর করবার জন্তে। অনেকেই ধরা দিয়েছে, কাউকে  
খালাস দেওয়া হয়েছে, কেউবা হাসতে হাসতে পড়েছে ঝাসি অথবা গেছে ঝীপাস্তরে।  
আজ বিপ্লব সেন ধরা দেবে। পুলিশকে সে নিজেই জানিয়ে দিয়েছে। আজ শেষবারে  
পুলিশের নৌকা আসবে তাকে গ্রেপ্তার করতে। স্বেচ্ছায় আত্মসমর্পণের ক্ষেত্রে অতি  
কষ্টে সংবরণ করে বিপ্লব।

কৃষ্ণ চতুর্দশীর রাত্রি, পাতলা অঙ্ককারে আচ্ছন্ন—যেন বেহনায় বিবর্ণ হয়ে  
গেছে। আকাশে সীমাহীন শুল্কে ফুটে আছে অগণিত গ্রহতারা—কল্পনাতীত দূরত্বের  
পারে। বিপ্লব আজ ধরা দেবে, ওরা যেন বিপ্লবী সন্ধানীকে শেষ বিদায় জানাবার  
জন্তে নৌবনে অপেক্ষা করছে, সারাটা উৎবর্লোক যেন ঐ কাতর নৈংশব্যে সকরূণ তয়ে  
গেছে। গিরিয়ের ঝাসি হয়ে গেছে, হয়ত ওখানেই কোথায় বসে চেয়ে আছে গিরিনের  
আজ্ঞা তার পানে। ডাকছে কি সে বিপ্লবকে ইসারা দিয়ে? নাগালের বাইরে ওই  
আকাশলোক—ব্যোমচারী জ্যোতিক্ষেত্রে জগৎ। যার পিছে পিছে এতদিন বিপ্লব ছুটে  
বেড়িয়েছে, এতদিন যা তাব চোখের সামনে ফুটে ছিল, আজ তা অকস্মাৎ কত সন্দুরের  
হয়ে গেল, ওই তারালোকের মতই নাগালের বাইরে চলে গেল বৈপ্লবিক আশা।  
আজ কে যেন ওদের সাধনার হোমকুণ্ডে জল ঢেলে ‘দিয়েছে, বিপ্লবের অগ্নিশিখা মিলিয়ে  
গেছে অবসানের শৃঙ্গগর্ভে। আবার সে অগ্নি কিরে জলবে কি? বিপ্লবীদের স্বপ্ন সত্য  
হয়ে উঠবে কি মৃত্তির আগমনে—নববিবাহিত তরুণ-তরুণীর বাসর স্বপ্ন যেমন মৃত হয়ে  
ওঠে দেবতার মত একটি শিশুর আগমনে? মনটা ব্যথায় টন্টন্টন্ত করে ওঠে। বাইরে  
হাওয়া নেই এতটুকুও, একটা শুকনো গাতার মর্মের পর্যন্ত শোনা যায় না। হাঁপিয়ে  
পড়ে বিপ্লব। ভাবনার মাঝখানে পর্দা টেনে দিয়ে দীরে উঠে আসে নিজের ঘরে।  
টিন আর কাঠের তৈরী ঘর, বেজায় গরম। তারি মধ্যে নিঃসাড়ে পরম নিশ্চিন্তে ঘুমিয়ে  
আছে মৃত্তি—বিপ্লবের দ্বা। বছর চারেক হ'ল বিয়ে হয়েছে। বিয়ের আগে বিপ্লবদের  
পরামর্শশালায় মৃত্তির ঘাতায়াত ছিল। ছেলেবেলা থেকে ওদের হ'জনার স্থ্য  
গড়ে ওঠে। খুব ভালো মেয়ে এই মৃত্তি, আর খুব বুদ্ধিমত্তাও। বড় হয়ে থখন একদিন  
বৈপ্লবিক দল গঠন করল গিরিন, বিপ্লব প্রত্তি গোটাকতক ছেলে, আর গোপনে  
শঙ্গাপরামৰ্শ ও আগোচনা চালাতে লাগল আনাচে কানাচে, মাঝখনের পরিত্যক্ত যত

জায়গায়, তখন গাঁয়ের মেরেরা তাদের অদ্য কৌতুহল পরিত্থ করবার জ্যে ঐ সব ভৃত্যে জায়গায় যাওয়ার মতো সাহস সঞ্চয় করে উঠতে পারত না। মুক্তি কিন্তু চুপি চুপি সাপখোপের তর অগ্রাহ করে বিপ্লবীদের পিছু পিছু গিয়ে উঁকি দিত ছেলেদের আড়তায়। গাঁয়ের সমবয়সী মেরেদের মহলে এই নিয়ে গল্প করে বেড়াত হৃদয়। একদিন ধরা পড়ে গেল হাতে হাতে। গিরিন শাসিয়ে দিলো ওকে, তহপরি দিল এক চড়। মুক্তি তখন বারো-তেরো বছরের মেঘে। অমন সন্ধ্যারাতে বিপ্লব ওকে বাড়ি ফিরিয়ে দিয়ে আসে, পথে যেতে যেতে সাস্তন দেয়, বলে, “কেন গিয়েছিলি তুই ওখানে? আর যাসমে, বুঝিঃ? মেরেদের ওখানে যেতে নেই।”

তবু মুক্তির জেন যায় না, গিরিনের অপমান বেন দশগুণ বড় হয়ে মনে বাজে। রোজ যেতে ও শুরু করে সেখানে। কিন্তু কয়েকদিন বাদেই আবার সর্তক গিরিনের কাছে ধরা পড়ে। এবার গিরিন বলে দেয়, “ফের যদি আসিস তবে এই পিশ্চল হিয়ে গুরি করব, বুঝিঃ? অথবা নাচছি না থিয়েটার করছি যে এত সখ?”

হৈরেন একটা পরামর্শ দেয়। সে বলে, “আচ্ছা, এক কাজ করলে হয় না? ওকে আমাদের মধ্যে নেওয়া যায় না? লুকিরে লুকিরে ঘোরাঘুরি করতে হ'লে আর মাল-মশলা চালান দিতে হলে গামের মেয়েগুলোকেও যে হাতে রাখলে ভাল হয়।”

মন্দ লাগে না পরামর্শটা ওদের কাছে। মুক্তির কাছ থেকে শপথ গ্রহণ করা হয়, বিপ্লবের মন্ত্র দীক্ষা নিয়ে ফেরে মুক্তি।

বছর দুই চলে যায়। অক্ষয়াৎ একদিন ঘৰপালানোর পালা শুরু হয়ে গেল। গিরিন তখনো ধরা পড়ে নি। সন্ধ্যার সময় গোপনে ঘোবেদের পোড়োবাড়ীর পিছনে আমবাগানে ওদের মন্ত্রণা সভা বসেছে। মুক্তি অনুপস্থিত। বিপ্লব বলে, “আমাদের সব কিছুই তো ভেঙে যাবে, কিন্তু মুক্তিকে নিয়ে কি হবে?”

গিরিন বলে, “কেন, ও ঘরে কিরে যাবে! ওর উপর তো আর পুলিশের নজর নেই। ও বিয়ে-থা করে সংসার করুক গে?”

বিপ্লব বলে, “সেখানেই তো যত গোল, গিরিনদা”।

গিরিন জিজ্ঞাসা করে, “দে আবার কি?”

হৈরেন বলে, “মুক্তি বিপ্লবকে ছাড়া আর কাউকে বিয়ে করবে না, আজীবন কুমারী থাকবে তাতেও রাজী”।

গিরিন গন্তীর হয়ে বলে, “ওকে তোমরা বুঝিয়েছিলে? বিপ্লব, তুমি?”

বিপ্লব জানায় চেষ্টার ক্ষেত্র সে করে নি। কিছুক্ষণ নির্বাক থেকে গিরিন রায় দেয়, “মেয়েটার কপালে দৃঃখ আছে। বিপ্লব, তুমি ওকে বিয়ে কর!”

বিপ্লব করুণ কষ্টে জানায়, “কিন্তু আমাকে যে চোরের মতন পালিয়ে পালিয়ে থাকতে হবে। আমার সঙ্গে ওকে রাখবো কোথাও?”

হীরেন একগাল হেসে বলে, “আচ্ছা, বিরেটা তো আগে হয়েই যাক ! তারপর তোমার বাস্তিচ্চোটো আছে ? সেখানে রোজ তুলসীতলায় প্রদীপ দেবার দুরকার হবে না ?”

বিয়ে হয়ে যায় মুক্তির সঙ্গে । বিয়ের পরই আরন্ত হয় ঘরছাড়ার পালা । পালিয়ে গালিয়ে থাকে বিপ্লব । রাতের পর রাত কোথায় কাটায় কে জানে ! মাবে মাবে আচম্ভিতে এসে হাজির হয় কোন এক অমারাত্মে । মুক্তি ধড়মড় করে জেগে উঠে স্বামীকে ঘরে নিয়ে আসে, ঘরে চুকতে চুকতে বিপ্লব মুদ্রকগুলি গায় রবিঠাকুরের নামকরা একটা গান,

আজি ঝড়ের রাতে তোমার অভিসার,

পরাগ সখা বন্ধু হে আমার ॥

এমনি চলেছে মুক্তির বিবাহিত জীবন—অনন্ত বিরহের কালো আকাশে থেকে থকে বিলিক-দিলে-যাওয়া ক্ষণস্থায়ী বিদ্যুচ্ছবির মতো ক্ষণিকের মিলন দিয়ে গড়া । আজ স্ন্যান দিকটার তেমনি এসেছে বিপ্লব । ধরা দেবার আগে মুক্তিকে একবার দেখতে না পেলে কিছুতেই সে স্বত্ত্ব পাবে না । বিপ্লব যে ধরা দেবে একথা জানে না তার স্তু । থিব ইচ্ছে করেই জানায় নি তাকে ; জানিয়ে কি-ই বা হবে ? অনেক বাত পর্যন্ত ধার্বার্তা ক'রে সুনিয়ে পড়েছে সে, স্বামী কখন পাশ থেকে উঠে গেছে, ও জানতেও আবে নি, জানতে পারবে কিনা কোনদিন কে জানে ? ও সুনিয়ে আছে । থাক ও মিয়ে থাক । ওকে জাগিয়ে কাজ নেই । অন্ধকারেও ওর মুখ স্পষ্ট অন্ধতব করা যায়, থিব চেয়ে থাকে ওর সেই মুখের দিকে । গরমে ঘামিয়ে গেছে স্থন্দর মুখখানা, ধূতির ঝঙ্গ দিয়ে থুব সন্ত্রপণে মুছে দেয় । টোঁটের ঝাঁকে মাবে মাবে যেন হাসি উঁকি দিয়ে আছে, যেন কোন একটা মধুর স্বপ্ন দেখছে ও । একদিন এই স্বপ্ন কি ভেঙে যাবে ? থিবের মনটা তারী হয়ে ওঠে । নিজেকে মনে মনে অপরাধী করে সে । কেন মুক্তির শ্রে এই স্বপ্ন সংঘার করে দিয়েছে সে ? বিপ্লব কি অপরাধ করেছে ? না, না পরাধ সে করে নি । একদিন যখন বিপ্লব থাকবে না, যখন ঝড়ের রাত্রে ভৱে পাশ কিরে মীকে জড়িয়ে ধরতে গিয়ে ভুল ভেঙে যাবে মুক্তির তখন বিপ্লবের রক্ত দিয়ে গড়া রাই একটা শিশু বিপ্লব হয়ত ওর কাছে সুনিয়ে থাকবে, তাকেই জড়িয়ে শক্ত করে রাত ধরে রাখবে স্তু । স্বামীকে তার মধ্যেই হ্রত খুঁজে পাবে সে । বিপ্লবের মন কে যেন একটা বোঝা নেমে যায় ।

বাইরে অসংখ্য জোনাকি-জ্জলা বোপবাড়ে বিলী ডেকেই চলেছে । মাবে মাবে যজ্ঞাগ্রত নিশাচর পাথীর ডাক আসে কানে । অক্ষয় যুমন্ত কুকুরটা ষেউ ষেউ রে উঠল বাইরে । বিপ্লব বুঝলো বিদ্যারের অগ্ন উপস্থিত । তাড়াতাড়ি বাইরে গিয়ে আজির হল নৌকাঘাটে, পুলিশের নৌকা এমেছে একটা । বিপ্লব দারোগার কাছে

গিয়ে বলে, “আমিই সেই বিপ্লব সেন, আমি আপনার সঙ্গে যাবো। একটু অপেক্ষা করুন। আমি একবার বাড়ীর ভেতর থেকে আসি।”

মুক্তি ঘূর্মিয়ে আছে। বিপ্লব ধীরে ধীরে ওর শিয়ারে গিয়ে বসল। ওর মুখের হাসি তখন মিলিয়ে গেছে। হঠাতে বুবি এক দুঃস্বপ্ন দেখে তর পেঁয়ে পাশ ফিরল এবং দু'খানা ভৱব্যাকুল হাত ঘুমের ঘোরেই প্রসারিত করে দিল স্বামীর অব্যবশে। বিপ্লব ওর উত্তেজিত ছাট হাত নিজের হাতে তুলে নিয়ে আস্তে আস্তে বিছানায় স্থাপিত করে দিল। নিশ্চিন্তে ঘূর্মিয়ে পড়ল মুক্তি। ওর ঘূমস্ত মাথায় হাত রেখে ধীরে ধীরে আপন ওষ্ঠ ওর স্বন্দর কপালে ছুঁইয়ে সংস্করণে বেরিয়ে এলো বিপ্লব। কুকুরটা থেকে থেকে গর্জন করে ওঠে। বিপ্লব ওকে শান্ত করতে চেষ্টা করে। “হেই কালু, চুপ, খবরদার, এই যে আমি, চিন্তে পারিস্ন না?” কুকুরটা শান্ত হয়ে লেজ নাড়তে নাড়তে এক একবার পুলিশের টর্চের আলোর উদ্দেশ্যে ঘড় ঘড় শব্দে অস্তিত্ব প্রকাশ করতে থাকে। বিপ্লবের হয়ত দ্বিপাস্তর হবে। যদি কোনদিন সশরীরে ফিরে আসে বিপ্লব তবে এই জীন ভ্যালজীনকে চিনতে পারবে তো কালু?

নৌকার উঠে পড়ল বিপ্লবী বিপ্লব সেন। পুলিশের নৌকা ছুটে চলল পূর্ব দিকে। রাত্রি শেষ হয়ে এসেছে; ক্ষীণ চন্দ্র উঠেছে পূর্ব আকাশ আস্তে অস্পষ্ট হয়ে। নৌকা ছুটে চলল সেই দিকে—অস্তগামী টাঁদের পথে। প্রভাতের আর কত দেবি?

## পাগল

মনোজকুমার পাল

( ধ্বিতীয় বর্ষ, বিজ্ঞান )

“পদি ঘূম্লো, পাড়া জুড়ুলো, বর্গী এলো দেশে”—সুর নিশীথে ঘরের দাওয়ায় বসিয়া পালু চৌকার করে উচ্চর্কষ্ট। পদ্ম কিন্তু সত্যই ঘুমাব নাই। অক্কার ঘরের মেঝেতে শুইয়া জাগিয়াই আছে।

পালু তাহার পাগল দাদা। সারারাত্রি ধরিয়া বকিরা ঘাস এমনই অবিশ্রান্ত। কখনও অস্ফুট ভাষায়, কখনও তারস্বতে রাত্রির নিষ্কৃতা ভাস্তুর। ঘরের মধ্যে ঢোকে না কোনদিন। সারাদিন বাড়ী থাকে না। সন্ধ্যার ঘরে ঘরে সন্ধ্যাদীপ জালিবাব সঙ্গে পদ্মধূলি দেয় বাড়ীর আঙ্গনে। পদ্ম ছাট ভাত দেয় সম্মুখে। দু'এক দিন খেয়াল হইলে খারাও না। সটান দাওয়ায় উঠিয়া বসে। হাদে কাঁদে, আবার উঠিঃঃঃ ঘরে কে বা কাহাদের উদ্দেশ্যে অক্ষয় গালিগালাজও করে।

বাড়ীর পিছনে তেঁতুল গাছের মাথায় একটা ছতুম পেঁচা গস্তীর স্বরে ডাবিয়া গঠে—“ধূম ধূম ধূম”। গাছের গোড়ায় ঝোপঝাড়ের অস্তরালে একটা নিশাচর প্রাণী দৃঢ় করিয়া চলিয়া যাও।

লাটিগাছটা তুলিয়া লইয়া পাগল পালু চেঁচাইয়া ছুটিয়া যাও সেই অস্পষ্ট খস খস শব্দ করিয়া—“ঐ ঐ ! আবার এসেছে বেটোরা ! এই লাটির ঘায়ে মাথাটা দেব চৌচির ক’রে !”

পল্ল অঙ্ককারে শব্দ্যার উঠিয়া বসে। দাদার এই নিশিথেব লক্ষ্যে ছুটিয়া যাওয়া গাহার কাছে নতুন নয়। প্রথম প্রথম তয় হইত তাহার। সেও ছুটিত দাদার পিছু পচু। কিন্তু এখন আর উদ্বেগ প্রকাশ করে না। জানে খানিকবাবে আপনি কিরিবে—গর্বে নিজের বীরত্ব ও ‘বেটা’দের কাপুরুষত্ব ঘোষণা করিতে করিতে।

তাহার বুক ঠেলিয়া একটি দৌঘনিঃখাস বাহির হইয়া আসে। দাদা ত তাহার বুদিনই এমন ছিল না। দাদার এ মস্তিষ্কবিকৃতির জন্য দায়ী সে নিজে।

পদ্মের কল্পনানেত্রে ভাসিয়া ওঠে বিশেষ একটি রাত্রির স্মৃতি। ক্ষেত্রে, লজ্জায়, যে পদ্ম চোখ বোজে। তবুও সেই ছবি। ভোলা ময়বা, কালু ঘোষ, মতি কামার। গলা ময়বা তাহার মুখ আঁটিয়া বাঁধিতেছে। মতি কামার হাত ধরিয়া টানিতেছে। সুবৃ লাটির আধাতে দাদা লুটাইয়া পড়ারেছে দাওয়ার নীচে। তাহাকে দুরা ঘর হইতে নিয়া বাহির করে। দাদা সৰ্বশক্তি সঞ্চয় করিয়া উঠিয়া দাঁড়ার। আহত মাথা হইতে রক্তের নৃকি নামিয়া আসিয়া তাহার দুই চোখ ঝাপসা করিয়া দেয়। অশক্ত পা দুটি টলিয়া ওঠে। বাবার উঠানের নির্মম কঠিন বুকে পড়িয়া মাটি হাতড়ার। বুঁধি উঠানের কঠিন বুকে এক-দু মেহেকরণা অঙ্গেখণ করে। কিন্তু পায় না। হাত দুটি উঠেরে আকাশের পানে তোলে দাকুল হতাশার। বুঁধি নিশিথের স্মৃতি বিধাতার কাছে রক্তাপ্ত চোখের রক্তিম ভাষায় পাঠার কটা নালিশ। মাথার রক্তে উঠানের গোরবমাটিলিপ্ত পিঙ্গল বুক রাঙা হইয়া ওঠে।

তারপর বসে ঘোল আনার মজলিস। ডাক পড়ে পালুর। মাথায় ব্যাণ্ডেজ পালু যা বসে এক প্রাণে। প্রকাশ সভায় তাহাকে করা হইল একবরে। পালু তারিণী নেরে পা দুটুট জড়াইয়া ধরে। তুক তারিণী নির্মম পদাঘাতে প্রত্যুত্তর দেয়—হন্দন-ন। গ্রামের সবাই উপভোগ করে—ভোলা, কালু, মতি—সমাজের মধ্যমণি ঘাহারা। ছিলের মত বাড়ী কেরে পালু।

বাড়ীর কাছাকাছি আসিতে কালু বাহির হইয়া আসে একটা গাছের আড়াল ইতে। বলে, “তু নালিশ কর কেনে। আমি বুলচি, তেরের জ্যাল হয়ে যাবে।”

কালু হঠাৎ অত্যন্ত সহানুভূতিশীল হইয়া উঠিয়াছে। সমবেদন। জানাইতে নাইতে সঙ্গে সঙ্গে আসে। পালুর চোখে পড়ে—রাগাবরের দাওয়ায় নতমুখে বাটিন। টিতেছে পদ্ম। পদশবে পদ্ম মুখ তোলে। তাহার চোখের নীচে স্মৃতি অঞ্চলার।

হঠাৎ একটা তুক চীৎকার করিয়া ওঠে পালু। আচম্বক। আক্রমণে কালু ঘোষ

ভৌত, সন্তুষ্ট, আকুল আর্তনাদ তোলে। পল্ল বান্নাবরের দাওয়া হইতে লাক দিয়া পড়ে অতিকষ্টে দাদাকে নিবৃত্ত করিয়া দাওয়ায় আনিয়া বসায়।

উঃ! পালুর নির্দেশ বাহুবলে ঘেন সঁড়াশির পাক। বঙ্গনমৃক্ত কালু ঘোষ ঘাড়টা হাত বুলাইতে বুলাইতে অশ্রাব্য ভাষা প্রয়োগ করে পালু উদ্দেশ্যে।

পালুর মাথায় ব্যাণ্ডেজ হইতে আবার দুরদুর ধারে রক্ত গড়ায়। পল্ল নীরবে কাদে। দাদাকে সবস্তে শোয়াইয়া দেয়। কিছুক্ষণ আগেকার বর্বর পশুর মত হিঁক্র পালু বোনের কাছে কোমল হইয়া আসে। দীর্ঘদিন শুইয়া থাকিয়া মাথার ক্ষত শুকায়। কিঞ্চ সেই হইতেই .....

নিশ্চক বাতে অঙ্ককার শব্দ্যাতলে মাঝে মাঝে পদ্মর মনে হয় সে গলার দড়ি দিয়া মরে। আবার কখনও ইচ্ছা হয়, বাহিরে দাওয়ায় উপবিষ্ট তাহার উদ্ধার বিনিয় দাদার পায়ের গোড়ায় মাথা খুঁড়িয়া মরিতে। উঃ! এই নিদ্রাহীন বাতি। একদিন আধিদিন নয়—বাতের পর বাত। দিনে বোধ হয় কোথাও ঘুমায়। রাখাল ছেলেরা বলে, তাহারা গ্রামের বাহিরে বুড়ো বটতলায় ভুগ্যায় প্রায়ই দেখে পালু-পাগলাকে। তবুও ঐ বটগাছের নীচে ধূলিবালিয়র পচাপাতার উপরে দিবানিদ্রা। দিনে প্রায়ই অভুক্ত থাকে। বিক্রতমস্তিক পালু-পাগলাকে সমাজের চোখরাঙানি উপেক্ষা করিয়া থাইতে দিবে, এমন দরদী কে আছে?

তাচার উদ্ধার দাদা আজও ভুলিতে পারে নাই তাহাকে; দিনান্তে সন্ধ্যাব আঁধারে ঘরে ফেরে। দুয়ার আগলাইয়া বসিয়া থাকে সারাবাত। ভোরের আভাপ ফুটিবার সঙ্গে সঙ্গেই বাহির হইয়া যায় আবার। যায় ঘুমাইতে। দিনের বেলা বাড়ী থাকে না। হ্রত পারে না প্রথম দিনের আলোর তাহার অত্যাচারিত বোনটির মুখের দিকে তাকাইতে। নয়ত যায় বোধ হয় বুড়ো বটগাছের নীচে ধরণী-মায়ের শামল বুকের শীতল স্পর্শে আপনার অন্তরের অধিকৃতকে কিছুটা ঠাণ্ডা করিতে। ওর বুকের মধ্যে নিশ্চয়ই দিনবাত জলিতেছে লেলিহান অগ্নিশিখা। তাহারই একটানা প্রদাহে নিরস্তর ক্ষতি হইতেছে ওর বুকখানি।

তেঁতুলতলার ঘন অঙ্ককারে দুড়াইয়া থানিক চীৎকার করিয়া ঝোপঝাড় ঠেঙাইয়া পালু কিরিয়া আসে। জীর্ণ চাল ভেদ করিয়া অজস্র জ্যোৎস্নাধারা পড়ে তাহার ঘুকে, চোখেমুখে। টাঁদের আলোয় পল্ল যেন ওর বুকের হাড়গুলি গুণিতে পারে। স্পষ্ট দেখিতে পায় চোখের কোণে গাঢ় কালিমা। পল্ল বাহির হইয়া আচাড় থাইয়া পড়ে উদ্ধার দাদার পদতলে, “আমার গলাটা এইখনে টিপে আমায় মেরে কেল দাদা! নিজেকে এমন ক’বে তিলে তিলে মেরোনা। উঃ, অ্যি যে আর সইতে পাৰি না!” সত্যই তাহার নিজের অন্তরেও যে জলে একটা অগ্নিকুণ্ড। দাদার অন্তবাপির সারিধ্যে তাহার প্রদাহ অসহ হইয়া ওঠে। পালু পদ্মর মুখের পানে চাহিয়া চাহিয়া হঠাৎ কাঁদিয়া ওঠে সশ্বে।

দিনকরেক পরে মানাস্তে বাড়ী টুকিতে পদ্মর চোখে পড়ে, উঠানের এক কোণে কে একজন বসিয়া গভীর তন্ময়তার সহিত কি যেন করিতেছে। অজানা আশঙ্কার তাহার মুকের মধ্যে ছ্যাঁৎ করিয়া ওঠে। আগাইয়া আসিয়া অবাক হইয়া যাও—দাদা যে। দিনের আলোয় বহুদিন দেখার অভ্যাস নাই বলিয়াই চিনিতে পারে নাই প্রথমটা। কিন্তু দাদা ত দিনের বেলা বাড়ী আসে না কোনদিন।

পালু ঝুঁকিয়া পড়িয়া একান্ত অভিনিবেশে একটা কাগজের মধ্যে ধূলো ভরিয়া তাহার উপর পাট দিয়া কষিয়া বাঁধিতেছে। পদ্ম আশ্চর্ষ হয়। তাহার পাগল দাদার উন্নত পাগলামি কমিয়াছে, চোখেমুখে ফুটিয়াছে পরম শান্তি—গভীর প্রকান্তিকতা।

পদ্ম জিজ্ঞাসা করে, “কি করছ দাদা?”

পাগল হঠাতে এত কাছে কর্তৃর শুনিয়া চমুকাইয়া উঠিয়া হাতের পুঁটুলিটা লুকাইতে চেষ্টা করে। পদ্মকে দেখিয়া আশ্চর্ষ হয়। উঠিয়া পদ্মর মুখের কাছে পুঁটুলিটা তুলিয়া ধরিয়া জিজ্ঞাসা করে, “এটা কি বল্তো পদি!”

পদ্ম দাদার কর্তৃত আগেকার স্মৃতি সবল দাদার গলার আভাস পায়। তাহাকে সন্তুষ্ট করিবার জন্য বলে, “কি ক’রে বলব বলো। তোমার মত লেখাপড়া শিখিনি ত?”

দাদা একগাল হাসিয়া বলে, “বলতে পারলি না ত?” তার পরেই চোখছুট বিস্ফারিত করিয়া বলে, “বোমা ! বোমা ! শুধু কি একটা ? হাজার হাজার তৈরী করব। মারব কালু-ভোলা-মতির বাথায়। মাথা থেকে খিলু গড়িয়ে পড়বে। মারব তারণীর গোদা গায়ে। কুমড়োপানা তুলতুলে ভুঁড়িতে। কাঁসিয়ে দেব ওর ভুঁড়ি। মারব গাঁয়ের সবাইকে— ছেলে, বৃত্তা, বউ। ক্ষমা ? হাঃ হাঃ হাঃ ! ক্ষমা কাউকেই করবো না। আর—”

পদ্ম দাদার আকশ্মিক উত্তেজনায় ভীত হইয়া ওঠে। হাত চাপিয়া ধরে দাদার, চোখ হইতে গড়াইয়া পড়ে অঞ্চ—বিন্দু বিন্দু মুক্তোর মত। উত্তেজিত পাগল অহুত্ব করে বোনের হস্তপূর্ণ। বিস্ফারিত চোখে চাহিয়া থাকে মুক্তার মত অঞ্চবিন্দুর পানে। হয়ত তাহার মনে পড়ে সেদিনের অঞ্চমুখী বোনের মুখখানি। তাহার সঙ্গে হয়ত তুলনা করে আজকের এই অঞ্চসিক্ত মুখখানির। সেদিনের সে অঞ্চ যেন মনে মনে হৰ অত্যাগারিতার অন্তরের দরবিগন্তির অপমান। আর আজকের এ অঞ্চ প্রশান্ত সুন্দর। কাঁঠালগাছের ঘনপল্লব ভেদ করিয়া এক টুকুরা সূর্যের রশ্মি পড়িয়াছে পদ্মর গওদেশে। দুই কোটা টলমল অঞ্চ—ভাতুম্ভের চিকিবিকি তাহাতে। পাগল কি বোবে তাহা দেই জানে। কিন্তু শান্তি হয় বোনের মেহকাতর স্পর্শে। দাওয়ায় উঠিয়া বসে।

সে দিন রাত্রে ঘরের যেবেতে শুইয়া থাকিতে থাকিতে পদ্ম কখন মুগাইয়া পড়িয়াছিল। পালু দাওয়ায় বসিয়া নিত্যপ্রথামত বকিতেছিল।

“হঃ মাগো !” নিশ্চিথ রাত্রির শুরুতা বিদীর্ঘ করিয়া একটা শব্দ ওঠে। পালু সচকিত হইয়া উঠিয়া উৎকর্ষ হইয়া শোনে। পদি ! হ্যাঁ, পদিরই ত কর্তৃত!

লাট্টিগাছটা তুলিয়া লইয়া অঙ্ককারের মধ্যে ছুটিয়া বাহির হয়ে পাশু। আবার সেই কল চীৎকার! বাগানের ওপারে মতিকামারের বাড়ী হইতে। পাগল পাশু আপনার বুকের মাথানে অন্তর্ভুক্ত করে পদির আকুল চীৎকার! তাহার উন্নত রক্তে উত্তেজনার শিখন জাগে। নৈশ অঙ্ককার ভেদ করিয়া দে ছুটিয়া চলে বাগানের মধ্য দিয়া।

ঐ যে মত্তেটো! মাঝে বুঝি পদিকে! পাগলের বুকে অদম্য প্রতিশোধিঙ্গা। নিঃশব্দ পদসংক্ষারে সে আগাইয়া চলে। পিছন হইতে আচম্কা বঙ্গহস্তে বসাইয়া দেয় কামারের মাথায় প্রচণ্ড লাট্টির ঘা। কামার মাটিতে ঘুরিয়া পড়ে। চীৎকারের অবসরটুকুও পায় না।

মেঝেটির হাত ধরিয়া পাগল বলে, “আয় পদি, শিগ্গির আয়! পালা! জ্ঞান’লে বেটা আবার টেচিরে উঠবে।” মেঝেটি হতবুদ্ধি হইয়া থায়। পাগলের আকর্ষণে ছোটে তাহার পিছু পিছু।

কাহার হস্তপর্শে ঘূম ভাঙিতে পদ্ম অবাক হইয়া থায়। শেষবাত্তির আবহা অঁধারেও চিনিতে পারে। এ যে মতিকামারের বোন বিষ্ণু!

বিদ্যুর মুখে পদ্ম সমস্তই শোনে। বিদ্যু মেঝেটি বরাবরই মুখরা। আজ নাকি সন্ধ্যার মতির বৌয়ের সঙ্গে ওর একচোট বচসা হইয়াছে। রাত্রে নেশা করিয়া দাদা ঘরে ফিরিতেই বৌ সাতথানা করিয়া লাগাইয়াছে। তাই দাদা ধরিয়া.....। নেশার ঘোরে এমন দৃষ্টি-এক ঘা প্রায় প্রত্যেক দিনই পড়ে। বৌও বাদ থায় না।

“হিঃ, হিঃ”, বিদ্যু হাসিয়া ওঠে, “পালু-পাগলা কোথোকে দৌড়ে যেয়ে করলে কি, দিলে দাদার মাথায় এক ঘা। দাদা ত অমনি কুপোকাঃ। তারপর বলে কি, ‘আয় পদি, পালা’। হিঃ হিঃ, হিঃ.....।” বিদ্যুর হাসির বেগ বাড়িয়া থায়, “সাধে কি গোকে বলে পাগলা। আমার নাম যে ‘পদি’ নয় ‘বিদ্যু’ তাও ও পাগল জানে না।” অকস্মাঃ বিদ্যু গন্তীর হইয়া ওঠে। সত্যই পাগলের লাট্টি দেখিয়া তাহার বড় ভয় হইয়াছিল। কি জানি পাগল ত! যদি এক ঘা তাহার মাথায়ও বসাইয়া দেয়? স্বতরাং তাহাকে ছুটিতে হইয়াছে পাগলের নির্দেশমত পাগলের আকর্ষণে।

মতিকামারের বাড়ী হইতে লোকজনের গোলমাল কানে আসে—‘বিদ্যুটা আবার গেল কোথায়?’ পদ্মুর হাসি পায়। হঠাৎ কি মনে হইতে শক্তি ‘হইয়া ওঠে পরক্ষণেই। কিন্তু বাহিরে আসিয়া অবাক হইয়া থায়। তাহার উচ্চাদ নিজাতীন দাদা বিভোরে ঘুমাইতেছে। চোখের দুইটি মুদ্রিত পর্যবেক্ষণ আলগোছে বন্ধ করা দৃষ্টিখানি ঠোঁটের উপরে প্রয়োগ প্রশাস্তি লাগিয়া আছে। পদ্ম একটা দীর্ঘনিঃশ্বাস ফেলে—স্বত্ত্বার, না বেদনার? দাদা মনে করিয়াছে তাহারই পদ্মকে সে উচ্চার করিয়াছে সেদিনের লাট্টির পাল্টা জবাব মতির মাথায় বসাইয়া।

বিদ্যু ভয়ে বাড়ী ফিরিতে পারে নাই। পদ্মও যাইতে দেয় নাই। এ বাড়ীতে

কাহারও শুভাগমন ঘটে না কোনদিনই। স্মৃতরাং বিন্দুর আবিষ্কৃত হইরা পড়িবার ভয়ই বা কি? আর সত্যই পালু-পাগলারই যে এ কৌর্তি, গ্রামের লোকের এবং বিশেষ মরিয়া মতির এ কথা একবারও মাথায় আসে নাই।

পালু-পাগলের পাগলামি সত্যই কম পড়িয়াছে। তাহার লাঠিব ঘায়ে কামারের দুরবস্থার ছবিটা মনচক্ষে দেখিয়া সে এখন প্রাণ খুলিয়া হাসে। পদ্মর সঙ্গে দিব্যি কথা বলে। তবে প্রথম প্রথম বাড়ীতে একটি অপরিচিতা নারী দেখিয়া সে বিস্মিত হইত। কিন্তু এখন সে ঘোর কাটিয়াছে। পদ্মর কথামত তাহাকে সে ডাকে 'বৌ' বলিয়া। বিন্দুরও প্রথম প্রথম লজ্জা করিত। এই মুখরা মেঝেটাও আজকাল কেমন যেন লজ্জান্ত্র ইয়া পড়িয়াছে। সে এখন মনকে আশ্বাস দের গেঁওয়ার দাদার হাতে নিত্য লাখিচড়ের চৰে এ অনেক ভালো। 'বৌ' ডাকটি বেশ লাগে তাহার। পদ্ম ইহাদের দিকে তাকাইয়া তাহার অতীতের ক্ষতিটা অনেকখানি ভুলিয়াছে। ক্ষতের উপর প্রলেপ দিলেও ত হার দাহ কমে। পদ্ম বিন্দুকে বলিয়াছে, "দাদার সঙ্গে তোর বিয়ে দেব"।

ইহারই মধ্যে মাঝে কুগুহটা পালুর কাঁধে ভর করে। কিন্তু সে আর এখন তীব্রে মত ছুটিয়া বাহির হইয়া বুড়োবিটলার ছায়াশীতল কোল থেঁজে না। মনে বসিয়াই কাগজে মাটী ভরিয়া পাট দিয়া জড়াইয়া বাঁধে আর বলে, "মতিটাকে ত ঘারেল করেছি। বাকী আছে তারিণী গোল। ওর ভুঁড়ি ফাসাবই। ভুঁড়েলটা এক গাঁ লোকের মাঝখানে—।" অতীতের তিক্ত শুতিপুলি আজও তাহার শ্মরণে আসে।

কথাটা কিন্তু চাপা থাকিল না। পালুর বাড়ীতে বিন্দুর অস্তিত্ব আবিষ্কৃত হইয়া গড়ি। মতি তারিণীর সহিত যুক্তি করিয়া দারোগা আনাইল। পালুটাকে এবারে ভালমত শিক্ষা দিয়া ছাড়িবে।

দারোগার তদন্তে বিন্দুকে সত্য সত্যই পাওয়া গেল পালুর বাড়ীতে। অবশ্য জীবাই মাল লুকাইয়া রাখা হয় নাই। একাশে দিবালোকে সে রাখায়েরের দাওয়ায় মিয়াছিল সশরীরে। পালুকে আনিয়া বসানো হইল দারোগার সামনে। দারোগার পাশে তারিণী, ভোলা, মতি .....। পালুর চোখ ছুট জলিয়া ওঠে। বস্তাঙ্গলে ঢাকা ইয়চিত 'বোমা' বাহির করিয়া ছুঁড়িয়া মাঝে তারিণীর ভুঁড়িতে, চোখে মুখে। অমনি ঘৃণ্ণ ধূলায় তারিণীর সর্বাঙ্গ গেল ভরিয়া। এক মুখ ধূলাবালির মধ্যে তারিণী পাল কিংকর্তব্যবিমৃত হইয়া গায়ের ধূলা বাড়ে। তারিণীর দুরবস্থাটা উপভোগ করিয়া পালু হাসিয়া ওঠে সশব্দে মজলিস কাপাইয়া।

দারোগাবাবু বুঝিলেন, লোকটি বন্ধ পাঁগল। স্মৃতরাং পালুর বিরক্তে অভিযোগ রেই মিট্টি গেল। মতি মনঃকুশ হইল। তারিণী গেল মর্মান্তিক চটিয়া।

মতি বলে, "দারোগাবাবু, আমার বোনের কথাটা?"

দারোগাবাবু বিন্দুকে বলেন, “কি রে, যাবি তোর দাদাৰ বাড়ী ?”

বিন্দু দৃঢ় কর্ণে জবাব দেয়, “না”।

“তবে যাবি কোথায় ?”

পালুকে দেখাইয়া বিন্দু বলে, “ওৱ বাড়ী”।

“কেন ?”

“ওৱ সঙ্গে বিয়ে হয়েছে আমাৰ।” বিন্দু আৰ দাঁড়াৱ না। তাহাৰ শেষ কথাটি শুনিয়া পাগল পালু কেমন ষেন অবাক হইয়া যায়। তাহাৰ রক্তধারায় সুস্থ হৃষি একটা অব্যক্ত পুলকস্পন্দন। বিন্দু তাহাৰ হাত ধৰিয়া বলে, “চলো, বাড়ী চলো”। বিস্মিত পালু আবাৰ স্বাভাবিক হইয়া ওঠে। অবশিষ্ট বোমা ফেলিয়া হাত ঝাড়িয়া বাড়ীৰ পথে পা বাঢ়ায়। সঙ্গে বিন্দু—‘বৌ’, যাহাৰ সঙ্গে বিবাহ হইয়াছে।

## বাঙলাৰ শিশুসাহিত্য

মৃত্যুঞ্জয় বন্দেয়াপাধ্যায় \*

(চতুর্থ বৰ্ষ, আৰ্টস্)

সাহিত্য-আসৱে শিশুৰও যে একটা দাবী আছে একথা আজ অস্মীকাৰ কৰাৰ উপাৰ নেই। কিন্তু শিশুৰ এ দাবী সচেতন ভাবে স্বীকাৰ কৰেছেন যে সাহিত্যিক বৃন্দ তাঁৰা সকলেই প্ৰায় আধুনিক বুগেৰ লেখক। শিশুদেহেৰ অন্তৰালে যে একটি স্বকোষল হৃদয়বৃত্তি প্ৰচলন রয়েছে, তাৰ অন্তৰে যে বাস্তৱ, অবাস্তব বহু চিন্তাই আৰু গোপন কৰে আছে সে বহস্যেৰ খোঁজ বড় কেউ রাখতেন না। তাই শিশুদেৱ উপযোগী কোন সাৰ্থক সাহিত্যই অনেক দিন পৰ্যন্ত গড়ে উঠেনি তাদেৱ প্ৰতি উদ্বাসীৰতাৰ জন্ত।

শিশুমনে সত্যিকাৰ আনন্দ দেৱাৰ জন্তে, প্ৰকৃত দৰদী মন নিয়ে সাহিত্য সৃষ্টি কৰে যাবাৰ বিশ্বাসিতোৱ দৱবাৰেও সমান পেয়েছিলেন হেন্ৰী এণ্টোৱন তাঁৰে মধ্যে অগত্য। শিশুসাহিত্য বচনাৰ জন্ত চাই প্ৰকৃত দৰদী মন, তাদেৱ সহে হৃদয়েৰ সংযোগ। আৰ তাদেৱ চিন্তাধাৰাৰ সঙ্গে একান্ত পৰিচয়ও দৱকাৰ। এণ্টোৱনেৰ ‘কেৱাৰী টেল্স’ এ শিশুৰা যে আনন্দ পেয়েছে তাৰ কাৰণ, লেখক গৱাঞ্জি লিখিছেন তাদেৱ নিছক আনন্দ দেৱাৰ জন্ত এবং তাৰ থেকেই প্ৰমাণিত হৈ শিশুদেৱ মনস্তৰেৰ সঙ্গে তাঁৰ পৱিচয় ছিল কত গভীৰ।

আমাদেৱ দেশে সত্যিকাৰেৱ শিশুসাহিত্যোৱ উন্নত অনেক পৱে হলেও যে

\* লেখক আমাদেৱ কলেজেৰ ছাত্ৰ ছিলেন। ১৯৪৮ মনেৰ ১৬ই সেপ্টেম্বৰ তাঁৰ জীৱনাবসাৰ হয়। তাৰ অকাল মৃত্যুতে আমাৰা তাৰ শোকসন্তপ্ত পৱিবাৰবৰ্গকে আমাদেৱ আন্তৰিক সমবেদনা জানাই।

ছাত্র রাশি বাংলার ঠাকুরা দিদিমার মুখে মুখে ফিরত শিশুদের মনোরঞ্জনের দিক থেকে দেশগুলির সাৰ্থকতা নেহাঁ কম নয়। “খোকা ঘুমলো, পাড়া জুড়লো, বগি এল মেশে”, “ঘাতু এত বড় রঞ্জ, ঘাতু এত বড় রঞ্জ, চার বালো দেখাতে পাব যাব তোমার মন্দ”, “খোকা যাবে খঙুর বাড়ী, সঙ্গে যাবে কে?” ইত্যাদি কত ছড়া বত দিন থেকে যে খোকা খুকুর মনে রস ছড়িয়ে আসছে তাৰ ঠিক নেই। ছোট্ট খোকা খুকুর মল এই আবোল তাৰোল কল্পনার মধ্যে পেয়েছে তাদেৱ ছোট্ট মনেৱ অহুরূপ ছবি। বৈজ্ঞানিক এই ছড়াগুলি সকলিত কৱে যে সমালোচনা কৱে গেছেন এখানে তা নতুন কৱে বলা বাছল্য। তবে তাৰ থেকেই আমৰা উপলব্ধি কৱব শিশুমনে রস বৈচিত্র আনাৰ কাজে এগুলিৰ দান কি অপৰিসীম।

এই প্ৰসঙ্গে কৃপকথা সমৰক্ষে ছ'চাৰ কথা না বল্লে বোধ হয় অন্যায় হবে। বাঙা-বাণী-বাজপুঞ্জ-তেপ-স্তৰেৱমাঠ-বেঙ্গলী-বেঙ্গলী-বাক্ষসেৱ প্ৰাসাদে ঘূমন্ত রাজকুলা খোকা খুকুদেৱ মনে নিয়ে আসে বল্লোকেৱ ইঙ্গিত—যা প্ৰত্যক্ষগমা নয় কিন্তু তাদেৱ মাছে থক্ত ইতিহ বিশিষ্ট। কিন্তু এই কৃপকথা ও ছড়াৰ রাশি দিন দিন শুশ্ৰ হতে চলেছে। তা ছাড়া সেই এক ছড়া আৱ কৃপকথা তাদেৱ বেশীদিন আনন্দ দিতে পাৰে না। কিন্তু তাদেৱ অপৰিহৃষ্ট মনেৱ খবৱ রাখতেন ক'জন? কৱে বগি বাংশাৰ বুকে হানা দিয়েছিল তাই অজ্ঞাত কৱিৰ মুখে মুখে রচিত হয়েছিল একটি ছড়া; অথবা মা কৱে খোকাকে নিয়ে ব্যাকুল হয়ে বা আনন্দে বিভোৱ হয়ে বলেছিলেন “আৱ, আৱ টাঁদা যামা, টাঁদেৱ কপালে টাঁদ টিপ দিয়ে যা” সেই ছড়াগুলি কি চিৰদিনই আনন্দ দিতে পাৰে? কৃপকথা সমৰক্ষে সেই একই কথা প্ৰযোজ্য। শিশু ছ'চাৰ দিন হয়োৱাণীৰ দুঃখে চোখেৰ জল ফেলতে পাৰে কিংবা নিজেকে কৃপকথাৰ রাজকুমাৰ ভেবে নিয়ে তেপাস্তৰেৱ মাঠেৰ শেষে ঘূমন্ত রাজকুলাৰ স্থপ দেখতে পাৰে; কিন্তু সে কি চিৰকাল চলে? কাজেই তাদেৱ মনে জাগে নতুন গঞ্জ, নতুন কৱিতাৰ চাহিদা।

কিন্তু বাংলাদেশে শিশুদেৱ উপযোগী কোন সাহিত্য পঞ্চাশ বছৱ আগেও ছিল না। উনবিংশ শতাব্দিতে বা লা সাহিত্যে একটা নীতিবাদেৱ যুগ এসেছিল। কঠিন মজুমদাৰেৱ “সন্তোব শতক” জাতীয় গ্ৰন্থই তখন শিশুদেৱ একমাত্ৰ উপযোগী বলে বিবেচিত হত। এই সব নানা কাৰণে আমাদেৱ দেশে শিশু কৃপকথাৰ হয়ত অনেক খণিই হাৰিয়ে গেছে। শিশুদেৱ উপদেশ দেবাৰ ছলে এ শ্ৰেণীৰ কৱিতা ঠিক সাহিত্য শ্ৰেণীতে ফেলা চলে না। “উই আব ইছৱেৱ দেখ ব্যবহাৰ”, “পিতামাতাৰ প্ৰতি কৃষ্ণ”, “কৱিতাৰ তাৎক্ষণ্য মানচিত্ৰ শিক্ষা”, এই সব কবিতা পড়ে শিশুৱা ষে বিশেষ সুন্দৰ মে কথা ত মনে হব না। কেবল উপদেশ দিয়ে কোন রকম রসস্থষ্টি সন্তোব হয় না। যেমন নাটক বা উপন্থামে বোন নীতিকথা প্ৰকট হয়ে উঠলে তাৰ সাহিত্যিক মৰ্যাদা ক্ষুঁ হয়, শিশুসাহিত্য সমৰক্ষে সেই একই কথা বলা যাব।

শিশুসাহিত্যে যুগান্তর নিয়ে এলেন বিখ্যকবি রবীন্দ্রনাথ। তাঁর “শিশু”, “শিশু তোলানাথ”, “ছড়া ও ছবি”, “সে”, ইত্যাদি গঞ্জ ও কবিতার বইগুলিতেই আমরা প্রথম আৰ্দ্ধ কৰি শিশুসাহিত্যের প্রকৃত রস। “জগৎ পারাবারের তীব্র” যে শিশুর খেলা করে তাদের ঠিক মধ্যখানে এসে আসুন জাঁকিয়ে তিনি বস্তেন। তাঁর মনে শিশুরা যে প্রচণ্ড দোলা জাগিয়ে তুলুন তার ফলেই একে একে গড়ে উঠল বিচ্ছিন্ন গান, কবিতা, ছড়া, গল্প। “শিশু” কাব্যগুলির প্রতিটি কবিতাতে দেখি তাদের মনের বিচ্ছিন্ন সাধ-আহলাদ, আশা-আকাঙ্ক্ষার ছবি। তার মধ্যে মধ্যে মাঝের টুকুরো টুকুরো কথা মেখানে কবি জুড়ে দিবেছেন সেগুলি তাদের পক্ষে একটু দুর্বোধ্য হলেও তারা এক বড় করে বুঝে নেবার চেষ্টা করে। “ছড়া ও ছবির” উন্নত কবিতা শিশুমনে যে হাসির হাওরা জাগিয়ে দেয় তার তুলনা বিরল। “সে” বইটার ‘সে’ ত এক আশ্চর্য বাপোর।... রবীন্দ্রনাথের শিশুসাহিত্য নিয়ে সামাজিক কিছু বলতে গেলেও আলাদা একটি প্রবন্ধ দাঢ়ায়। শুধু এইটুকু বললেই বোধ হয় যথেষ্ট হবে যে, আধুনিক যে বিরাট শিশুসাহিত্য গড়ে উঠেছে তার ভিত্তিগুলি করেছেন রবীন্দ্রনাথ। শিশুদের সঙ্গে শিশু হয়ে তাই যে তাদের সাহিত্য গড়ে তোলা সম্ভব এ কথা তিনিই প্রথম বুঝেছিলেন।

“আমি বিপুল কিরণে ভুবন করিবে আলো,

তবু শিশির কণিকাটিরে ধূৰা দিতে পাৰি

বাসিতে পাৰি যে তালো।”—

এই কথাটিকে সার্থক কৰাৰ জন্মই হেন তিনি শিশুসাহিত্যের লেখনী হাতে নিয়েছিলেন। তাই তাঁর শিশুসাহিত্য নানা বৈচিত্র ও বৰ্ণ সম্ভাবে অতুলনীয় হয়ে উঠেছে।

বৰ্তমান যুগে এক শিশুসাহিত্যিক গোষ্ঠীর উন্নত হয়েছে যাদের প্রচেষ্টা সার্থকতার পথেই চলেছে। তবে তার আগে নাম করতে হয় সত্যেন্দ্রনাথ দত্তের। তাঁর “পিৱানোৱ গান”, “পালকি চলে” ইত্যাদি কবিতা একদিন সত্যিই ছোটদের আনন্দ দিবেছে; এবং আজও যারা পড়ে তার খেকে তারা আনন্দও পায়। এৱ পৱেই নাম করতে হব উপেক্ষ কিশোৱ রায়চৌধুৰী এবং তাঁৰ পৱিবাৱৰণেৰ। নীতিকথা বাদ দিয়ে কেবল ছোটদের খুসী কৰিবাৰ জন্মই তাঁৰা শিশুসাহিত্য সৃষ্টিৰ চেষ্টা কৰেন। সুকুমাৰ রায়চৌধুৰী যদি অকালে পৱলোকণ্যন না কৰতেন তবে শিশুসাহিত্য ক্ষেত্ৰে নিষ্পত্য শ্রেষ্ঠ আদৰ্শ অধিকাৰ কৰতে পাৰতেন। এগুৱেনোৱ সঙ্গে তাঁৰ তুলনা কৰলে একটুও অতুল্য হয় না। অতি অল্পদিনেৰ মধ্যে তিনি ছোটদেৱ মনে যে গভীৰ রেখাপাত কৰে গেছেন তা আশ্চৰ্য। তাঁৰ “হ-জ-ব-ৱ-ল”, “আবোল তাৰোল”, “বহুৰূপী”, ওভৃতি বইগুলিৰ তুলনা বালা তথা ভাৱতৌৰ শিশুসাহিত্যেও বোধ হয় নেই। হেমেন্দ্ৰকুমাৰ রায় এ্যাডভেঞ্চুৱেৰ গমেও শিশুসাহিত্যে এক যুগান্তর এনেছিলেন। এ ক্রপকথা নয়, অবান্তৰ কলমনাৰ আলেখণ্য নহ—সম্পূৰ্ণ নহুন এক সৃষ্টি। কিন্তু দিন দিন এই এ্যাডভেঞ্চুৱ কাহিনীগুলি সম্ভাব্যতাৰ



শ্রীমান বঙ্গোপসাধাৰণ  
জন—১৪ অক্টোবৰ, ১৯২৫  
মৃত্যু—১৫ সেপ্টেম্বৰ, ১৯৪৮



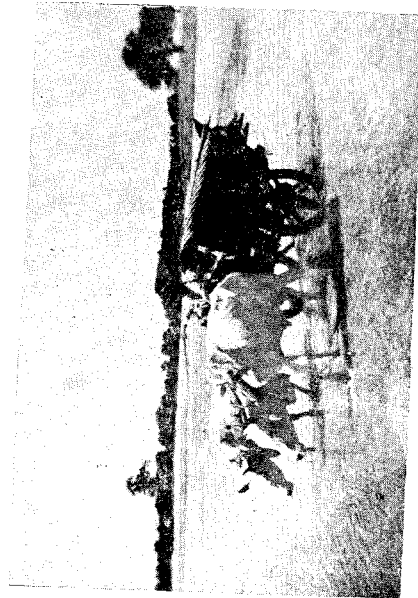
মাইট লেক টেলিকান্ট, শ্রীমদ্বীপ দামু পুর  
জন—১০ অক্টোবৰ, ১৯২৫  
মৃত্যু—২২ মার্চ, ১৯৪৮



ନରଦୀ ପ୍ରାଚୀତ୍ତିଃ  
ଆମୋକ ଶିଳ୍ପିଃ ଦେବରତ ମୋହ—ଚତୁର୍ବୀର୍ବିଜନ



ଏକାକୀ  
ଆମୋକ ଶିଳ୍ପିଃ  
ମାତ୍ରାନ ଦେ—  
ନର୍ବିର୍ବିଜନ



ଦେବରତ ପାତ୍ର  
ଆମୋକ ଶିଳ୍ପିଃ  
ମାତ୍ରାନ ଦେ—  
ନର୍ବିର୍ବିଜନ

যৈ ছাড়িয়ে অন্ত এক ব্রকম রূপকথায় দাঁড়িয়েছে। পুরনো গল্পকে উদ্ধার করে কৃতজ্ঞতা গঞ্জন হয়েছেন চন্দ্রকুমার দে ও দীমেশচন্দ্র দেন। আর সেগুলিকে নতুন ভাবে সঞ্চলিত যে দক্ষিণারঞ্জন মিত্র মজুমদার শিশুসাহিত্যের একটা দ্বিককে বিশেষ ভাবে সমৃদ্ধ করেছেন।

এই সব দেখে মনে হয় যে এখন শিশুসাহিত্য যে পর্যায়ে এসে পৌছেচে গতে আশা করার অনেক অবকাশ আছে। শিশুমনের ঋহস্যের র্ণেজ আজকাল লেখকরা বেশ মনযোগ দিয়েই নিচ্ছেন। শিশু মনস্তত্ত্ব সম্বন্ধে আধুনিক যুগের গবেষণা শিশু কার ক্ষেত্রেও যেমন, শিশুদের অবসর বিমোচনের পক্ষেও তেমনি গুরু সাহায্য করছে। ই জগ্নেই এই অন্নদিনের মধ্যে শিশুসাহিত্যের শাখাটি যথেষ্ট উন্নতিলাভও করেছে। ছুদিন আগেও যেমন ছোটরা একথানি তাদের মনের মত বই পাবার আশায় উন্মুখ রাখাকৃত বর্তমানে সে অভাব নেই বললেও চলে। তবে শিশুসাহিত্য গড়ে তোলার জন্য তাদের মনের রূপ-রস-বর্ণ-গন্ধের সঙ্গে যাতে সম্পূর্ণ ছন্দ বজায় থাকে সে কথা গন মুহূর্তেও ভুললে চলবে না। যাদের দাবী কবিগুরুর কাছেও তুচ্ছ হতে পারে নি দের দাবী অক্ষম হয়ে থাকবে। আনন্দের মধ্যেই শিক্ষার প্রথম চরণক্ষেপ। যে জ্ঞ-অব্যুবের দল প্রত্যেক পরিবারে আনন্দের বান আনে তাদের আনন্দ দেবার ভার তে হবে বড়দেরই। শিশুসাহিত্যের আজকের উন্নতিকেই চরম উন্নতি বলা যাব না। বিতায়, গানে, ছড়ায়, গল্পে, উদ্ভিট কল্পনায় আরো এগিয়ে চলবে শিশুসাহিত্যের মজলিস।

## চলিষ্যও মুহূর্ত

নীলা দাশগুপ্ত

( পঞ্চম বর্ষ, আর্টস্ )

গতির দুর্বল শ্রোতে ভেসে চলে তৃণখণ্ডগুলি,  
কোন এক তটপ্রান্তে যদি কভু মুহূর্তের লাগি’  
কোন এক বেণুচ্ছায়ে মর্মর উঠিয়াছিল জাগি’—  
তাও ছেড়ে যেতে হবে, তবু কি সমস্ত যাব ভুলি’ ?  
বহুদিন ব’য়ে যাবে, আরও কত ছেড়ে চ’লে যাওয়া !  
দৌর্যায়িত হবে আরও পিছনের পথ ফেলে আসা,  
নিরুদ্দেশ অনাগত পাবে আরও স্পষ্টতর ভাষা,  
নির্বর্থক মনে হবে আজিকার সব চাওয়া-পাওয়া।

তবুও সহজ মনে চলে যাওয়া সে তো সোজা নয়,  
 আজিকার কুশাঙ্কুর মর্মে মর্মে তবু বিঁধে আছে,  
 একদিন দূরে যাবে জানি যা একান্ত রহে কাছে—  
 আজিকার রাত্রে তবু তারাগুলি দীপ্তিময় ।  
 শুন্যের বিস্তার জুড়ে ঘূর্ণি ওঠে কালের বত্তায়,  
 বুদ্বুদ্ মুহূর্ত ভরে অনন্তের স্পর্শটুকু পায় ॥

---

### চলার পথে

বিমলকান্তি সেন

( তৃতীয় বর্ষ, বিজ্ঞান )

বিদ্যায় বেলায় নাইক আমার কোনই অভিলাষ  
 ( শুধু ) তোমার হাদে একটি কোণে  
 রাখ যদি আমায় মনে  
 করব নাক হিম আমি কোন দিন সে পাশ  
 বিদ্যায় বেলায় নাইক আমার কোনই অভিলাষ ।

বিলিয়ে আমি দেব মোরে এগিয়ে চলার মাঝে  
 শীতল ছায়ে পথের ধারে  
 জিরিয়ে নেব ক্ষণিক তরে  
 চলার পথে চলব আবার দিনের শেষে সাঁবো  
 বিলিয়ে আমি দেব মোরে এগিয়ে চলার মাঝে ।

দূর হতে দূর-দূরান্তেরে এগিয়ে যাব আমি  
 পথের ধারে ঠাকুর ঘরে  
 বাজবে যখন ঘণ্টা জোরে  
 ক্ষণিক থেমে চলব আবার দেবতারে নমি  
 দূর হতে দূর-দূরান্তেরে এগিয়ে যাব আমি ।

আশীর্বাদে ভৱ আমার রিক্ত বুলিখানি  
 পাঞ্চ ঘবে দিনের শেষে  
 হতাশ হয়ে রাইবে বসে  
 শুন্মনে চেলে দেবো সম্বলেরি একটুখানি  
 আশীর্বাদে ভৱ আমার রিক্ত বুলিখানি ।

দূরপ্রসারী পথখানির না হয় যদি শেষ  
 পায়ে পায়ে এগিমে যাব  
 দিনের শেষে মিলিয়ে যাব  
 অঁধার মাঝে বাজবে শুধু পায়ে চলার বেশ ;  
 দূরপ্রসারী পথখানির না হয় যদি শেষ ।

## কলতান

সুশান্তকুমার ঘোষ  
 ( চতুর্থ বর্ষ, আর্টস্ )

নগরীর একপাণ্ডে জনতার মাঝে হারা আমি  
 প্রত্যহের আয়োজনে অবসন্ন দীর্ঘ দিবাযামী  
 পার হয়ে চলি কোনমতে । সম্মুখে সংসার  
 বহুতর দাবী নিয়ে ভয়াল ঝুকুটি হানে, আর  
 অবঙ্গায় দলে যায় এ প্রাণের সকল মহিমা ;  
 গণ্ডীবন্দ ক্ষুদ্রতায় সীমাহীনে দিতে চায় সীমা !  
 তবু যত তুচ্ছ হৃৎ, যত গ্লানি, যত পরাজয়,  
 দৈনিক দীনতা যত, অবহেলা, সব করি জয়  
 কোথা হতে চকিত ইঙ্গিত এক দিয়ে যায় দোল  
 চমকিত চিত্তে মোর । চমৎকৃত শুনি কলরোল—  
 দূর হতে যেন সুরমন্দাকিনী পথ খুঁজি ফিরে  
 আমার প্রাণের । আমার গানের ভাষা অতলাক্ষণীরে

বেদনায় পরিপ্লান মূর্ত হয়ে উঠিবারে চায়  
 অমর্ত্য বাঙ্কারে কোন । ঘনগৃঢ়গোপনব্যথায়  
 অতল্প্রিত সাংগরের চেউ যেন মোর ছন্দে মাগে  
 সব বিলাপের শেষ । একাকিনী যে তারকা জাগে  
 রজনীর অক্ষকারে, দুর্ভাগারে আলো দেখাবার  
 দারুণ হুরাশা নিয়ে, মনে হয় সেও যেন তার  
 প্রত্যাগত প্রত্যাশার দিন লাগি প্রতীক্ষিয়া থাকে ।  
 বিচিত্রের ডাক শুনি ছহছাড়া জীবনের বাঁকে ॥

অলস মধ্যাহ্নে মোর কত না কিশোর কিশলয়  
 —সে সবুজ সজীবতা— জানায়েছে অবুধ দুর্জয়  
 ডাক, ব্যাকুল ব্যগ্রতাভরে । তাহার অস্ফুটমন্ত্রে  
 আমন্ত্রণ রঁচি গেছে নদন লোকের, বীণাতন্ত্রে  
 দক্ষিণ বাতাস তার দাক্ষিণ্যে মধুর সদা । কত  
 রজনীতে নবমল্লিকার বাস হুরাশার মতো  
 শিহরণ আনিয়াছে মোর মগ্ন চৈতন্যের তলে,  
 মোর গানে সাড়া আনে বারে বারে প্রহত উপলে ।

উধের্বে ঐ সুনীল সুচিরশ্শি মহানৈঃশব্দের তীরে  
 সংখারিত করি দিল আমার গানের মীড়ে মীড়ে  
 নিরুদ্ধ বেদনা তার । মূক মৃত্তিকার ভালোবাসা  
 ভাষাহীন প্রাণের মন্ত্রে রণিয়া তুলেছে আশা  
 চঞ্চল এ চিত্তে মোর । অন্তরে করেছি অনুভব  
 এ ধরার ধূলিতলে রয়েছে কি বৈকুঞ্জ-বৈভব !  
 অকৃষ্ণ তাহারি দান লুঁঠন করেছি প্রাণভরে ।  
 তবু যেন কুহেলীগুঁষ্ঠনতলে যায় সরে সরে  
 কী এক অজানা মোহ ! সু-হস্তর আনন্দ আবেগে  
 উন্মুখ হয়েছে মন অভাবনীয়ের ছেঁয়া লেগে ।  
 উন্মত্ত অধীর হিয়া নেচে ওঠে উত্তরঙ্গতালে ।  
 প্রচন্দের ছায়া মোরে আচ্ছন্ন করেছে মায়াজালে ॥

এ মাটির পরে আছে উৎসারিত আনন্দের ধার,  
 আর আছে আশ্বাস অপরিমেয় অন্তরে আমার,  
 নিত্যসাথী আছে মোর মুখরিত বীণার স্পন্দন ;  
 তাই নিয়ে রচি আমি নিখিলের এ অভিনন্দন ।  
 প্রাণের উৎসবে যারা উচ্ছল পুলকে ওঠে মেতে,  
 তাদের সবারে চাই আনন্দে নিবিড় করে পেতে  
 ছন্দের বন্ধনে । ভুলিব সকল বিসংবাদ,  
 পাই যদি নিখিলের আনন্দের এতটুকু সামান্য প্রসাদ,  
 সব ক্ষয়ক্ষতিপরে রেখে যাব সুরের সম্মতি ।  
 ধরণীর ধূলিপরে রবে মোর প্রাণের প্রণতি ॥

---

## তিরিশে জানুয়ারি

প্রদ্যুম্ন ভট্টাচার্য

( দ্বিতীয় বর্ষ, আর্টস )

ডুবিয়া গিয়াছে শূর্য আজি,  
 সীমাহীন কালো নীরে ;  
 জলধি-তলের শর্বরী হায় !  
 ধরায় ফেলেছে ঘিরে ।  
 মরণ-বিজয়ী শান্তির কোলে  
 পড়েছে ঢলিয়া ঘুমে ;  
 জীবন তাহারে অভিষেক করে  
 ললাট অঁকিয়া চুমে ।  
 নৃতন প্রভাতে উদিবে সে কোন  
 নৃতন সাগর তীরে ;—  
 মহা-জীবনের স্মিথ আশীষ  
 হাসিবে তাহার শিরে ॥

## পুস্তক পরিচয়

সুগম হিন্দী শিক্ষা—(বঙ্গভাষাভাষীদের হিন্দী শিখিবার জন্ত)। অধ্যাপক শ্রীশিবনারায়ণ লালা। “বঙ্গাল হিন্দী মণ্ডল,” ৮ রয়েল এক্সচেঞ্জ পেস, কলিকাতা। ১৩৫৪ সন। মূল্য এক টাকা।

অধ্যাপক শ্রীশিবনারায়ণ লালা বাঙালীদের জন্ত হিন্দী শিক্ষার সাহায্য করে ‘সুগম হিন্দী শিক্ষা’ লিখিয়া ভাগই করিয়াছেন, কারণ একে তো হিন্দী শিখিবার চাহিদা দিন দিন বাড়িতেছে, তাহাতে আবার অভিজ্ঞ শিক্ষকের প্রচিত বইয়ের সংখ্যা বড় কম। শিবনারায়ণবাবু অভিজ্ঞ শিক্ষক, শুতরাং তিনি লিখিতে বই যে ভালই হইবে, তাহা আশা করা যায়।

বাঙালীর হিন্দী শিখিবার প্রস্তাৱ আজ নৃতন নহে; ভূদেববাবু ও রাজনায়ামবাবুও মেৰখা বলিয়া গিয়াছিলেন। শুধু তাহা নয়, রাজনারায়ণবাবু বাঙালীকে সৰ্বতাৰতেৰ মহামিলনেৰ ভাষাকৰণে মহাহিন্দুমুদ্রাৰ প্ৰয়োগ কৱিতে বলিয়াছিলেন, রাষ্ট্ৰভাষাব পৰিকল্পনাৰ বীজ তো ছিল দেখানেই। তবে একটা কথা বলিবা রাখা ভাল। মহাস্থা গান্ধী যে ভাষাৰ কথা বলিয়া গিয়াছিলেন তাহা কিন্তু সংস্কৃতবেঁধে হিন্দী নয়, হিন্দী-হিন্দুশাস্ত্ৰী, উভয় ভাৱতেৰ বহু লোক যে ভাষা মুখে বলে ও দুই লিপিতে লেখে, কেহ নাগৰী লিপিতে কেহ বা কারসী অক্ষরে, সেই সাধাৱণেৰ ব্যবহৃত হিন্দী ভাষাই ভাৱতবৰ্দ্ধেৰ বিভিৱ প্ৰদেশেৰ মধ্যে (ইহাকে ‘মিথঃ প্ৰাদেশিক’, নামে অভিহিত হইতে দেখিয়াছি!) প্ৰচলন কৱিবার জন্ত তাহার চেষ্টা হিস যুক্তৱান্তেৰ নেতৃত্বন্দেৰ চেষ্টা এখনও সেই পথেই আছে, কিন্তু ইহার বিৱৰণেৰ চেষ্টাও হইতেছে এবং হইবে। হিন্দীতে লিখিত ভাষাই কি সৰ্বত্র—কোথাও—কথিত হয়? অস্থাৱ ভাষা সহকে তো মেৰখা বলিতে পাৰি না। বাঙালা ভাষা সহকে মেৰাবী কৱিতে পাৰি না, ইংৰাজি সহকেও না।

বইখানিৰ সাতটি প্ৰকৰণ—শব্দ, লিঙ্গ বচন কাৰক ভেদে শব্দেৰ কৃপান্ত, সৰ্ববাম, বিশেষণ, ক্রিয় অ্যৱ ও বিভক্তি। প্ৰকৰণেৰ শেষে আছে বাক্যৱচন, শব্দাবলী, অনুবাদ ও অনুশীলনী।

হালে স্থানে এক আৰু সংক্ষেপ কৱা যাইত বলিয়া মনে হৱ। যেমন, ৩ পৃঃ, ব্ৰহ্ম কাহাকে বলে বাঙালী ছাত্ৰদেৱ তাহা বুঝাইয়া বলিবাৰ দৱকাৰ ছিল না—বৰকলা ও ব্ৰেফ, এই দুইয়েৰ প্ৰত্যে সাধাৱণত সকলেৱই জাৰি আছে। ৬ পৃষ্ঠায় ‘মঙ্গল’ ‘মংগল’ এই যে বাবান ভেদে, ইহা বাবান সংস্কাৱেৰ কৰ্ত্তব্যেৰ অভিযত, এবং বিশ্ববিভালয়েৱও অনভিযত নয়। ঘোৱেশচন্দ্ৰ বিভানিধি মহাশৱণও অনুৱাপ বৰ্ণলিপি সংস্কাৱেৰ পক্ষেই মত দিয়াছিলেন। উচ্চাবণ সহকে অধ্যাপক লালা যাহা যাহা বলিয়াছেন তাহা ছাত্ৰদেৱ খুবই কাজে লাগিবে। তৃতীয় পাঠে ১১ পৃঃ ‘কৰীজ’—কথাটা পোতু ‘গীস কি? ‘পচনা’ ও ‘পড়না’—দুইয়েৰ বাংলা কি ‘গড়া’, না ‘পৱা’ ও ‘পড়া’?

সকি ও অ্যান্ট ব্যাপারে হিন্দী শব্দেৰ অনুৱাপ বাংলা শব্দও দিলে ছাত্ৰদেৱ মুখিধা হইত।

একত্ৰ সমস্ত অনুশীলনী না দিয়া বিভিৱ প্ৰকৰণভেদে আৱও কিছু অনুশীলনী দিলে অভ্যাস কৱা সহজ হইত।

অধ্যাপক লালাৰ বইখানি শিক্ষার্থীদেৱ কাজে লাগিবে।

প্ৰিয়ৱশন দেন

## ଆମାଦେବ କଥା

## ટ્રૂડેન્ટ્સ બુનિયાન કાઉન્સિલ ૧૯૪૭-૪૮

## বাংলার কার্যের সংক্ষিপ্ত সংবাদ

## সাধারণ বিভাগ :

সারা ভারতের তথ্য সারা পৃথিবীর এক ঘোর ছার্দনে এবছর আমরা কাজে হাত দিয়েছি। মহাজ্ঞাজীর তিরোভাব দিবস,—জাতীয় ইতিহাসের পরম শ্মরণীয় দিন—৩০শে জানুয়ারী। তাঁর অমর আম্বার অস্থির শাস্তি কামনা করে এবছর আমাদের সর্বপ্রথম অবস্থান শুরু হয়।

এর পর থেকে সাধারণ নিয়মতাত্ত্বিক পদ্ধতিতে পরিষৎ তাঁর কাজ চালিয়ে এসেছে। পরিষৎ-এর অধিবেশন বসেছে অনেকবার। তাতে সদস্যগণ মূল্যবান আলোচনার মধ্য দিয়ে পরিষৎ-এর কাজে যথেষ্ট সাহায্য করেছেন। বিভিন্ন বিভাগীয় সম্পাদকেরাও তাঁদের নির্দ্ধারিত কর্মপদ্ধতি হচ্ছিল বেশ পালন করে ভুয়ো প্রশংসন অর্জন করেছেন।

বিতর্ক বিভাগ এবছর দুটি অনুষ্ঠান করেছেন। আন্তঃশ্রেণী-বিতর্ক প্রতিযোগিতার ছাত্রেরা খুব উৎসাহের সঙ্গে যোগ দিয়েছিলেন। এই বিভাগ থেকে এবছর আন্তঃকলেজ বিতর্ক প্রতিযোগিতার ব্যবস্থাও করা হয়েছিল। কলকাতার বিভিন্ন শাখার ছাত্রাচারীরা এতে যোগদান করেছিলেন।

ବୈଜ୍ଞାନିକ ପରିସ୍ଥିତି-ଏର ଅନ୍ୟମ ଅନୁଷ୍ଠାନ ହୁଏ 'ବସନ୍ତୋତ୍ସବ' । ଏ ଛାଡ଼ା ଏହି ବିଭାଗ ସହିମ-ପ୍ରକାଶନଦିବସ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦିବସ ପ୍ରଭୃତି ପାଇନ କରେଛେ । ମାତ୍ରେ ମାତ୍ରେ ଶାହିତ୍ୟବାଦୀର ବୈଠକେର ବ୍ୟବସ୍ଥାଓ କରା ହେଲିଛି । ଏହି ବିଭାଗେ ମର୍ବିଶେଷ ଅନୁଷ୍ଠାନ ସର୍ଧମଙ୍ଗଳ ମତିଟି ଉପଭୋଗୀ ହେଲିଛି ।

ଦୁଃଖେର ସଙ୍ଗେ ଜାନାଛି ଯେ ବୈଷ୍ଣବ ପରିଷ୍ଠ-ଏର ମନ୍ଦିରକ ଶ୍ରୀମତୋଷକୁମାର ଦେ କିଛୁଦିନ ଆଗେ ମାନା କାହାଣେ ପଦଭାଗ କରେନ ।

সমাজ-সেবা-বিভাগ তাদের কাজ চালিয়েছেন ভালভাবেই। এই বিভাগ থেকে কলেজের বিশ্বাস-পীঠিকায় একটি সাক্ষাৎভালয় স্থাপন করা হয়েছে। কলিকাতা কৃষ্ণ-নিবারণী সাহায্য তহবিলের জন্য এ-রা যথেষ্ট পরিশ্রম করেছিলেন। পঞ্জাবকাশে এই বিভাগ হগলী জেলার সেবাকার্যে জন্য গিয়েছিলেন।

অভিনয় বিভাগ এবছর একটমাত্র অনুষ্ঠান করেছেন। এবছরের শ্রেষ্ঠ আকর্ষণ এই অনুষ্ঠানটি ২৭শে সেপ্টেম্বর ইউনিভার্সিটি ইনসিটিউটে অনুষ্ঠিত হয়। এরা “বনফুল” প্রীতি ত্রৈমাসিক “বনফুল” নাটক অভিনয় করেন। এদের সর্বাঙ্গস্থলের অভিনয় প্রতিটি দর্শককে মুক্ত করে। স্বয়ং “বনফুল” উপস্থিত ছিলেন। বিরাম পৌর্ণিমা বিভাগ থেকে এবছর বেশী কাজ করা সম্ভব হয়নি। তবে বছরের প্রথমে এদের অল-বিহার ছাত্রদের মধ্যে বেশ চাঁকল্যের স্থূল করেছিল। সম্পত্তি এই বিভাগ ছাত্রদের মধ্যে টেবিল-টেনিস প্রতিযোগিতা চালাচ্ছেন।

ଅକାଶନୀ ବିଭାଗ ବହୁ ଚେଷ୍ଟା କରେଣ ଏବହୁ ଏକଟିର ବେଳୀ ପତ୍ରିକା ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତେ ପାରେ ନି । କାଗଜେର  
ଝୟାଳା ଟିକାଦି ମାନୀ ବାଧାରୀଙ୍କ ଏଂଦ୍ରର ପ୍ରତିକଳ ହୁଏ ଦାର୍ଢିଯେଛି ।

শুধু আভ্যন্তরীণ ব্যাপারেই আমাদের কর্মশক্তি সীমাবদ্ধ ছিলনা। বাইরের জগতের সঙ্গেও সমন্বয়ে আর বেশ জালে আমাদের পরিষ্কৃত। আমাদের ছাত্রবাসের বৃক্ষে তাদের তত্ত্ববিদ্যার অপসারণ দায়িত্বে

আন্দোলন করেন। পরিষৎ উদ্দের কাজে সম্পূর্ণ সহানুভূতি জ্ঞাপন করেছিল ও সাতদিন ক্রমান্বয়ে ধৃষ্ট চালিয়েছিল।

এর পর আমাদের অভিবোগের পালা। পরিষৎ-এর একটি শৃঙ্খল ঘরের জন্য আমরা বিহুর কর্তৃপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করবার চেষ্টা করেছি। কিন্তু কোন ফলোদয় হয়নি। কলেজের কোষাধ্যক্ষ শ্রীরমেশচন্দ্র নন্দ মহাশয় আমাদের কাজের জন্য ঘষেষ পরিশ্রম যৌক্তির করেছেন। তাঁকে আমাদের ধন্যবাদ জানাচ্ছি। কিন্তু এটাও আমরা লক্ষ্য করেছি যে ঐ বিভাগের কাজ তাঁর একার পক্ষে চালান প্রয়োজিত বিশেষ বষ্টকর হয় ওঠে। তাঁর সহকারী হিসাবে আর একজন কোষাধ্যক্ষ নিয়োজিত হলে ছাত্রদের ও তাঁর উভয় পক্ষেই বিশেষ উপকার হয়।

এবছরে আমাদের প্রাত্নন অধ্যাপকদের মধ্যে অধ্যাপক প্রফুল্লচন্দ্র ঘোষ ও অধ্যাপক অশোকনাথ শাহী ইহুদি ত্যাগ করে গেছেন। তাঁরা ব্যাকরণে ইংরাজী ও সংস্কৃত বিভাগের অধ্যাপক ছিলেন। আমরা তাঁদের অমর আস্তার শাস্তি কামনা করি।

শ্রীযুক্ত প্রশান্তচন্দ্র মহলালবিশ আমাদের অধ্যক্ষের পদ পরিত্যাগ করে কর্মসূত্রে নিয়োজিত হয়েছেন। তাঁর স্থলে আমরা শ্রীযুক্ত জ্যোতির্ময় ঘোষ মহাশয়কে আমাদের অধ্যক্ষ হিসাবে পেয়েছি। তিনি ও শব্দের অধ্যাপক বৃন্দ নানা মূল্যবান উপদেশ দিয়ে ও আন্তরিক সহানুভূতি দেখিয়ে আমাদের অনেক সাহায্য করেছেন। তাঁদের কাছে আমরা চিরকৃতজ্ঞ।

শ্রীশীয়কুমার চক্রবর্তী—সাধারণ সম্পাদক।

### প্রকাশনা বিভাগ :

অবশেষে কলেজ পত্রিকা প্রকাশিত হল। পত্রিকা প্রকাশের কাজ স্থুতাবে সম্পন্ন করতে পেরেছি কিনা জানি না, তবু কৃতিম জড়ত্ব ও বিনৱহুলভ সংকেচের আশ্রম নিয়েই অথামত কিছু লিখতে যাচ্ছি।

১৯৪৮-এর জানুয়ারী মাসে আমাদের কলেজ পত্রিকার উন্নতিশৃঙ্খল সংখ্যা আস্তপ্রকাশ করে। ডংকাশীন 'বিভাগীয় সম্পাদক' শ্রীজীবলাল দেব এই সংখ্যার প্রকাশনা কার্যে আমাকে ঘষেষ সাহায্য করেছেন, তিনি আমার ধন্যবাদার্থ। কলেজ পত্রিকার এই সংখ্যা হস্ত কলেবরে একটু শীর্ষতা লাভ করেছে, এর আস্তপ্রকাশও বেশহয় একটু দেৱীতে হল। তবু আশা করি দেহভাবের লক্ষ্যতাৰ সাথে সাথে এর বৃচ্ছাসভাবেরও গুরুত্ব বেড়েছে।

বিভাগীয় সভাপতি শ্রেষ্ঠের শ্রীমুখোধচন্দ্র মেননপু মহাশয় কর্মবাহ্যে ও সময়স্থাব অতিক্রম করেও আমাদের অযোজনীয় উপদেশ দানে বাধিত করেছেন। এ ছাড়া, সাধারণ সম্পাদক শ্রীশীয়কুমার চক্রবর্তী ও অচ্ছাত সকল বিভাগীয় সম্পাদক সর্ববিধ ভাবে আমাদের সহযোগিতা করেছেন।

আর কৃতজ্ঞতার সংগে স্থান করছি আমার সহঃসমিতিৰ সভ্যগণকে তাদের অকুণ্ঠিত সাহায্যের জন্য।

পরিশেষে কলেজ ছাত্র-সংসদের কর্তৃপক্ষের একটী বিষয়ের প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করব। একটু অবাঞ্ছন হলেও বলতে বাধ্য হচ্ছি, সংসদের বিভিন্ন বিভাগের জন্য প্রদত্ত অর্থের স্বীকৃতি এবং ব্যবহারের জন্য অর্থের প্রয়োজন কিছু মেশী বটে, তবুও আমার মনে হয় মঞ্চুর অর্থের চেয়ে অনেক অল্পতেই, সংবত্তাবে কর্ম পরিচালনা করলে এ ইটী বিভাগের অনুষ্ঠান কর্মসূচী অনাড়িয়ের সম্পূর্ণতার সাথে সমাপ্ত করা যাব। নাট্যবিভাগের পক্ষেও এই কথা অবোজ্য। এই বিভাগগুলিতে নিপুণতাহীন অর্থপ্রদানে যে অর্থসংকোচের স্থষ্টি, তাতে প্রকাশনা বিভাগকে অত্যন্ত ক্ষতি যোকার করতে হয়। আমার আর্থনা কর্তৃপক্ষ মেন এবার থেকে এই সম্বন্ধে প্রকৃত অনুসন্ধান করে সব কিছু

অবহিত হয়ে ছাত্র-সংসদের বিভাগগুলিতে অর্থের পুরস্করণ করেন। আমরা এই কথাগুলিতে ব্যক্তিগতের প্রতি অঙ্গীকৃত-অনুস্থ চিন্তাধারা প্রতিফলিত হয়েছে ধরে নিয়ে কেউ যেন কোনোরূপ কষ্টকাঙ্গিত ব্যাখ্যা না করেন।

সেখানের সর্বশেষে আমরা আন্তরিক শুভেচ্ছা জানাচ্ছি।

নির্মলাকুমার সরকার—সম্পাদক

### বিরাম পীঠিকা ৪

এই মার্চ মাসের আমরা বাংসরিক টিমার পাটীর আয়োজন করি। কলেজের প্রাত্ন ও বর্তমান ১৪০ জন চাচ্ছাত্রী যোগাযোগ করেন। সহরের কোলাহল হতে বিচ্ছিন্ন হয়ে থখন আমাদের টিমার গঙ্গাক্ষে স্তেসে চল্লো তখন আমরা যেন এক নৃত্য সোকের সঙ্গান পেয়েছিমাম। সংগীত মুগ্ধিত পরিবেশের মধ্য দিয়ে আমরা বেলা প্রায় দ্বিতীয় সময়ে চন্দনপুর পৌছাই। সেখান থেকে বোটানিকাল গার্ডেনস, শিপপুর। সঙ্গ্য সাড়ে সাতটার আমরা কলিকাতায় ফিরে আসি। অধ্যাপক ডাঃ মায়ুর অহুষ্টানট হৃদৰ ও উপভোগ্য করে তুলতে বিশেষ সাহায্য করেন। তাকে ও অস্থায় সকলকে তাদের গ্রীতিপূর্ণ সহযোগিতার জন্য আন্তরিক ধন্তবাদ জানাই।

বিরাম পীঠিকার দাবা, কার্য, ও দ্রুটি টেবিল টেনিস বোর্ড আছে। দেশবিদেশের পত্রিকা পত্রবার স্বত্বাবস্থা আছে।

পরিশেষে স্বল্পপরিম বিশ্রাম কক্ষগুলির স্থানাভাবের কথা আমরা বিশেষ ভাবে অনুভব করছি; এ যিন্মে অধ্যক্ষ মহাশয়ের দৃষ্টি আকর্ষণ করি।

নির্মল মিত্র—সম্পাদক

### সমাজ সেবা বিভাগ ৪

সমাজ সেবা বিভাগের সম্পাদক হয়েই দেখতে পেলাম যে একটা বিরাট দায়িত্বের বোর্ড আমার ওপর পড়ে।

আজকে যদি সমাজের প্রত্যেকটি সমস্তা নিয়ে আলোচনা করি তবে দেখতে পাব যে সব প্রশ্নই জড়িয়ে আছে সমাজের অর্থনৈতিক কাঠামোর সঙ্গে। বে শোবণের বেড়াজাল আজ সমাজের বেশীর ভাগ সোককে আবক্ষ রেখেছে সেই শোবণের জালকে ছিন্ন করতে না পারলে সমাজ অগতির কথা চিন্তা করা যাবুলতা। এই ব্যবস্থাকে ছিন্ন করে একটি নৃত্য শোবণহীন শুষ্ঠু সমাজ ব্যবস্থা অবর্তন করতে চাতদেরও একটা বিশেষ কর্তব্য আছে। সেটা হচ্ছে নিয়ম জনসাধারণকে সাধ্যবদ্ধ উন্নয়ন, দুধ ইত্যাদি দিয়ে সাহায্য করা। অস্থানেক তার চাইতেও বেশী কর্তব্য এই বিরাট শোবণিত জনসাধারণের অঙ্গতা দূর করা ও তাদের হৃষ্টত্বের কারণ সম্পর্কে সচেতন করা। এই সচেতনতাই তাদের এগিয়ে নিয়ে যাবে ভবিষ্যত শোবণহীন সমাজ ব্যবস্থার লক্ষ্যে পৌঁছুবার সংগ্রামে যথাযথ অংশ গ্রহণ করতে।

এটা হচ্ছে সাধারণ পরিবর্জন। কাজের দিক থেকে নানাবিধ অস্থিরিধা থাকা সঙ্গেও আমাদের কাজ বেশ ভালভাবেই অগ্রসর হয়েছে। এই বিভাগের কার্ব পরিচালনার জন্য যে সাবকর্মিটি গঠন করা হয়েছিল তার সভাপতি ছিলেন অধ্যাপক জনাদৰ্ন চক্রবর্তী।

নানাবিধ কাজের ভেতর দিয়ে এই বিভাগের কর্মীরা অগ্রসর হয়েছেন। পশ্চিমবঙ্গ সরকার বৃষ্টি-ত্বাণ পদমতির সাহায্যকল্পে যে' চেষ্টা করেছেন তাতে এই বিভাগের ছেলেরা বিশেষ অংশ গ্রহণ করেছেন। Anti-Leprosy Fund-এর জন্য আমরা বাড়ী বাড়ী ঘুরে টানা ভুলে দেই। তারপর আমরা এগিয়ে যাই স্থায়ী কাজ করবার, প্রচেষ্টায়। কর্মদের অক্রান্ত পরিশ্রমের ফলে আমরা একটি "নৈশ বিভালয়" খুলতে সমর্থ হই—

সেখনে কলেজের পাশের বঙ্গীর ছেলেমেয়েরা পড়তে আসে। প্রথমে পাঁচজন থেকে শেষ পঁয়স্থ পঁক্ষে গুরুত্ব করে ওপর গিয়ে পৌঁছায়। এদের ভেতর উৎসাহী ও সত্যিকারের মেধাবী ছাত্রের সংখ্যাও কম নয়। কিন্তু সমাজের সর্বগোসী অর্থনৈতিক সংকট তাদের উন্নতির অধান অস্তরায়। বই, কাগজ, পেপিল ইত্যাদি কিনে দেবার হজে এদের মধ্যে প্রচণ্ড উৎসাহ দেখা যায়। আগামী বছরের ভাবী ছাত্র-সংসদের কাছে বিশেষভাবে আবেদন জানাচ্ছ যে, বে গভীর কর্মনির্ণয় ও পরিস্থিতির কলে এই নৈশ বিষয়ালয়ের প্রথম গোড়াপত্তন করতে পেরেছি সেটা যেন অস্তুরেই বিনষ্ট না হয়ে যায়। এটা যেন বরাবরের মত একটা আবশ্যিক কর্মসূচী হিসেবে গৃহীত হয়। নতুন এই ক্ষয়হারীয়াত কোন প্রকার স্ফূর্ত প্রসব করবে না বলেই আমার ধারণা।

এখনেই আমাদের কাজ শেষ হয়ে যায় নি। বাংলার অন্যতম শক্তি “ম্যালেরিয়া” নিবারণকরে এই বিভাগের কর্মীরা ঘূরে বেড়িয়েছে পশ্চিম বাংলার হগলী জেলার আমে গ্রামে। পুঁজোর ছুটির প্রারম্ভে একদল বেচ্ছামেবক রওনা হয় হগলী জেলার এক প্রান্তে, ম্যালেরিয়া রোগগ্রস্ত অঞ্চলে। এই কাজে গিয়েছিলেন হুকোমল দশ গুপ্ত, মিহির গাঁগুলী, অজিত চক্রবর্তী, বানিশ চন্দ, বৰুণ বোস, কলাণ রায়, হুগিত গুহষ্ঠাকুৰুতা ও বিমল মজুমদার। হগলী জেলার ইলিপুর গ্রামে ষাঁটা করে আশে পাশের প্রায় দশটি গ্রাম ঘূরে উৎবধপত্রে ও হুধ ইত্যাদি বিলি করা হয়। এখনে আবার প্রত্যোকটা ঘৰেই কমপক্ষে একটি দ্রুইটা করে ম্যালেরিয়া কুণ্ডী দেখা যায়। হুকওয়াম’ রোগও এখনে সম্প্রতি বিশ্বার লাভ করেছে। দিনমজুরীই এখনকার লোকের জীবিকার উপায়। কাজের অভাবে উপর্যুক্ত বৰ্ক থাকে। বড় বড় “গ্রাম উন্নয়ন পরিকল্পনাৰ” বিন্দুমাত্র আভায এখনে দেখতে পাওয়া গেল না এবং অদুর ভবিষ্যতে তার আশাও কম।

এ ছাড়া বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন দৃঃস্থ লোককে এই বিভাগ থেকে ব্যাসাধ্য সাহায্য করা হয়েছে।

সর্বশেষে এটা বিশেষ ভাবে বলা দৱকার যে দেশকে এই দুর্গতির হাত থেকে বুঝা করতে হলে ছাত্রদের এগিয়ে আসতে হবে—বুঝতে হবে ও সকলকে বোবাতে হবে যুৱ সবস্থা কোথায় ও এর সমাধানের পথ কী। এই শুরু দায়িত্ব আজ প্রত্যোকটা প্রগতিশীল ছাত্রকে গ্রহণ করতে হবে—তবেই হবে প্রকৃত সমাজ সেবা।

হুকোমল দশগুপ্ত—সম্পাদক

### বিতর্ক সমিতি ৪

আমাদের উপর যে দায়িত্ব এসে পড়েছিল আমরা তা’ সাফল্যপূর্ণভাবেই বহন করবার চেষ্টা করেছি। এবছরে উন্নেখনোগ্য কলিকাতা বিখ্বিতালয়ের ল’ কলেজের উচ্চোগে অনুষ্ঠিত নিখিল বঙ্গ বিতর্ক অভিযোগিতা। আমাদের কলেজের ছাত্র শ্রীমোহিত সেন ও শ্রীশিবেন্দু যোৰ ব্যাখ্যামে প্রথম ও তৃতীয় স্থান অধিকার করে বাংলার প্রথম ও তৃতীয় ছাত্রবন্দী রূপে পরিগণিত হয়েছেন। গত ১৪ই আগস্ট প্রেসিডেন্সি কলেজের উচ্চোগে আস্তঃকলেজীয় বিতর্ক অভিযোগিতা অনুষ্ঠিত হয়। এই অভিযোগিতা এই বছরেই প্রথম আরম্ভ হল এবং আমরা তা ক্ষেত্ৰীয় ভাবে সম্পূর্ণ করতে পেরেছি। এই অসঙ্গে যে সব কলেজ যোগদান করেছিলেন, তাদের আমরা এই কলেজের পক্ষ থেকে ধন্যবাদ জানাচ্ছি। এই অভিযোগিতায় সভাপতিত্ব কৰেন বিখ্বিতালয়ের অধ্যাপক ডাঃ নিহারণঞ্জন রায় এবং পিচারক ছিলেন অধ্যাপক নির্মল ভট্টাচার্য (স্ট্রিচ চার্চ), ডাঃ নরেশচন্দ্ৰ রায় (বিখ্বিতালয়) ও অধ্যাপক সোমনাথ মৈত্রে (প্রেসিডেন্সি)। অভিযোগিতায় প্রথম ও দ্বিতীয় স্থান ব্যাখ্যামে প্রেসিডেন্সি কলেজ ও কলিকাতা বিখ্বিতালয়ের স্বাতকোত্তর বিভাগ অধিকার কৰেন। আমাদের কলেজের ছাত্র শ্রীমোহিত সেন ও শ্রীশিবেন্দু যোৰ, এবং সেটা জেভিয়াস’ কলেজের শ্রীউৎপল দত্ত ব্যাখ্যামে প্রথম, দ্বিতীয় ও তৃতীয় বক্তীর সম্মান লাভ কৰেন।

গত ২৩ আগস্ট আমরা বর্তমান ও প্রাক্তন ছাত্রদের এক বিতর্ক সমিলনীৰ আয়োজন কৰেছিলাম। আজল ছাত্রদের মধ্যে অংশ গ্রহণ কৰেন শ্রীঅল্পার্থ দত্ত, অধ্যাপক অয়নকুমুদ দত্ত, শ্রীঅজিত শুণ্ঠ, ও ব্যারিষ্টার শ্রীমাধুন গুপ্ত। বর্তমান ছাত্রদের মধ্যে ছিলেন শ্রীঅনিন্দ্য দত্ত, শ্রীনীলমনি মাহিড়ী, শ্রীমোহিত সেন ও শ্রীশিবেন্দু যোৰ। দীর্ঘ অংশ গ্রহণ

যে অনুষ্ঠানটি সাফলামণ্ডিত করেছিলেন তাদের আমরা কলেজের পক্ষ থেকে ধন্যবাদ জাপন করছি। এই ধরণের পৌত্রিকেলন নিতান্তই প্রয়োজনীয় এবং আশা করি ভবিষ্যতে আরো হবে। অতি দুঃখের সঙ্গেই জানাতে হচ্ছে তাতে একটি বিতর্ক প্রতিযোগিতা করার সংকল্প ছিল, কিন্তু এই বছরের কলেজ ছাত্র-সংসদের কার্যকাল ডিজন্সপ্রায় বলে তা আর সম্ভবপ্র হয়ে উঠলো না।

এই প্রসঙ্গে ধন্যবাদ জানাচ্ছি তাদের ধীরা উপরিতি ও সহানুভূতি দিয়ে এবং অংশ নিয়ে এই সব মুঠান সাফলামণ্ডিত করতে সাহায্য করেছিলেন।

কলেজের অর্থ সংরক্ষণ ও বটন ব্যাপারে নিযুক্ত, শ্রীযুক্ত রমেশচন্দ্র নন্দী কলেজ ছাত্র-সংসদের অর্থ ত পদান ও বটন করে আমাদের একনিষ্ঠ সহযোগী হয়ে দাঁড়িয়েছিলেন, তাকে সর্বশেষে আমার আস্তরিক স্বাদ জানাচ্ছি।

অনিল সাহা—সম্পাদক

### বৌদ্ধ-পরিষৎ :

অতীতের ঐতিহ্য অব্যাহত রেখে এ বৎসরের বৌদ্ধ-পরিষৎও মুঠুভাবে তার কার্য পরিচালনা করে আছে। মাঝ অব্যহ্য বিপর্যয়ের মধ্য দিয়ে কঠিন কর্তৃত হচ্ছে যে এর পূর্বের কর্তৃক বৎসর পরিষৎ-এর জী ব্যাহত হচ্ছে মাঝে মাঝে। এ বৎসর বৌদ্ধ-পরিষৎ-এর সরচেয়ে বড় কাজ হচ্ছে পুরোনো সেই রাকে ফিরিয়ে এনে নৃত্য করে কার্যাবল্ল। ছাত্রছাত্রীদের একান্তিক সহযোগিতার ফলে সম্ভব হচ্ছে ই উদ্দেশ্য সফল করা।

কার্যভার গ্রহণ করার অব্যবহিত পরেই পরিষৎ-এর প্রথম অনুষ্ঠান হচ্ছে ২২শে মার্চ, ১৯৪৮—“সংস্কৃতস্ব”। আর্টস লাইব্রেরী হলে ডাঃ কালিদাস নাগ মহাশয়ের পৌরোহিত্যে এই অনুষ্ঠান সম্পন্ন হয়। শিষ্ট নিম্নিত্ব বাস্তিদের মধ্যে ছিলেন হস্তিহিত্যক শ্রীযুক্ত তারাশংকর বন্দ্যোপাধ্যায় ও আমাদের প্রাক্তন অধ্যক্ষ শ্রী অপূর্বকুমাৰ চন্দ। ‘বৌদ্ধলাভ’ থেকে সংকলিত বসন্তের একটি ভাববাটা সংগীত ও আবৃত্তির মধ্য দিয়ে তৈরীত হয়। কলেজের ছাত্রছাত্রীরাই এই অনুষ্ঠানে যোগ দেন। ছাত্রদের মধ্যে ধীরা যোগ দেন তাঁরা ছেলে জগদ্দিদ্বনাথ ঘটক, পুল্পেন্দু চট্টোপাধ্যায়, বিমল কান্তি দেন ও কল্যাণ দাশগুপ্ত প্রভৃতি। ছাত্রীদের মধ্যে ম করব অগু দস্ত, সতী ভট্টাচার্য ও লীলা শুক্তাংকরেন; সংগীত পরিচালনা করেন অনহৃয়া শুণ। যদ্রসংগীতে খে গ্রহণ করেন মুকুল দাস ও অমল দেব।

পরিষৎ-এর দ্বিতীয় অনুষ্ঠান—৮ই এপ্রিল, ‘বংকিম প্রয়াণ দিবস’। পদাৰ্থবিজ্ঞান পাঠগৃহে ডাঃ শ্রীকুমাৰ দ্বারাপাদ্যায় মহাশয়ের সভাপতিত্বে এই অনুষ্ঠান হয়। অনহৃয়া গুপ্তের ‘বন্দেমাতরম’ সংগীতটি দিয়েই অনুষ্ঠানটির অনুষ্ঠ হয়, অধ্যাপকমণ্ডলীৰ মধ্য থেকে শ্রীযুক্ত জনাদেন চক্রবর্তী, বংকিমচন্দ্র সম্বক্ষে মনোন্মত ভাবাব কিছু বলেন। তদের মধ্যে জগদ্দিদ্বনাথ ঘটক ও বীরেখের বন্দ্যোপাধ্যায় অংশ প্রাপ্ত করেন। ডাঃ শ্রীকুমাৰ বন্দ্যোপাধ্যায় ধীরে ভাবগভীৰ আলোচনাটি হাদয়গ্রাহী হয়েছিল।

গত ২৩ মে কলিকাতা ইউনিভার্সিটি ইন্সিটিউটের উচ্চোগে আন্তঃকলেজ আবৃত্তি প্রতিযোগিতা হৃষ্টিত হয়। কলেজের প্রতিনিধি প্রকাপ বৌদ্ধ-পরিষৎ চারজন প্রতিযোগী প্রেরণ করেন। তদ্বারা জগদ্দিদ্বনাথ কে প্রথম স্থান (ছাত্র বিভাগ) অধিকার করেন।

এই আগষ্ট তাৰিখে আর্টস লাইব্রেরী হলে অধ্যক্ষ জোড়ির্ময় যোৰের সভাপতিত্বে ‘বৌদ্ধ-স্মরণে’ মুঠান হয়। কলেজের ছাত্রছাত্রীরাই অনুষ্ঠান সম্পন্ন করেন। সভাপতি প্রচারিত কৰিত দিয়েই তাঁৰ ক্ষাণ মাথ করেন।

এরপর উল্লেখযোগ্য অনুষ্ঠান 'বৰ্ষাবংগল'। ১৪ই আগস্ট আর্টস লাইব্ৰেৱী হলে শ্ৰীমুক্ত অমৰনাথ বিশ্ব পৌরোহিত্যে উৎসবটি সম্পন্ন হয়। বৰীন্দ্ৰনাথ থেকে সংকলিত বৰ্ণাৱ কথা ও গান দিয়ে একটি 'গীতিবিচ্ছা' ছিল উৎসবেৰ মূল আগ। বহু বৰেণ্য অতিথি উৎসবেৰ শোভাবৰ্ধন কৰেন। তাদেৱ মধ্যে শ্ৰীমুক্ত অতুলচন্দ্ৰ শৃঙ্খলা শ্ৰীমুক্ত মৱোজ দাস, শ্ৰীমুক্ত অপূৰ্ব চন্দ্ৰ প্ৰভুত্বিৰ নাম উল্লেখযোগ্য। যে সব ছাত্ৰ উৎসবটিকে সফল কৰে তাদেৱ মধ্যে হৃগত দাস, সুৱজিত শুভ, প্ৰহুন সেনগুপ্ত, পুল্মেন্দু চট্টাপাধ্যায়েৱ নাম কৰিব; ছাত্ৰীদেৱ মধ্যে অনু দত্ত, হুৱতি বাৰ চৌধুৱী, লিপিকা বহুন নাম কৰতে হয়। সমষ্টি গীতামুষ্ঠানটিৰ পৱিত্ৰালনা কৰেন অনন্ত শৃঙ্খল। যত্নসংগীতে সহযোগিতা কৰেন ৮অৱৰণ কুমাৰ নন্দী।

বৰ্তমান বৎসৱেৰ বৰীন্দ্ৰ-পৱিষ্ঠ-এৱ অভিবেশন কীৰ্তি হচ্ছে 'সাহিত্য-বাসৱ' প্ৰতিষ্ঠা। সাহিত্য-বাসৱেৰ পাক্ষিক ও মাসিক অধিবেশনে ছাত্ৰদেৱ রচনা ইত্যাদিৰ পাঠ, সমালোচনা ও সাহিত্য আলোচনাৰ মধ্য দিয়ে ছাত্ৰদেৱ মনে সাহিত্যাদেৱ সঞ্চাৱ কৰাই পৱিষ্ঠ-এৱ উদ্দেশ্য। ছাত্ৰদেৱ সৰ্বাংগীন সহায়ত্ব ও সহযোগিতাই এই উদ্দেশ্য সাৰ্থক ও সফল কৰতে পাৰে। এ বৎসৱ সাহিত্য-বাসৱ উদ্বোধন কৰেন শ্ৰীমুক্ত অতুল শৃঙ্খল। উদ্বোধনী দিবসেৰ আলোচনাৰ বিষয় ছিল 'ভাষণতীয় কৰি প্ৰকৃতিৰ ব্যাখ্যাতাকলে বৰীন্দ্ৰনাথ'। পৰবৰ্তী বৰীন্দ্ৰ-পৱিষ্ঠ-এৱ কাজে এই সাহিত্য-বাসৱেৰ উদ্দেশ্য উত্তোলন সফল হয়ে উঠিবে—এই কামনাই কৰি।

সন্তোষকুমাৰ দে—সম্পাদক

### ভূবিষ্ঠা পত্ৰিকা ৪

এতিহ বজাৱ রেখে নতুন পৱিকলনা ও কমপক্ষতিৰ অনুসৰণ কৰে এই পৱিষ্ঠ-এ এগিয়ে চলেছে সংগোষ্ঠৱ। ১৯৪৭-৪৮ মুলে পৱিষ্ঠ-এৱ সবচেয়ে বড় পৌৱৰ ছাত্ৰদেৱ মধ্যে ঘনিষ্ঠতৰ ও শৃষ্ট আবহাওয়াৱ পৱিষ্ঠৰ্ন।

বৎসৱেৰ গোড়াৰ দিকে ইডেন উত্তানে নিখিল ভাৰত 'প্ৰদৰ্শনীৰ বিভাগ' মন্দিৱেৰ সাধাৱণ ও ভূবিষ্ঠা বিভাগেৰ তত্ত্বাবধানেৰ ভাৱ গ্ৰহণ কৰে অপূৰ্ব সাক্ষাৎ অৰ্জন কৰেছে এই পৱিষ্ঠ। সাধাৱণ বিভাগেৰ প্ৰদৰ্শনী শীকৃত হয়েছে সবচেয়ে চিকিৎকৰ্মক বলে এবং এৱ সমষ্টি পৌৱৰ দাবী কৰতে পাৰে পৱিষ্ঠ-এৱ সভ্যোৱা।

এই বৎসৱে মোট পাঁচট সাধাৱণ অধিবেশন হয়েছে এবং তাতে অংশ গ্ৰহণ কৰেছিলৈন বৰ্ম অঞ্চল কোম্পানীৰ মিঃ জে, কোটন, কুৱেল রিমার্চ ইনস্টিটিউটেৰ মিঃ হিটেকাৰ, জিওলজিকাল সাৰ্কে অব. ইণ্ডিয়াৰ ডাঃ কে, জেকব এবং ডাঃ পি. কে, মোৰ। পঞ্চম অধিবেশনে প্ৰিটিশ ইন্ডৱমেশন সার্ভিস-এৱ মৌজল্যে কোকটি স্বাক্ষিৰ দেখাবো হয়েছিল। এ ছাড়া দু'টি বিশেষ অধিবেশন হয়, একটিতে কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়েৰ ভূবিষ্ঠা প্ৰধান অধ্যাপক ১৩৮৩লাল বিশ্বাদেৱ মুত্তাতে শোক প্ৰকাশ কৰা হয় এবং অপৰটিতে পৱিষ্ঠ-এৱ সভাপতি অধ্যাপক নিৰ্মলনাথ চট্টাপাধ্যায়েৱ আন্তৰ্জাতিক ভূবিষ্ঠা সঞ্চেলনে ঘোগদান নিমিত্ত বিলাত গমনেৰ পৰ্বে শুভেচ্ছা জাগন কৰা হয়।

বিভিন্ন শ্ৰেণীৰ পাঠচক্ৰেৰ অধিবেশনে ছাত্ৰদেৱ আন্তৰিকতা প্ৰকাশ প্ৰয়োজন।

পৱিষ্ঠ-এৱ উত্তোলে দু'টি অভিযানেৰ আয়োজন কৰা হয়েছিলৈ, উৱেন্টাল গ্যাস কোম্পানী ও আমোফোন কোম্পানীতে।

বুলোটন দ্বাৱা পৱিষ্ঠ-এৱ কাৰ্যকৰ্ম প্ৰকাশ দাবীৱাতি চলেছে। আমাদেৱ বৎসৱিক 'ভূবিষ্ঠা' আৰ- অকাশ কৰেছে এ বৎসৱ বৰ্ধিত কলেবৱে। পাঠাগাৰ তাৰ কাজ আৱস্থ কৰেছে এবং এ বিষয়ে ছাত্ৰদেৱ উৎসাহ ও প্ৰচেষ্টা আশাপূৰ্ব।

'চিত্ৰে সাধাৱণ শিক্ষা' এ বৎসৱ পৱিষ্ঠ-এৱ নৰতম পৱিকলনা। এ উদ্দেশ্যে গঠিত হয়েছে একটি সাবকমিট এবং তাৰা এৱ উৱতি বিধানে আপোণ চোৱা কৰছেন। পতি শুভবাৰ, কলেজেৰ অবসৱ সময়ে ভূবিষ্ঠা বিভাগেৰ বৃক্ষতাৱাগৰে টীকা সহ শিক্ষামূলক চিত্ৰ প্ৰদৰ্শনেৰ আয়োজন হয়েছে তাদেৱ প্ৰচেষ্টা।

পরিষৎ-এর বারিক অধিবেশন হয়েছে গত ৩০শে সেপ্টেম্বর। প্রধান অভিধিকারী আমন্ত্রিত হয়েছিলেন শ্রীনগেন্দ্রনাথ ব্রহ্মিত মহাশয়। এই অধিবেশনে পরিষৎ-এর নতুন কর্মবৃন্দ নির্বাচিত হয়েছেন এবং আমরা আশা পোষণ করি তারা একে এগিয়ে নিয়ে যাবেন আরও গৌরবের পথে, স্থাপন করবেন স্বাধীন দেশের এক আদর্শ দৃষ্টান্ত হিসাবে।

গোপীজ্ঞমোহন বন্দোপাধায়—সম্পাদক

### বাংলা পার্ট-গোষ্ঠী ১

আমাদের পূর্বতনদের কাছ থেকে আমরা বা পেয়েছিলাম তা হচ্ছে আমাদের পার্ট-গোষ্ঠীর জন্য একটি সুবিধক মঞ্জুরনামা মাত্র। এর পর থেকে আমাদের পার্ট-গোষ্ঠীর নিমিত্ত একটি পৃথক কঙ্কের জন্য আমরা ছাড়ান থেকে কর্তৃপক্ষের কাছে আবেদন নিবেদনের খালা বয়ে বেড়াচ্ছি। কিন্তু বাংলা ভাষা সরকারী অনুমোদন প্রলেও সরকারী বিদ্যালয়ে তার স্বীকৃতি বাঢ়ে নি। তাই কর্তৃপক্ষ কখনও আমাদের প্রতি সদয় হচ্ছেন, যখনও বিরূপ।

সাহিত্যিকদের পাঠ্যাগার থেকেও কোন পুস্তকাদি দেবার বিশেষ বলোবস্তু আমাদের নেই। পার্ট-গোষ্ঠীর আবেদন মঞ্জুর হয়েছে অর্থে তাকে কার্যে পরিণত করবার দিকে কর্তৃপক্ষ কোন দৃষ্টিই দিচ্ছেন না। ছাত্র ও অধ্যাপকদের সম্মিলিত বহু চেষ্টার ফলেও কোন শুল্ক দেখা যায় নি। এই আত্মত অবস্থার মধ্যে আমাদের পূর্বতনরা পার হয়ে গেছেন, আমাদেরও দ্রুত বছর কাটল। ভবিষ্যত ছাত্রদের একান্তিক চেষ্টায় যেন আজকের স্থপৎ সফল হয় এই কামনা করি।

সুরতি রায়চৌধুরী—সম্পাদক

### রাজনীতি সেমিনার ১

সামরিক পরিস্থিতির জন্য আমাদের পড়াশোনার কাজ আরম্ভ হয়েছে দেরোতে। তার ওপর, কেন জানি না, রাজনীতির অধ্যাপক শ্রদ্ধেয় দুর্গাগতি চট্টরাজ মহাশয়ের অবসর গ্রহণের পর উক্ত পদটি প্রায় এক বছর শুরু থেকে যায়। ফলে রাজনীতি বিদ্যুটী ভালোভাবে পড়াশোর মুহূর্গ আমরা পাই নি। আর এই সব কারণেই এই বিষয়ে কোনও আলোচনা সভার আয়োজন করা সম্ভব হয় নি এ বছর।

শুধুমাত্র অধ্যাপক দুর্গাগতি চট্টরাজ মহাশয়ের অবসর গ্রহণে একটি বিদ্যায়-সভার আয়োজন করে আমরা তাকে আমাদের অন্তরের শ্রদ্ধা ও ভালোবাসা জাপন করেছিলাম।

এক বছরের অভিজ্ঞতা থেকে বুঝতে পারছি যে রাজনীতি সেমিনার বাধা সম্পূর্ণ অর্থহীন। চরিশ, পঞ্চাশ জন ছাত্র যেখানে, সেখানে থানকতক বর্তমানে অনাবশ্যক বই এনে ফেলে রাখার সার্থকতা কী? কলেজের সাধারণ পাঠ্যাগার থেকে, কলেজের আইন মেনে, প্রয়োজনীয় কোনও বই-ই সেমিনার লাইব্রেরীতে আনা যায় না। কলেজের ভবিষ্যত ছাত্রবন্ধুদের কাছে আবেদন করছি এই বিষয়ে নজর দিতে। কর্তৃপক্ষও এই দিকে মন দেবেন আশা করি।

সেমিনারের ঘরে ওপর থেকে এতো জল পড়ে যে কাজ করা প্রায় অসম্ভব। আশ্চর্যের বিষয়, বহুল থেকে সেখানেও করেও কোনও কল হয় নি।

সব শেষে শ্রদ্ধেয় অধ্যাপক উপেন্দ্রনাথ ঘোষাল মহাশয়ের কাছে কৃতজ্ঞতা শীকার করছি এই জন্যে যে তার কাছে যখনই যে বিষয় নিয়ে গিয়েছি তখনই সেই বিষয়ে সাহায্য এবং উপদেশ পেয়েছি অপরিসীম।

তাপসকুমার' বন্দোপাধায়—সম্পাদক

### দর্শন সেমিনার ১

এবার সেমিনারে উল্লেখযোগ্য বিশেষ কিছু সাধিত হয় নি। দর্শন-শাস্ত্রের অধ্যয়নকে পূর্ণতর ও সার্থক করার প্রয়াসে বিদ্যার্থীদের নবীন মনের স্ফুরণ বিকাশের আশ্রয় হিসাবেই এই সেমিনারের অন্তর্ভুক্ত সার্থকতা।

কিন্তু লজ্জা ও দুঃখের সঙ্গে বলতে বাধ্য হচ্ছে যে সে সার্থকতার পথে প্রধান বাধা—আমদের বিজ্ঞান সভ্যবৃন্দের উৎসাহের অভাব।

একটা স্বত্ত্ব গ্রন্থ-সংগ্রহ সেমিনারের প্রধান অঙ্গ। ৭০টি বই নিয়ে আমরা স্কুল করি। কুকুর গ্রন্থাগারটিকে ব্যাসাধ্য স্বর্ণস্পূর্ণ ও ছাত্রদের উপকারী করে তোলার চেষ্টা হয়েছে। অগ্রজনীয় ও অব্যবহার্য বইগুলি পূর্বসংগ্রহ থেকে বাদ দিয়ে ছাত্রদের অতি প্রয়োজনীয় ও মূল্যবান বই রাখা হচ্ছে। দর্শনের (বিজ্ঞান ও ধর্ম) বিভিন্ন জাতীয় বই আনা হয়েছে—যেগুলি গতানুগতিক পাঠ্যনীদার বাইরেও চিন্তা ধারার পক্ষে সহায় হবে। উপর্যুক্ত বই প্রয়োজনমত সেমিনারে আরও এনে রাখার চেষ্টা হচ্ছে।

তত্ত্ববিচারণা ও চিন্তার স্থির আলোতে জীবনের বহুবৃৰ্ত্তী পর্যায়ের বিচারের দ্বারা একটি সংজ্ঞা আবহাওয়ায় নবীন মনের চিন্তাপ্রতিকে স্ফুটিত করে তোলাই আমদের লক্ষ্য। কিন্তু সে লক্ষ্য সাধনের জন্য প্রয়োজনীয় কার্যচৰ্চা পালনে আমরা এখনও নিয়মিত সক্রিয়তা রক্ষা করতে পারি নি। মাত্র ছাট আলোচনা-সভা এখন পর্যন্ত অনুষ্ঠিত হয়েছে। একটি আলোচনা সভায় মহাজ্ঞা গান্ধীর চিন্তাধারা ও জীবন-দর্শন নিয়ে আমদের মধ্যে আলোচনা হয়। পক্ষম বার্ষিক শ্রেণীর শ্রিজ্জেন্সাথ মোহাম্মদ তাতে একটি প্রযুক্তি পাঠ করেন। বিভিন্ন অধিবেশনে শ্রীদেবত্রত সিংহ “Philosophy and Life” শীর্ষক একটি নাগীর্ণ প্রবন্ধ পাঠ করেন, সভাপতিত্ব করেন অধ্যাপক শ্রীযুক্ত গোপীনাথ ভট্টাচার্য। প্রবন্ধের বিবরণস্থ নিয়ে উপর্যুক্ত বিভিন্ন ছাত্রদের মধ্যে আলোচনা ও সভাপতির ভাষণ অধিবেশনটিকে বিশেষ সজীব ও মনোগ্রাহী করে তোলে। এর পরে এরকম ধরণের অধিবেশনের মধ্য দিয়ে সেমিনারের এই বিভাগকে সক্রিয় রাখতে সকল হব আশা করি। ভারতীয় মনীয়ী ও মহামানবদের জীবন-দর্শনের ধারাবাহিক আলোচনা চালানোর ইচ্ছা আছে।

সবশেষে একটা কথা বলার দরকার। সেমিনারের অনেক মূল্যবান ও দুর্ম্মাল ছবি ও প্রতিকৃতি আছে। কিন্তু সেগুলির জীৰ্ণ ও অসংস্কৃত অবস্থায় কতদিন অস্তিত্ব থাকবে, সন্দেহ আছে। এই ছবিগুলির উপর্যুক্ত ব্যবস্থা অন্য কর্তৃপক্ষের মনোযোগ আকর্ষণের বহু প্রয়োগ বিকল হয়েছে। কলেজ কর্তৃপক্ষের অবিলম্বে এই দিকে নগর দেওয়া দরকার। আশা করি এবার সাড়া পাওয়া যাবে সর্বানিক খেকেই।

দেবত্রত সিংহ—সম্পাদক

### ইতিহাস সেমিনার :

ইতিহাস সেমিনারের সম্পাদক হিসাবে একটা বিবরণী দেবার দায়িত্ব স্বত্ত্বাত্ত্বই আমার রয়েছে। কিন্তু সেই দায়িত্ব পালন করতে গিয়ে প্রথমেই মনে হচ্ছে এমন কিছু কাজ আমরা করতে পারি নি যা উল্লেখযোগ্য বলে বিবেচিত হতে পারে। ক্রটি থাকলেই সংশোধনের একটা প্রচেষ্টা থাকে—এইটি থেকে কিছু কৈকীয়ৎ যে আমরা দিতে পারি না, তা নয়। প্রথমতঃ তৃতীয় বার্ষিক শ্রেণীতে সময় পেয়েছি আমরা খুব অল্প। নামা কারণে ব্যাসার্যতি মেসন্যোর কাজ স্ফুর হতে অস্থান্ত বছরের তুলনায় এ বছরে অনেক দেরি হয়ে যায়। এছাড়াও যে আরও কি কি বাধা বিপত্তির ভিতর দিয়ে আমদের কাজ করতে হয় তা না বলেও চলে। এসব সহেও কাজ যে একেবারে কিছুই হয়নি তা নয়—বইয়ের সংখ্যা কিছু বাড়ান হয়েছে এবং আগামিত সেমিনারের নিজস্ব বইয়ের সংখ্যা ৮০ থানা। প্রত্যেকটা বইই দুর্ম্মাল এবং মূল্যবান। আমরা স্থির করেছি যে, সব বাপারেই লাইব্রেরীর মুদ্রাপেক্ষী না হবে আমরা অতঃপর নিজেদের মধ্যে কিছু কিছু টাকা তুলে সেমিনারকে বৎকিন্তি সম্পদশালী করে তোলবার চেষ্টা করব।

আমদের পরম শ্রেষ্ঠ অধ্যাপক শ্রীহৃষিকেনচন্দ্র সরকার মহাশয়ের কাছ থেকে আমরা যে ভাবে উপর্যুক্ত এবং উৎসাহ পাচ্ছি তাতে মনে হয় যে ছাত্রবন্ধুদের সমবেত সহযোগিতায় ইতিহাস সেমিনারের গোরব আমরা এই বছর উত্তরোত্তর বাড়িয়ে যেতে সর্বস্থ হব।

জগন্নাথ ঘোষ—সম্পাদক

## খেলাধূলা বিভাগ :

|                      |                                                 |
|----------------------|-------------------------------------------------|
| সভাপতি—              | অধ্যক্ষ শ্রীযুক্ত জ্যোতির্ময় ঘোষ               |
| সহ: সভাপতি—          | অধ্যাপক শ্রীযুক্ত ষষ্ঠীশচন্দ্র মেননগুপ্ত        |
|                      | শ্রীযুক্ত নরেন্দ্রনাথ চট্টোপাধ্যায়             |
| সাধারণ সম্পাদক :     | শ্রীপুণ্যবৃত্ত রায়চৌধুরী — চতুর্থ বর্ষ বিজ্ঞান |
| হকি :                | শ্রীনরেন্দ্রনাথ বসাক — "                        |
| ক্রিকেট :            | শ্রীঅসিত কুমার গুহ — তৃতীয় বর্ষ "              |
| আভ্যন্তরীন ক্রীড়া : | শ্রীমতী ভারতী রায় — "                          |
| টেনিস :              | শ্রীঅরবিন্দ রায় — চতুর্থ বর্ষ "                |
| নো-চালনা :           | শ্রীঝীৱী মেন — দ্বিতীয় বর্ষ "                  |

## ক্রীড়াপ্রতিযোগিতা :

জাহুরার মাসের মাঝামাঝি তাঃঃ এস, কে গুপ্ত মহাশয়ের সভাপতিত্বে আমাদের বাংলার ক্রীড়ামুঠান হয়েছিল। শ্রীযুক্ত মহানবীগ সফলকাম প্রতিযোগিদের পুরস্কার দিয়েছিলেন। শ্রীবিনয় সিং ( স্বাতকোত্তর ছাত্র ) প্রতিগতভাবে সেরা খেলোয়াড় হবার পৌরব অর্জন করেন। স্বাতকোত্তর বিভাগের শ্রীপ্রতাত লাহিড়ীও বিস্তীর্ণ পৌরব বিশেষ কৃতিত্বের পরিচয় দেন। প্রসঙ্গতঃ এটা এখানে বসা যেতে পারে যে শ্রীবিনয় সিং আন্তঃ বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিযোগিতায় কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের পক্ষ থেকে বিভিন্ন বিষয়ে বিশেষ পারদর্শিতা দেখান। কলেজের তিদেহে এই প্রথম ছাত্রীরাও এই ক্রীড়া প্রতিযোগিতায় সক্রিয়ভাবে অংশ গ্রহণ করেন। এই ক্রীড়া প্রতিযোগিতাটি পরিচালনার কাজে মন্তব্য জিলানী বিশেষ দক্ষতার পরিচয় দেন। তিনি আমাদের ধন্যবাদার্থ।

## ক্রিকেট :

আমাদের ক্রিকেট দলে ভালো খেলোয়াড়ের অভাব নেই। জি. জিলানীর নেতৃত্বে ও অরবিন্দ রায়ের চালনারীনে কয়েকটি নামকরা স্থানীয় ক্রিকেট ক্লাব আর অন্য কলেজের সঙ্গে আমাদের কলেজ প্রতিযোগিতা। ও খেলাধূলায় নিজ স্বৰূপ অঙ্গুষ্ঠ রাখে।

## কঃ :

আশীর চক্রবর্তীর নেতৃত্বে আমাদের হকি দল আন্তঃ কলেজীয় হকি প্রতিযোগিতায় বিজয় প্রাপ্ত কলেজের পৌরব বাড়িয়েছেন।

## ফুটবল :

আমাদের ফুটবল দলের অধিনায়কত্ব করেন শ্রীনরেন্দ্র বসাক। শ্রীপুণ্যবৃত্ত রায়চৌধুরী ছিলেন পরিচালক। এ বছরে আমাদের ফুটবল দল অনেকগুলি প্রতিযোগিতায় অংশ গ্রহণ করেন। বিজয়ী হবার পৌরব অর্জন না করতে পারলেও আমাদের ফুটবল দল যে উৎসাহ ও উদ্বোধনার পরিচয় দেন তা' প্রশংসনীয়।

## ক্রিকেটবল :

বাস্কেটবল খেলায় আমাদের কলেজের শ্রীপ্রতাত লাহিড়ী ভারতীয় অলিম্পিক ক্রীড়া প্রতিযোগিতায় পদেশের পক্ষ হয়ে খেলবার সৌভাগ্য লাভ করেন। আমাদের কলেজের পক্ষে এটি একটি পৌরবের কথা।

## চখেলা :

কলেজের ছেলেদের মধ্যে আজকাল বাচখেলায় বেশ উৎসাহ দেখা যাচ্ছে। মাত্র ছই মাস আগে ইত্য বাচখেলায় 'জুনিয়র ক্ষালন'-এআমাদের কলেজের শ্রীঅঞ্জিত মেন দ্বিতীয় স্থান অধিকার করেন।

## টেনিস :

এ খেলাটিতে আমাদের কলেজের ছাত্ররা বিশেষ উৎসাহী নন। শীঘ্ৰই টেনিস খেলা আৱস্থ হয়ে। সকলের সহযোগিতায় টেনিস দলও যাতে অস্থান্ত ক্রীড়াবিভাগগুলির মত জনপ্রিয় হয়ে ওঠে তাৰ জন্য আমোৰ বিধাত টেনিস খেলোয়াড় শ্ৰীমুক্ত ডি, এন, কাপুর এবং শ্ৰীমুক্ত আৱ, কে, দে'ৰ সাহায্য পাচ্ছি। তাৰা টেনিস খেলায় উৎসাহী আমাদের ছাত্রদের টেনিস শেখাতে পাজী হয়েছেন। আমোৰা তাদেৱ কাছে কৃতজ্ঞতা স্বীকাৰ কৰাই।

নানা অভাৱ ও অহুবিধিৰ মধ্যে আমাদেৱ অগ্রসৱ হতে হচ্ছে, এগুলি না দূৰ হলে ক্রীড়াবিভাগে আমাদেৱ কলেজেৰ পক্ষে আশাহুকুপ উন্নতি কৰা সম্ভব হবে না। আমাদেৱ ক্রীড়াবিভাগেৰ জন্য সৱৰ্ক্ষণ বাণিজ্যিক এক হাজাৰ টাকা দিয়ে থাকেন। অৰ্থস্থীতিৰ এই নিৰ্দৱণ সংকটে এক হাজাৰ টাকা নিন্তান্তই সামান্য। আমাদেৱ অহুৱোধ এক হাজাৰ টাকাৰ এই বাণিজ দানকে বাৰ্ডিশে দুই হাজাৰ টাকা কৰা হোক। আমাদেৱ বিধাস আমাদেৱ প্ৰস্তাৱনা মত ব্যবস্থা অবলম্বন কৰলে ক্রীড়াবিভাগেৰ স্বাচ্ছা বাড়াৱ সঙ্গে সঙ্গে বিভাগটিৰ বিশেষ উন্নতি কৱাৰ স্থিবিৰা হবে।

আমাদেৱ সকল কাজে আমাদেৱ ব্যায়াম শিক্ষক এন. এন. চ্যাটার্জীৰ নিঃস্বার্থ ও অক্ষুণ্ণ পৰিশ্ৰমৰ বৎসু আমোৰা চিৱদিন কৃতজ্ঞতিতে স্মৰণ কৱো। তাকে ধন্তবাদ না জানালে আমাদেৱ এ কাৰ্যবিবৰণী অসম্পূৰ্ণ হৈব। আমোৰা আস্তুৱিক ধন্তবাদ জানাই তাকে।

পুণ্যত্বত রায়চৌধুৰি—সাধাৰণ সম্পাদক

## ইডেন হিন্দু ছাত্রাবাস সংৰাদ :

ছাত্রাবাসেৰ জীবনে একটি স্মৃতীয় বৎসুৰ আমোৰা পাৰ হয়ে এলাম। নানা অসম্ভোষ ও বিক্ষেপে মধ্য দিয়ে আমাদেৱ এই বৎসুৰ আৱস্থ হয়েছিল। বৎ'মানে আমোৰা অধ্যাপক শ্ৰীগুৱাদাস ভড় মহাপূৰ্ণকে আমাদেৱ নৃতন তত্ত্বাবধায়ক হিসাবে পেয়েছি। ছাত্রদেৱ প্ৰতি তাৰ আস্তুৱিক মমত্ববোধ আমাদেৱ পূৰ্বেৰ সব কৃতজ্ঞতা ভূলিয়ে দিয়েছে। তাকে আমাদেৱ আস্তুৱিক কৃতজ্ঞতা জানাচ্ছি। আশা কৰি তাৰ আকৃষ্ণ চেষ্টায় ছাত্রাবাসেৰ ক্রমবৰ্ধনান উন্নতি অব্যাহত থাকবে।

ছাত্রাবাস সমিতিৰ বয়স প্ৰায় আড়াই বৎসুৰ হল। সমিতিৰ স্বসংহত চেষ্টায় ছাত্রাবাস জীবনকে নানা দিক দিয়ে উন্নত ও আৰ্কনীয় কৰে তোলিবাৰ চেষ্টা কৰা হয়েছে। সমিতিৰ প্ৰত্যেকটি বিভাগ সহজ ও সুলভ ভিতৰে তাদেৱ কাৰ্য পৰিচালনা কৰে এতে সাহায্য কৰেছেন।

আমাদেৱ পাঠাগুৱেৰ প্ৰতি বৎসুই কিছু কিছু নৃতন বই কেনা হয়। এ বৎসুৰ পাঠাগুৱেৰ পক্ষ থেকে বেশী বই কেনা সম্ভব হয়নি। তবে আমাদেৱ মাননীয় অধ্যক্ষ মহাশয় আমাদেৱ পাঠাগুৱেৰ অনেকজনি মূল্যবান পুস্তক উপহাৰ দিয়েছেন। এ জন্য তাৰ কাছে আমোৰা আস্তুৱিক কৃতজ্ঞতা জানাচ্ছি। আমাদেৱ ছাত্রাবাসেৰ প্ৰাণ্মন সভ্য ৪০০০০ কুসুমৰ বল্দোপাধ্যায়ৰ স্মৃতিৰ উদ্দেশ্যে তাৰ আঞ্চলিক ও বহুৱাৰ “ভৱণ স্মৃতি মংগ্ৰে” নাম দিয়ে বহু ভাল বই আমাদেৱ পাঠাগুৱেৰকে দিয়েছেন। তাদেৱও আমোৰা আস্তুৱিক কৃতজ্ঞতা জানাচ্ছি।

আমাদেৱ খাত্ত-সমিতিকে এই বৎসুৰ একটি গুৰুত্বপূৰ্ণ সমস্যাৰ সম্মুখীন হতে হয়। খাত্তেৰ বয়সেৰ পৰিমাণ আমাদেৱ খুবই কমে গেছে। তাৰ ফলে আমাদেৱ একবেলা ভাত ও একবেলা কাটি ইত্যাদি খেয়ে থাকতে হচ্ছে। উপন্যস্ত আটাৰ বৰ্ষ, পক্ষ ও স্বাদ অপূৰ্ব! এসৰ সম্ভোগ খাত্ত-সমিতি শুষ্ঠুভাৱে আমাদেৱ রামায়ণ পৰিচালনা কৰে যথেষ্ট কৃতিত্বেৰ পৰিচয় দিয়েছেন।

এই দুদিনেও সংস্কৃত-বিভাগ আমাদেৱ আনন্দ দানেৱ যথেষ্ট ব্যবস্থা কৰেছিলেন। ছাত্রদেৱ মধ্যে গঢ়া প্ৰতিযোগিতা ও বিভক্ত প্ৰতিযোগিতাৰ ব্যবস্থা হয়েছিল। তা' ছাড়াও তাদেৱ বৰ্ষামঙ্গল উৎসুৰ ও শাৰদোৎসুৰ সংস্থাই উপভোগ হয়েছিল।

জৌড়াবিভাগও ছাত্রদের খেলাধূলার স্ববন্দেবন্ত করেছিলেন। ছাত্রদের মধ্যে এরা টেবিল-টেনিস কার্য অভিয প্রতিযোগিতার ব্যবস্থা করেছিলেন। এ ছাড়া আস্তঃ ছাত্রাবাস মুটবল প্রতিযোগিতারও লিবস্ট করা হয়েছিল। বাইরের থেকে আয় আটটি ছাত্রাবাস এতে যোগান করেছিলেন। সময়াভাবের জন্য ই প্রতিযোগিতাটি শেষ হতে পারে নি।

ছাত্র-কলাগ-সমিতির তাদের কাজে যথেষ্ট উৎসাহ ও সফলতা দেখিয়েছেন। ছাত্রাবাসের সাধারণ গবেষণা পরিচ্ছন্নতার দিকে তাদের দৃষ্টি সর্বদাই সচেতন ছিল। ছাত্রদের সময়মত কলেজ, বসন্ত, মেগ অভিয যাগের টাকা, ইনজেকশন অভিয দেবার ব্যবস্থাও তারা করেছেন। তাদের প্রাথমিক চিকিৎসার বাজ্যটি ছাত্রদের ধাই বিশেষ উপকারে লাগে।

আর একটি ছোট প্রতিষ্ঠান আমাদের ছাত্রাবাসের প্রাচল ও নবীন ছাত্রেরা গঠন করেছেন। সেটি হচ্ছে 'জিজন-সমিতি'। এর বয়স আজ এক বৎসরের বেশী হল। ছাত্রদেরই সাহায্যে এটি গড়ে উঠেছে। এর উদ্দেশ্য সাধারণ জীবনে বিজ্ঞানের প্রয়োগ সম্বন্ধে ছাত্রদের সচেতন করা। এবং ছাত্রদের মধ্যে বৈজ্ঞানিক মনোভাবের সৃষ্টি করা। এই সমিতির সভারা নিজেরাই ফাউন্ডেশন পেনের কালি ইত্যাদি তৈরী করেছেন, বেতার সম্বন্ধে শিক্ষা বাবে বাবস্থা করেছেন এবং সম্পত্তি একটি বেতার যন্ত্রে নির্মাণ করেছেন। প্রতিষ্ঠানটি এখনও শৈশব অতিক্রম করে নি। আমরা আশা করি সকলের সাহায্য ও সহানুভূতি পেলে এই প্রতিষ্ঠানটি অটীরে পূর্ণস্ব হয়ে উঠবে।

এই এক বৎসরের মধ্যে ছাত্রাবাসের সাধারণ জীবন যাতা অণ্টারীয় বিশেষ কোন উন্নতি হয় নি। জল জল সরবরাহের অভাব প্রতিটি ছাত্র এখনও দুঃখের সঙ্গে অনুভব করেন। বিরাম সীঁটিকা, ফ্লান্টুর জল স্ববরাহ, বৈজ্ঞানিক পাখা অভিয ও দৈনন্দিন জীবনের আরও কতকগুলি অতি প্রয়োজনীয় সাধারণ জিনিস যাকে আমরা কর্তৃপক্ষের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছিলাম। কিন্তু এক বৎসর হয়ে গেল—কর্তৃপক্ষের ঘূর্ম এখনও থালো না। তবে 'ডি. পি. আই' মহাশয় আমাদের আশা দিয়েছেন যে, অন্তঃ এই বৎসরের মধ্যে এগুলির মাঝে নিষ্পত্তি আবশ্যিক হবে। অদূর ভবিষ্যতে অথও স্থানের স্থগ্নে তাই আমরা এখন থেকেই উল্লিখিত হয়ে উঠছি।

পরিশেষে ছাত্রাবাস-সমিতির পক্ষ থেকে আমাদের হিতাকাঞ্জী ও শুভানুধ্যায়ী সকলকে ধন্যবাদ জানাচ্ছি। আশা করি তাদের সহানুভূতি পেলে আমাদের সমিতির উদ্দেশ্য সফল্যমণ্ডিত হবে।

জগদিস্তরাথ ঘটক—সহঃ সভাপতি  
দেবব্রত শেৰ—সম্পাদক

### প্রসিডেন্সি কলেজ স্নাতকোত্তর ছাত্রাবাস :

কয়েকটি ছাত্রের ঐকান্তিক প্রচেষ্টার ফলে ১৯৪৮ সালের ২১ জানুয়ারি স্নাতকোত্তর ছাত্রাবাসের প্রতিষ্ঠা। কর্তৃপক্ষ প্রায় একমাস আগে বাড়ীটা পেয়েছিলেন, কিন্তু অত্যন্ত দুঃখের বিষয় যে প্রতিষ্ঠা দিবসে ছাত্রাবাসটি টেই বাসোপযোগী ছিল না। ছাত্রদের জন্য যে সকল ভাঙ্গা টেবিল, চেয়ার দেওয়া হয়েছে তা' থেকে ই যোৱা যায় কর্তৃপক্ষ এ বিষয়ে কত উদাসীন। ছাত্রাবাসের নিজস্ব কোন ব্যায়ামাগার নেই; খেলার সরঞ্জামও বলেই চলে। এত অবিধি সন্দেশে ছাত্রাবাস সংসদ প্রশংসনীয় ভাবে সরবর্তী পুজা করেছেন, পালন হচেন মেতাজী দিবস এবং বিতর্কের ব্যবস্থাও করেছেন। আমরা আশা করি কর্তৃপক্ষ অবিলম্বে ছাত্রদের সব বিধা দূর করতে প্রয়াসী হবেন।

অরঞ্জকুমার বল্দোপাধ্যায়—সহঃ সভাপতি

### চার্পেণ্ড :

বিতোয় বৰ্ষ আটম-এর ছাত্রছাতী ও "পদার্পণের" সম্পাদকমণ্ডলীর অক্ষয় পরিষেম ও ঐকান্তিক বলে ফলে "পদার্পণ" তার নিজস্ব রূপে মুদ্রী সমাজে আত্মপ্রকাশ কৰল।

প্রথম বার্ষিক শ্রেণীতে একটি নিজস্ব পত্রিকা প্রকাশের নিমিত্ত ছাত্রছাত্রীদের মধ্যে যথেষ্ট উৎসাহ ও উদ্বৃগ্নি দেখা যায়। তখন আমরা করেকজন সেই উৎসাহকে বাস্তবে পরিণত করবার জন্য অগ্রসর হই। তার গরই হল “পদার্পণের” আবির্ভাব।

পত্রিকাটির আর একটি সংখ্যা বের করবার যথেষ্ট ইচ্ছা রইল। কলেজের মাননীয় অধ্যাপকবুদ্ধির আন্তরিক উৎসাহ ও সহানুভূতিই আমাদের দ্বিতীয় সংখ্যা বের করতে সাহসী করছে। এই সংখ্যায় “পদার্পণের” সঙ্গদ্বয় পর্যটকবৃক্ষ যে সমস্ত দোষ ক্ষম্তি আমাদের দেখিয়ে দিয়েছেন আগামী সংখ্যায় যাতে তার পুনরাবৃত্তি না হয় মে দিকে প্রথর দৃষ্টি রাখা হবে। ভবেশ ভট্টাচার্য ও বটকৃষ্ণ দে সম্পাদক ও সহঃ সম্পাদকরাগে এই পত্রিকা সম্পাদনায় যথেষ্ট সাহায্য করেছেন।

একথা বোধ করি বলাই বাহ্যিক যে আমরা যদি আমাদের শ্রেণীর ছাত্রবুদ্ধের আন্তরিক সাহায্য ও সহিত সহযোগিতা থেকে বঞ্চিত হতাম তা হলে আমাদের সকল চেষ্টাই পাওয়ায়ে পরিণত হত।

অতীন্দ্রিয় ভট্টাচার্য—শ্রেণী প্রতিনিধি

### ইংরেজি অনাম্ব লাইব্রেরি :

অনাম্ব লাইব্রেরির সৌষ্ঠব হৃক্ষির দিকে এবারও ছাত্রী বিশেষ মনোযোগ দেন। ফলে বইয়ের সংখ্যা ক্রমশঃ বেড়ে চলেছে। এর ব্যবস্থার প্রধানতঃ ছাত্ররাই বহন করেন। তাদের সহযোগিতাই আমাদের কাম।

বেবতী মুখোপাধ্যায়—সম্পাদক

### ইংরেজি সেমিনার :

সেমিনার থেকে এ বছর কোন আলোচনা সভার আয়োজন করা হয় নি। ছাত্রী সেমিনারের বইসমূহের সম্বুদ্ধার করছেন বলেই মনে হয়।

শ্বীরকুমার মেন—সম্পাদক







# THE PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE

## Greetings

THE magazine once again makes its appearance which we hope will be welcome to all its readers. It is nearly a year since we came out with our last number. The interval is unusual for a quarterly. We regret the delay.

We extend our cordial welcome to those who enter the portals of this ancient college for the first time. It is a late welcome but the 'freshers' will not miss the peculiar flavour of it. Another link is being forged in the chain. A year more is added to the life of our *alma mater*. Yet the years sit so lightly on her! Her infinite variety defies the withering hand of age. She can always inspire us to nobler efforts. The newcomers will find out the truth of these remarks for themselves. The future beckons to them.

In the editorial we have stressed the need for a new outlook in reshaping our educational system. It is intended to serve us as a starting-point for discussion. The time for decision has come, we have arrived at the parting of ways. The problem cannot be shelved any longer.

In editing the magazine we have wrestled with an uphill task. Needless to say, there still remains scope for improvement. We greet our readers with the fruits of our endeavours. We trust they shall not be disappointed.

## Reading History

SHIBENDU GHOSH—*Sixth Year, History*

**H**ISTORY of mankind is a continuous process. This is fundamental because the consciousness of its continuity makes it possible for us to comprehend its essential unity. This continuity, of course, is not mechanical. It is dialectical.

In course of history opposites interpenetrate and syntheses are evolved. These syntheses are qualitatively new in content and form contrasted with their component forces. This apparent but creative discontinuity is not incompatible with its basic continuity. Because a synthesis must be understood in relation to the forces that generate it as the present includes the past. Again in course of their constant interaction forces reach a stage when synthesis can be reached only through a break from the past; hence this apparent discontinuity.

Society grows, and this process is continuous. In a particular setting, it assumes a particular get-up—a social system that ensures its maximum progress. Social progress is attained through the struggle of man against environment—the criterion of progress is production. In course of this struggle new social forces are generated. The existing system of production, or broadly speaking, social system, is found comparatively less capable of exploiting the productive forces and so eventually comes into conflict with the forces that herald a new set of productive relations. A synthetic order emerges out of this conflict. History thus moves dialectically. But history hardly moves in a straight line. In course of the interaction of forces, change of front is frequent; friction of forces that are potentially mutually exclusive is abandoned midway. The anomaly persists to make the struggle for synthesis long and bitter. The English bourgeois feudal rapprochement, the Bismarckian readjustment, the bourgeois-feudal entente of Japan in 1867 and of China in 1927 are all examples of this process. It also happens that social forces, generated in a country of comparative material advancement collide with similar forces in other countries. The layout of social forms accounts for the timing of the emergence of new forces. Internal conflict inside a social force such as capitalism, that inevitably tends to be a world force and ultimately turns monopolistic, inhibits its harmonious development in different countries, and this develops into a major contradiction inside the social force. This explains the extraordinary rôle of the colonial bourgeoisie and recommends new solution, New Democracy.

Any teleological view of history is also erroneous. To think that history follows a particular pattern to achieve pre-conceived end is a subjective superimposition. History moves dialectically.

History is a unity. The multiplicity of events that tends to baffle integrating insight can be organised into a systematic unity. Events that appear independent of each other are to be related to a complexity of forces that in the final analysis are resolved into a basic force—the ultimate determinant. This of course must not be overstressed to make history a mechanical unity. History is a living process. The basic force itself is never constant in form and it explains progress. Though the ultimate determinant it does not always exert itself decisively. It generates many subsidiary forces that together constitute the quantum of forces that determine the course of history through their constant interaction. 'French Philosophy' was but a subjective reflex of the objective conditions obtaining at the time but it might have been immediately responsible for shaping the thoughts and actions of many a leader of the Great Revolution. Thus in the period of transition until one system is thoroughly replaced by another, an aggregate of intermediary forces operate. This is why the diversity of history is as real as its unity.

There have been many attempts at interpreting history. It has been found that great men could not or cannot do whatever they like. Napoleon, the Jacobin of yesterday, could not be the father of a new world however much he desired to be so or Bismarck, the good old Prussian Junker could not but be a colonial man with all his dislike for it. It is clear that great men represent a social force and can move only so long as that force does not exhaust itself. Greatness consists in the apprehension of a social force and in the conscious effort to assist its implementation. It is also patent that an event in isolation is meaningless while to attribute it to accidents without trying to discover its causal determination is senseless.

To interpret an historical event it is necessary to discover its cause and also to deduce its effect. So it must be linked up with other events and finally causally related to the social force that underlies it. The importance of an event consists in the service it renders to the social force it represents.

The dialectical character of the development of history as opposed to the complacent view of mechanical progress or the romantic ardour for complete separation from the past, was comprehended by Utopians like St. Simon, who also saw how increasingly economics had come to bear upon the course of politics. But their typical imperfection was their failure to deduce correctly from the general law of social development they approximated. Causality of history can be discovered only by the materialist. A correct materialistic approach by unfolding the causality of history makes it possible for us to understand the present. This consciousness can be integrated with a synthe-

tic vision of the future—this philosophy of history thus becomes essentially a philosophy of action.

Materialistically viewed, history thus appears to be a dialectical continuity with a dynamic unity. It must not be confused with economic monism and should also be guarded against pluralist confusion.

Human history, it may be said in one sense, has not begun at all. But to prepare ourselves for the history of mankind as a unit after the intra-specific struggle has ended, we must read and read correctly the history of the period of pre-history.

— — — — —

## Professor F. J. Rowe

Sir Jadunath Sarkar, K.T., C.I.E., D.LITT.

### I

ONE cannot speak of Professor F. J. Rowe without bringing in his comrade-in-arms, W. T. Webb. Both were teachers of English at the Presidency College at the same time, and they did all their literary work jointly. But there was a basic difference between the two, which made them exactly complementary to each other. Mr. Rowe was a man of fashion, a *bon vivant*, a great mixer, and at the same time possessed of a fine voice, a delicate æsthetic taste, and a mordant wit which played freely on his students and colleagues alike. Mr. Webb, on the other hand, was the exact philologist, the morose scholar, possessed of a broken voice which made him slowly chew every word out of his mouth and a sickly constitution which induced him to settle in a warm country like Australia on his retirement. Mr. Rowe had at first been posted to the Krishnagar College (probably under Mr. Lobb as Principal), and here he had that fine flower of modern Anglo-Bengali culture, Mr. Asutosh Chaudhury (afterwards a Knight and a Judge of the High Court) among his pupils. Mr. Webb came out to India as a lecturer in the La Martiniere College of Calcutta, and after some years was taken into Government service and posted to the Presidency College.

These two formed an admirable working pair, each supplying the defects of the other. Mr. Rowe, when at Krishnagar, learnt Bengali very well and earned the Government reward for passing in that language. He

carefully kept a list of the mistakes which we Bengalis commonly make in writing English, owing to the radical difference between the idioms of these two languages, and he devoted one chapter (chapter VI in the new edition) of his very useful book *Hints on the Study of English* to these errors, placing the correct and the popular incorrect forms of each side by side with reasons. This highly useful book has been now entirely forgotten,—so much the worse for our hope of learning good English. But for one full generation it was the Gospel and vade-mecum of our Matriculates. The first version of this book, after many printings, was cast off and an entirely new book written with the same title by the joint-authors, soon after Sweet's *New English Grammar* and Skeat's handy *Etymological Dictionary of the English Language* had come out in England. In these two works the treatment of English grammar was revolutionised, it was no longer cast in the mould of Latin grammars, but the complete difference between the Anglo-Saxon tongue and Latin was recognised in the framing of the rules of its use and the history of its growth. Wholesale borrowings from Sweet and Skeat, and the adaptation of the new information to the needs and capacity of Indian boys, made the new edition of Rowe's *Hints* a powerful factor in imposing and modernising the teaching of English grammar and idiom in Bengal schools. The philological portion was the work of Webb, but Rowe supplied all the practical suggestions and the Indian experience, besides giving the book its form and finish.

The collaboration of Rowe and Webb in editing English classics for Indian readers was most happy and fruitful. Webb supplied the exact scholarship and Rowe the æsthetic criticism—the former was prosaic, the latter poetical in temperament, intellectual bent, and favourite reading. How superior their joint-editions are to the plays of Shakespeare edited in the same Macmillan's Series for Indian Colleges, by Prof. Deighton, who has in most cases pirated Dyce's commentary wholesale, without drawing on his own brain or his experience in teaching Indian youth these foreign classics. Take up Rowe and Webb's *Cowper's Letters* or Tennyson's *Enoch Arden* in this series, and you will be at once charmed and instructed by their Editorial Introductions, written with a mastery of the art of presentation, admirably methodical arrangement, judicious economy of words and felicity of language. They rival Tozer's masterly introduction to Byron's *Childe Harold* in the Clarendon Press Series, without being too deep for Indian youth. Rowe and Webb also edited a short-lived *English Quarterly Review* which they published from Calcutta.

## II

Mr. Rowe was a man of delicate taste, both within and without. He used to come with a bandage of white linen round his middle finger, lest the ink he used in recording our attendance should stain his finger. He was

equally punctilious in the matter of correct English speech and writing. The Bengali shibboleth is well-known; we often pronounce *ashume* (for assume). This used to infuriate Mr. Rowe; and he would tell his class—"I taught your grandfathers to say *assume*, I taught your father to say *assume*, and I have been teaching you the same thing; and yet you will not learn the correct pronunciation." Another red rag to him was our habit of calling the eighth letter of the English alphabet *ech* (H). Mr. Rowe would immediately correct it by making us say *e-ich*. At last he got it written in Bengali characters as *e-ich* in his little Grammar (another very useful book, but now neglected) and also in Peary Churn Sircar's *First Book of Reading* (taken over by Macmillan).

He had a dispute with Dr. C. R. Wilson about the propriety of saying *Good morning* after 12 noon, one side arguing for *Good afternoon*, and the other upholding *Good morning* on the analogy of the term "*Morning* performance" being used in England even for shows given in the afternoon; these are never called *Evening* performances, unless they are held *after* sunset.

As a punctilious grammarian he insisted on a comma being put after *every* noun (if more than two) when they are joined by *and*, while the usual practice is not to insert comma after the noun which immediately precedes *and*. When Mr. Rowe was holding forth on his point, a smart student immediately pointed out that the title page of his *Hints* contained the imprint of Thacker, Spink and Company, without a comma after Spink. Mr. Rowe wittily replied, "It is very bad of them. I shall withdraw my books from their agency!" *Schooling fee* excited his condemnation; it should be either *school fee* or simply *schooling*.

It will be hardly believed in Calcutta today that when in Queen Victoria's Jubilee year (1887) six thousand boys sat for the Matriculation examination (then called the Entrance), people regarded it as an abnormal and harmful expansion. The passed students who flocked to the Presidency College to the full capacity of the class-rooms, used to rush up or down the staircase in a tumultuous horde to occupy the best benches in the classes of those famous professors, and the sight shook Mr. Rowe out of his equanimity, and he used to shout at them "Jubilee barbarians"!

When a pupil of his class used an apt phrase in construing, he was highly delighted. I remember, when I said "So-and-so (a character in our book) was a trimmer," Mr. Rowe remarked, "Yes, *trimmer*, that's it" and he repeated the word *trimmer*, as a boy rolls a lozenge on his tongue!

### III

On Mr. Rowe's wit much could be written, if his old pupils were to record what they saw and heard. His mastery of colloquial Bengali often gave a fantastic turn to his conversation. One day he asked his class the

meaning and etymology of the phrase *Goo-ōr-beta*; and remarked, "When I next get angry with my bearer, I shall abuse him by calling him a *goo-ōr-beta*!!!

Another day, he regaled his class with the song:—

এক চিলুম যেমন তেমন, দুই চিলুমে মজা,  
তিন চিলুমে মদনমোহন, চার চিলুমে রাজা,  
বশ মহাদেব।

He had overheard some *gānja*-smokers singing, and carefully learnt it by rote for use among his students!

He used to boast of the early flowering of his wit, by pretending to be no scholar at all. It is the rule at Cambridge that freshmen should first call on the older students in residence. Mr. Rowe's house had a senior student named Reid, who distinguished himself as a classical scholar. Mr. Rowe told us that when he called at Reid's rooms, his first words were, "You are Mr. Reid, I am Mr. Rowe. You have come here to read, I have come here to row."

Sometimes his humour was too crude, when we remember the sacred relation of preceptor and disciple between us. In the Shakespeare class, his stock jest was to ask a freshman (if come from a Mufassil college) 'Are you a *natural* son?' On getting a negative reply, he would add, 'Then you are an *unnatural* son?'

It is a silly habit with many of us not to return to our classes punctually on the day the College reopens, but to drop in one by one for a week or so afterwards. Mr. Rowe would taunt such late comers, when he detected at the time of roll-call, by asking them in Bengali, "Why are you so late? Were you on a visit to your father-in-law's house?"

He had a very good memory for his pupils. On the opening day of the new term, the plucked students who had been readmitted to the fourth year class, had a very unhappy time of it with Mr. Rowe, he knew these old birds. One of them, name Ghulam Ghaus, failed two or three times, and Mr. Rowe would openly ask him, "Ghulam Ghaus, how long would you continue in the 4th year class?" [Luckily, in his third shot Mr. Ghaus passed. He had taken Honours in Arabic, and by threatening to expose the poor knowledge of Arabic possessed by the Senior Maulvi of the College, who was always the examiner, Mr. Ghaus secured 90 p.c. marks in Honours Arabic, his shortage in another subject was condoned, he passed, and as a Muslim Honours man was at once appointed a Deputy Collector.]

Mr. Rowe was a trenchant critic of what used to be called "Baboo English." It is well-known to old people that Babu Sisir Kumar Ghose liberally wrote unidiomatic English in order to give a piquant flavour to

his *Amrita Bazar Patrika*, excite the laughter of his English readers, and increase the circulation of his paper. Most British officers subscribed to that paper in the names of their bearers! Mr. Rowe used to bring copies of the *Amrita Bazar* to his class and correct the glaring howlers. Once he remarked, "If you want to unlearn the English language, read the *Amrita Bazar Patrika*".

There was great racial asperity in those days between the English writers in India and educated Indians whose speeches and writings were often publicly stigmatized by these English authorities (Mr. Rowe among them) as Baboo English. Mr. N. N. Ghose (Principal of Vidyasagar's College) who wrote a purer and sweeter English prose than anyone else, black or white, in India, felt this slur keenly; and one day in his paper *The Indian Nation*, he pilloried a lapse from correct English on the part of one of these Englishmen as illustrating the real learning of "those Anglo-Indians who write little but criticize much"; this was a hit at Mr. Rowe. But his sharp criticism did us, his pupils, immense good, and we must be thankful to him.

#### IV

It is with a feeling different from gratitude that I turn to another side of Mr. Rowe's activity. Mr. H. M. Percival, a Eurasian of Bengal, after passing the Intermediate Examination (then called the First Examination in Arts) from the Presidency College, went to the London University on a Gilchrist Scholarship won by competition, took the M.A. there, and on return to India was appointed a lecturer at the Presidency College, on *one-third less pay* than his British colleagues with similar English degrees, (just as Sir J. C. Bose and Sir P. C. Ray were later). In a few years, Mr. Percival's incredibly varied and deep learning, tireless industry, and devotion to the education of his pupils, won for him a popularity which can be more justly described as adoration for a deity. Some of the European professors regarded him as American whites would look upon a Negro admitted to their hotel, and Mr. Rowe contrived a practical joke against him. Mr. C. H. Tawney was the Principal of the College, and his head *chaprassee* was Bakhtawar, a tall and fat bearer, who long used to be seen carrying his master's japanned despatch-box and preceding Mr. Tawney in his daily walks from the Presidency College to the Senate House, where Mr. Tawney acted as the Registrar of the University, for an allowance, while the office work was done by the Assistant Registrar, the dreaded Troilokya Banerji. Now, this Bakhtawar had seen Mr. Percival as a mere lad reading in the lower classes of the same College only a few years before, and so he still looked upon him as a *bachcha* and had no hesitation in taking a bribe from Mr. Rowe and one day addressing Mr. Percival thus in the Professors' Common Room while distributing the class rolls among them:

Bakhtawar:—Sahib, I want to say something to you.

Percival:—Go on.

Bakhtawar:—Sahib, you should marry. For, if you die now, Government would take all your property; but if you have a wife, your *Bibi* will be able to keep it.

Mr. Percival growled out, “Get away,” and himself left the room. All this time Mr. Rowe was sitting down near by, pretending to read a newspaper, with which he concealed his face and his chuckle.

Poor Bakhtawar afterwards used to beat his breast and tell the students, “Ah! Rowe sahib has ruined me. Percival sahib used to give me Rs. 10/- as *buckshish* every year at Puja time, but since I spoke to him at Mr. Rowe’s suggestion, he has never paid me any tip.”

The antipathy between them was fundamental: Mr. Percival’s scholarship was minute, deep but prosaic, of the heavy German type with no grain of sweetness and sometimes apt to be hypercritical. Mr. Rowe was a writer of the French type, elegant, terse in words, aesthetic, if rather shallow. When Rowe edited a certain English classic for Macmillan, he himself wrote a review of it and sent it to the *Indian Daily News* (Mr. Digby, editor) over the signature of his favourite pupil Harinath De; it contained the sentence,—“The Editor has wisely tried to help the student without overwhelming him with the weight of his erudition.” The last portion was a hit at Mr. Percival.

Let me, however, close on a pleasanter note. Mr. Rowe, with great labour and working extra time, checked and rearranged the vast library of the Presidency College in 1893-94, after frauds had been detected in it.

## V

No account of Professor Rowe in my time—would be complete without a reference to his little boy. One day Professor Rowe was presiding at the prize distribution ceremony of the City Collegiate School, and he had brought the boy with himself, to keep him out of mischief at home probably. The headmaster was reading a long soporific annual report full of moral platitudes; Mr. Rowe was leaning back helplessly in his chair; the boys were dressed in white, everybody was grave and on his best behaviour, as at a funeral. But Master Rowe made the place lively, I tell you. Bored by the endless talk, he slipped down from his chair, crawled under the green baize of the President’s table, popped his head up, and ducked it down again, and passing under the chairs of the grave old men in the front benches, stood erect in the back lines! The younger audience durst not laugh, nor could they check their rising mirth at his comic by-play.

The same year or a year later, the annual sports for Indians, organised by Mr. Lee (Chairman of the Calcutta Corporation) were being held in

the Maidan. Mr. Rowe, Dr. Whitehead (of the Oxford Mission, not yet enthroned as Bishop of Madras) and other great men were superintending the events with their official badges on their coats. And lo! there was Master Rowe running about the field with a big red cockade on his breast. We cried out to ourselves, "What! Is Master Rowe too one of the Stewards of the Course?" In fact, he had given his father no peace till he had been decorated like him.

[*Rowe, F. J.—Inspector of Schools, Presidency Division. Took up 4th Year English Classes in Presidency College for 3 months in 1879-80, when Mr. Tawney, was officiating as Director of Public Instructions. Professor of English, 1883-89. Thrice officiated as Principal of the College, and was confirmed as such. 3rd January, 1889. Retired 2nd, July, 1889.—PRESIDENCY COLLEGE REGISTER.]*

---

## Some Aspects of the Philosophy of Mahatma Gandhi

JITENDRA NATH MAHANTY —Sixth Year, Philosophy

### I

The supreme message of Gandhiji is the message of a spiritual reintegration of the individual and society. (This is the thesis, that we shall elaborate in the present paper). Gandhiji views the present industrial civilisation, with all its problems exactly in the same way in which Shri Krishna of the *Bhagabat Gita* viewed the psychological crisis in the personality of Arjuna. The teachings of the *Bhagabat Gita* relate to a crisis of supreme importance in the history of mankind. If Arjuna represents the full-fledged individual of a great material and moral civilisation, the opening chapter of the *Gita* shows us a complete disintegration in his personality. He is unnerved; the different elements and ideals, constituting his personality are in conflict with one another. The battle of Kurukshetra is the symbol of a similar disintegration in the collective life of society. Shri Krishna comes with the message of re-integrating the individual on a new spiritual basis. Gandhism is to be viewed in a similar context.

The greatest malady, probably, of the present industrial civilisation is the psychological and spiritual disintegration, that has taken place in individual and social life. Man has lost faith in any fixed and unchangeable value. Suspicion, frustration and a sense of insecurity are determining the individual and, more so, the collective behaviour of mankind. All aggressions are due to a sense of insecurity and fear; and these latter are being matured

by the growing neurosis, psychoneurosis and the gradual dissolution of all faith in values. The discontents of our civilisation are written large on its face.

Gandhiji's message is meant for this weary world. Gandhism is a new integral culture, viewing human life as one, and as one integral whole. The modern man's life has been disintegrated into separate watertight chambers. The modern industrial worker, father of the church, politician in the U. N. O.—each is a multiple-personality. He swears by Truth, Non-violence and Peace, but has no faith in their workability. Sundays alone are reserved for ethical investigations, the rest of the week for political intrigues. Sundays are not weekdays, so also ethics are not politics. Why confuse between them? Gandhiji is accused of this arbitrary confusion. Yet, this is the supreme message of Gandhiji. Life is one whole. There is no distinction between Sundays and weekdays, between the individual and the collective spheres, between politics and ethics in life. So long as you persist in making this artificial distinction, you perpetuate all the weary problems of your civilisation. It is no use swearing by peace and other godly values. They are to be instilled into one's life-blood. Life is to be moulded according to one absolute, but dynamic principle. Such is the basic principle of the Gandhian culture. But it has two principal constituents; and we shall call these "greater" spirituality and "greater" *ahimsā*.

## II

Gandhiji's is not a world-negating spirituality. Truly speaking, Gandhiji has not given us any philosophy of God, although some of his utterances are pregnant with supreme philosophical implications. His main contribution consists in a clear establishment of the relation between the spiritual and the socio-economic life. He even claims to have discovered or rediscovered many of the hidden potencies of spiritual life. He claims to have been a life-long experimenter in this field. Herein we can trace the tradition of the active mysticism of the *Upanishads* and the *Bhagabat Gita*. In more recent times, we find the emergence of Gandhiji against the background of the Indian Spiritual Renaissance beginning with Rammohan Roy, Keshab Chandra Sen, down through the Sri Ramakrishna Vivekananda movement to the pure spiritualism of Sri Aurobindo. One common feature of this renaissance consists in giving a new turn to man's spiritual life, a new harnessing of the unfathomable potencies of mysticism. And, Gandhiji can truly be characterised as embodying this feature at its best, and in its most developed form. It is wrong to characterise this type of 'active mysticism,' as Bergson does,\* as foreign to Indian culture, and as born of the impact of Christianity and the modern industrial civilisation. Its sources lie directly in the mysticisms of the *Vedas* and of the *Upanishads* and of the *Gita* and

---

\* Bergson: *Les Deux Sources De La Morale Et De La Religion*, p. 241.

in the unbroken line of India's religions teachers. Gandhiji is a true inheritor of this mighty tradition.

For Gandhiji, there is no distinction between this world and the other world, between the natural and the super-natural. "There is no such thing as the other world. All worlds are one. There is no 'here' and no 'there'. As Jeans has demonstrated, the whole universe including the most distant stars, invisible even through the most powerful telescope in the world, is compressed in an atom." There are no different laws for this world and for heaven. "The universe is compressed in the atom. There is not one law for the atom and another for the universe.\*

Gandhiji's conception of God is not that of the Advaita Vedantist. That is to say, he is not a Māyāvādin. His is rather the *Bhagabat Gita*'s conception of 'Purusottama,' which combines and transcends the personal and impersonal, static and dynamic aspects. Often he speaks, in the Bergsonian strain, of God as one with the change, as determining the change from within it. But God is also the moral Ruler from above, the supreme Law-giver, the administrator of 'dharma'. Yet his is not the Christian theist's personal God. God is, in the end, identified with that Law and Truth. Truth is God; and not merely that God is Truth. It is faith in God, in Law, that determined Gandhiji's thought and activity. This law of Dharma is also the Law of our Being, the truth of our existence, the truth of our History.

Gandhiji believed in History, and his faith in History constitutes an essential part of what has been characterised as his "Greater Spirituality." His categorical faith in History is certainly a new phenomenon in Oriental mysticism. Aldous Huxley, in his recent book *Perennial Philosophy* points out that those who believe in Absolute Value do not believe in History, those who believe in Time advocate violence, and those alone who believe in Eternity resort to Non-violence. Gandhiji's life and thought prove the inadequacy of this series of anti-theses. He believed in Absolute Value; yet he believed,—and acted upon that belief—in History; he believed in Time, yet he stands as the supreme high-priest of Non-violence.

But though Gandhiji believed in History, he did not, like the Italian Neo-Idealists Croce and Gentile, or even like Marx, identify Reality with History. History is real; but Reality is not History. The Law of Dharma, the law of our Being, progressively realises itself in History. "If love or non-violence be not the law of our being, the whole of my argument falls to pieces; and there is no escape from a periodical recrudescence of war, each succeeding one outdoing the preceding one in ferocity." \* \* \* "If love was not the law of life, life would not have persisted in the midst of death. Life is a perpetual triumph over the grave. If there is a fundamental distinction between man and beast, it is the former's progressive

---

\* Gandhiji: *Non-Violence in Peace and War.* (Nabajiban Press), p. 465.

recognition of the law and its application in practice to his own personal life. All the saints of the world, ancient and modern, were, each according to his light and capacity, a living illustration of that supreme Law or Being. That the brute in us seems so often to gain an easy triumph is true enough. That, however, does not disprove the law. It shows the difficulty of practice. How should it be otherwise with a Law which is as high as Truth itself?"\* (*Non-violence in Peace and War*, p. 141.)

This passage and many others show that Gandhiji had a philosophy of History. He was not a mere humanist, a mere Utopian, dreaming of and haphazardly striving for an ideal world. He had found a real link between the ideal and the real. This is the Law of Dharma, which is also the law of our Being, of our History. Of course, his is not a clear cut philosophical system like that of Marx, or of Hegel. Gandhiji was not an academic thinker; nor could he have consistently given a mechanical formula for world-history. For he did not believe in the concepts of determinism and inevitability. But, in any case, he did uphold throughout his life and activity the idea of Progress in History. Unlike sceptics like Spengler, Gandhiji believed in the universal possibility of progress. But he had no faith in an historical determinism. Here he differs from the Marxist. His faith in progress was not blind *i.e.* he did not believe in the inevitability of progress in due course. The historical determinist believes that even if we let the present way of things go as it likes, we shall be moving forward. For the Marxist, progress means carrying the present forces, present values towards their logical, or rather mechanical end. Everything else that suggests a complete change-over of the present forces is reaction, retrogression. Gandhiji did not believe that history is always progressive. It may be that, in calling the present ways progressive we might be only justifying our own sense of values and prejudices. Impartially speaking, events of the world do not tell us that the present state of things will of itself lead us to progress. Quite possibly, and many a savant is feeling this necessity—a "transvaluation of values" may be necessary. We may have to accept newer values in individual and collective lives; and this new value should be in accordance with the law of our Being, the Law of Dharma, the Law of love. Gandhiji

\* A similar idea is expressed more explicitly by Tolstoy in his reply to young Rolland's letter to him. "Let but man follow this line of reasoning," Tolstoy writes, "and life would appear before him in quite a different aspect as it had never done before. The creatures destroy one another, no doubt, but they also love one another and practise mutual aid. Life is not sustained by destruction but by Reciprocity of love amongst living beings and this is translated within my heart into Love. So far as I could survey the march of the world, I see that the progress of Humanity is due to this principle of Reciprocity. Our History is nothing but the progressive clearing up of the conception and application of this unique principle of the solidarity of all beings. This reasoning is corroborated by the experience of History as well as by personal realisation."

(Tolstoy's reply to the first letter of Rolland to Tolstoy: Translated by Dr. Kalidas Nag from original French and published in *The Modern Review*, Calcutta, January, 1927.)

never predicts that the world will inevitably accept his gospel of Non-violence. His faith is only that *if* the world turns towards him, he can help it. The West wants to eat the cake and have it too. Gandhiji emphasizes this 'if' as the only possible means of salvation.

The fundamental difference between the Gandhian way and the Marxist point of view consists in the former's faith in an absolute value. For Marxism, there is no absolute value; values change according to the economic and class structure of society.\* There is no "ought" in Marxian ethics. Marx would call Gandhiji a "reformist", a "Utopian Socialist", in spite of all his pious wishes.

But was Gandhiji a mere humanist? Even a superficial study of his life and activities sufficiently shows that he was much more than a mere humanitarian. True, there have been movements of humanitarianism; and no real love of humanity and its well-being can be completely free from the sentimental touch of humanitarianism. But Gandhiji had far surpassed this. He went to the fundamentals. He had something of the Kantian touch in him. Rather, it would not be wrong to say that it is the Kantian Ethics that approaches nearest to the Gandhian way. Kant's first categorical imperative shows us the way beyond mere sentimental humanitarianism. Kant's second categorical imperative, asking us to look upon every human being as an end-in-itself and not as a means to an end summarises perhaps the basic principle of the Gandhian way and can alone be the basic principle of any school that can legitimately claim the name of socialism. Kant's third categorical imperative tells us that man, in his highest moral stature, is self-legislative and autonomous. In the Gandhian terminology, the Law of Dharma is also the Law of our Being.

Was Gandhiji a Utopian? If our above discussion be true, Gandhiji had a definite "Weltanschauung" (*visva-drsti*), within which one discovers a link between the real and the ideal, the *means* of striving and the *end* to be attained. Unfortunately, the so-called rigid dialectics of the Marxian school betrays the absence of such a link. For, in spite of all apologies and references to the mysteriously-working dialectic process, it still remains unintelligible to rational thought, how violence can be an instrument in bringing about a non-violent state, how growing centralisation in the hands of the state can help the state "wither away", how a dictatorship can gradually evolve into a class-less society. Perhaps, more 'faith' is needed to accept the view of this school of thought, than to take up the most simple Gandhian thesis that 'means' and 'ends' are but reciprocal and correlative and so ought to be judged and evaluated by the same standard! Certainly, the Gandhian thesis is not more Utopian than the Marxian one; only Gandhiji has not the audacity to pose and eulogise a counterfeit as Utopia consummated.

---

\* See Howard Selsam's *Socialism and Ethics*.

To sum up: since he believed in History, Gandhiji was no individualist. No believer in History can be an individualist. On the other hand, no believer in Absolute Value can leave all Reality to the hands of History. While recognising the importance of the individual, as an end-in-itself, Gandhiji had a supremely social outlook. But socialism begins with the individual. He himself was socialist No. 1, in word, thought and deed. This is a new type of individualism and a new type of socialism. Such an individualism can be easily appreciated as a necessary corrective to the growing collective thought of the West.

### III

As to its second most important constituent, *i.e.* what we have named, that approaches nearest to the Gandhian way. Kant's first categorical imperative of the Gandhian way; and we shall see why we call this "Ahimsā", "Greater Ahimsā." The doctrine of "Ahimsā" belongs to the hoary past of India, to the *Mahābhārata*, the *Rāmāyana*, the *Gita* and the *Upanishads*. Yet, Gandhiji's is a new interpretation of this tradition according to the changing circumstances. In the past, Ahimsā was a simple individual virtue. No doubt Buddhism associated much social service with individual attainment. But the Buddhist outlook was more humanitarian. Gandhiji opens up a new horizon.

It is a standing charge against Gandhiji that he misrepresents Hindu heroism by the doctrine of non-violence. His interpretation of the *Gītā* is criticised for similar distortion. It is not possible to enter here into a full evaluation of this charge. But it is to be noted that Gandhiji admits that Hinduism was never averse to war, just as he himself is. But he conceives of the teaching of Hinduism, or of the *Gītā* as essentially dynamic and not as static dogma. The following passage may perhaps help to make the point clear: "I have admitted in my introduction to the *Gītā* known as *Anāsakti* Yoga that it is not a treatise on non-violence nor was it written to condemn war. Hinduism, as it is practised today or has even been known to have ever been practised, has certainly not condemned war as I do. What, however, I have done is to put a new but natural and logical interpretation upon the whole teaching of the *Gītā* and the spirit of Hinduism. Hinduism, not to speak of other religions, is ever evolving. It has no one scripture like the *Quran* or the *Bible*. Its scriptures are also evolving and suffering addition. The *Gītā* itself is an instance in point. It has given a new meaning to 'Karma', 'Sannyāsa', 'Yajna' etc. . . . . Anyway, I must disclaim any intention of straining the meaning of Hinduism or the *Gītā* to suit any pre-conceived notions of mine. My notions were an outcome of a study of the *Gītā Rāmāyana*, *Mahābhārata*, *Upanishads* etc. . . . ." (*Non-violence in Peace and War*, p. 143.) The message of the *Gītā* has a history of its own, evolving around a fundamental principle. The different interpretations

throughout the ages might be shown to be phases of the evolving message of this scripture according to the changing circumstances.\* Gandhiji has more than once hinted at the possibility of such a reading of the *Gitā*. The Gandhian way, in its relation to Hindu tradition, should also be judged in this context.

Ahimsā, as the supreme moral law, as non-attachment, anāsakti can be traced to the traditional Indian wisdom. Much has been said about it. This is the real basis. But we shall here deal with the other aspect of this doctrine of Non-violence, which gives it its distinctive feature.

This aspect of the doctrine can be summed up by saying that Ahimsā is a great social experiment, unique in the history of the world. Gandhiji has often spoken of the science of Ahimsā. It is a science, meant for ushering in Rāma Rājya. Rāma-Rājya is the name of a society, culture and civilisation, based on the technology of the science of Ahimsā. From this point of view, his philosophy of education, philosophy of art, his economics of Khadi and decentralisation, his so-called 'bread-labour' theory,—all form integral parts of his doctrine of Non-violence.

This synthesis is possible, since, for Gandhiji, the term Ahimsā has a very wide connotation. Just as 'Truth' does not mean mere conformity in speech, so also 'Ahimsā' does not mean mere abstinence from physical injury. *That is too negative to be Gandhian.* Apart from the usual ethical connotation, 'Himsā' or violence includes, in the Gandhian context, any type of exploitation or injustice in individual or social life. Thus violence may pertain to a means of production, a particular economic or class structure, a school of art or thought, a mode of education, and the like. Non-violence consists in putting an end to all types of exploitation from individual, social, political, economic and cultural life. Gandhiji discards the modern centralised industrial civilisation, precisely because its basis is rooted in exploitation or violence. His glorification of manual labour has a similar justification. Modern scientific technology would be admitted only in so far as it can work in harmony with the basic principle of non-violence, non-exploitation. Mere centralising of it in the hands of a 'State-God' would not give us that Rāma-Rājya.

Take, as an illustration, his most misunderstood, the so-called, "bread-labour" theory. When Gandhiji asked a Rabindranath or a Raman to try their hands in spinning, naturally it created a sensation among the intelligentsia of our country. Many ridiculed the obstinacy of this old man. But few grasped the real significance of what he meant. Here Gandhiji,—at least in principle—is in the company of Marx and Rolland. Marx, Rolland and Gandhiji—all have been bitterly conscious of the evil effects of the existence

---

\* The best and perhaps the only work in this direction has been done by Dr. Brojendranath Seal in a paper on the *Gita* in *The Modern Review*, July, 1930.

of an intellectual élite, as a separate class in society. An artificial gulf between the "élite" and the proletariat or the manual labourer opens the way for a type of exploitation, which usually escapes even the most acute social analysis. The élite lives upon the labour of the proletariat. Rolland, himself an artist of the highest order, had revolted against this artificial isolationism of the élite. Gandhiji's bread-labour theory takes its origin from this principle. It is meant to bridge the gulf between the intellectual and the manual labourer, so that each can be benefited by the other, without any chance of exploitation of the one by the other. The fundamental principle of the Basic System of Education is the same.

Gandhiji thought that it is manual labour that alone could eliminate to the maximum extent, all scope of exploitation from individual and collective life. In all this, Tolstoy's influence is obvious. Tolstoy's reply to young Rolland's appeal gives us the best formulation of the principle. Tolstoy wrote: "The shortest and simplest moral formula is to take the service of others as little as possible, and to serve others as much as possible, to demand the least and to give the utmost possible in our relation with others." . . . . "That science and art play a false rôle in our society is the result of the fact that the so-called civilised people, headed by the scholars and artists form a caste of their own, privileged like the priests. This caste has all the defects of other castes, lowering and degrading the very principles under which they organise themselves. Thus we get in place of true religion a false one, in place of true science a false one, and the same we find in Art. It has the fault of weighing heavily on the masses and even more, of depriving them of that very thing which one pretends to propagate among them. This consoling contradiction between the principles professed and their practice is the greatest weakness of the case."\*

Such is the width and vision of Gandhiji's 'Ahimsā'. And the apparent crudity and medieval tinge of his ideas must be revised in the context of the type of society Gandhiji had been aiming at, *viz.*, Rāma Rājya.

Even as a moral preacher of Non-violence, Gandhiji has his own distinguishing features and stands out from the uncompromising moralists of the past and the present. Gandhiji was more conscious of the realities of human nature and society than any of them have been. That is why his main contribution to the art of ethical preaching lies in the limits that he would gladly admit into his scheme,—limits, through which one had to approximate gradually to the moral ideal. Grades are admitted into the scheme of non-violence; and one is not condemned simply because one has not attained the highest status. On the other hand, Gandhiji would not let us use the authority of the scriptures to justify any of our immoral acts; nor would

\* Tolstoy's reply to Rolland. See pp. 199, 203 of Dr. Aronson's *Romain Rolland*.

he let us preach non-violence from the platform, while resorting to violence, in however remote a form, in individual and collective life. It is Russell, who in his essay on *Happiness in this Modern World*,\* warns us against the ethical and spiritual hypocrisy of the West, where the "righteous indignation" of Christ is quoted to justify wars between nation and nation!

An eminent thinker draws a distinction between Pure Non-Violence, Pure Violence and Coercion, which falls in between these two. According to this view, Gandhiji's non-violence is not pure non-violence; rather it can be put under the heading of "Coercion." Gandhiji's methods of Non-co-operation, Satyagraha or Fasting are evidently coercive weapons. But this is a complete misunderstanding of his ideas. Certainly, the coercive element can be detected in all collective applications of non-violence. But individual attainment should always be in the direction of pure non-violence. Non-violence in individual life and its collective application are mutually complementary. It is only an individual of high moral excellence who can inspire a collective movement on non-violent lines. There is no contradiction between the two spheres of application; rather a progress from the one to the other is possible. Coercion is only a stage in the process; but in the collective sphere, it is always an unavoidable element. Gradual approximation to the ideal would reduce this element and would be marked by progress towards the attainment of pure non-violence by more and more individuals.†

#### IV

The above discussion gives us the scheme of the Gandhian message, as characterised by us. We are to look inward and to search our own hearts. We are asked to be more and more introvert, relying on inner faith and inspirations. But to be introvert does not mean neglecting one's external duties. The *Gita* says: "योगः कर्मसु कौशलम्"! Huxley so brilliantly points out in his *Perennial Philosophy* how the Jungian classification of 'introvert' and 'extrovert' is inadequate. Huxley adds that the *Gita*'s classification of psychological types and processes is more scientific and adequate. Gandhiji's message is based on that pattern.

Gandhiji's philosophy of life is that of a supreme and integral artist. Life is not to be renounced. But we are to enjoy, realise and manifest the inner delight in external actions. The *Upanishads* proclaim: रसो वै सः This is no mere abstract delight; it is to be expressed in every moment of life. Every moment and aspect of life is to be reorganised on one basic principle, value and faith.

\* Russel: *Sceptical Fossils*.

† Note also Prof. Arnold Toynbee's classification of Non-Violence in his *A Study of History*, Prof. Toynbee too betrays a similar misunderstanding of the article "Non-Violence in Evolution" in the volume *Non-Violence in Peace and War* (Navajivan Press.)

A faith in absolute value is necessary to avoid much of aggression and mental disintegration, characterising our civilisation. Aggression comes out of fear and distrust; peace comes out of faith. Writing on "The Concept of a Normal Mind", Dr. Ernest Jones of London concludes with this significant remark: "We reach the conclusion that the nearest attainable criterion of normality is fearlessness. The most normal person is, like Siegfried, 'angst frei', but we must be clear that we mean by this not merely manifest courage, but the absence of all the deep reactions that mask unconscious apprehensiveness. Where these are absent we have the willing or even joyful acceptance of life, with all its visitations and chances, that distinguishes the free personality of one who is master of himself."\*

In the end, Gandhism seems to establish a new sense of values. This sense of values is neither that of a Utopian visionary nor that of a blind activist, neither individualistic nor merely humanitarian or altruistic. It is in integral way.

---

## The Atom Bomb

DEBA PRASAD DUTTA—Second Year, Science

**A** GREAT display of headlines on August 6, 1945 brought it home to all the world that applied science had ushered in a new age, the beginning of the atomic era. The bombs that fell on Hiroshima (Aug. 6), and Nagasaki (Aug. 9) were man's first attempt to utilise the basic power of the universe for his own purpose. Until this incident in history all the power-sources of mankind were ultimately derived from the sun. But now man started to use the power behind the sun. In its effects on future civilization this item of news overshadowed all other technical advances of this century.

It was John Dalton (1766-1844) a Manchester school-master who persuaded the scientific world that the apparently solid, liquid, or gaseous substances were built of minutest particles, the atoms; which were indivisible and indestructible by any process yet known. The history of the development of the atom-bomb may be said to have begun with the discovery of radio-activity by A. H. Becquerel in 1896, and the pioneer of this century in this subject is Lord Rutherford. The possibility of the development of atomic energy was first hinted at in scientific theory some forty years ago (1905) when Einstein wrote his famous equation in the Theory of Relativity.

---

\* *The International Journal of Psycho Analysis*, Vol. XXIII, Part I.

In 1905 Einstein stated his theory of equivalence,  $E=mc^2$  where E is the energy in ergs, m the mass and c the velocity of light. Calculations show that if 1 kilogram of matter is entirely converted into energy it becomes equivalent to 25,000,000,000. kilowatt-hours of energy, which is equal to all the electric power produced in the U. S. A. in two average months. This can be contrasted with the fact that the combustion of 1 kilogram pure coal yields only 8.5 kilowatt-hours of energy. The atomic theory was further advanced by Lord Rutherford and Neils Bohr. Then in 1929, E. O. Lawrence and Robert J. Van de Graaff invented atom-smashers. The researches of J. D. Cockcroft and E. T. S. Walton also made further advances on the theory. In 1932 J. C. Chadwick discovered the 'neutron' and in the same year H. C. Urey, F. G. Brickwedde, and G. M. Murphy discovered the 'deutron'. With the help deutrons Irene Curie and F. Joliot made artificial radio-active substances. In that year Eurico Fermi, the great Italian scientist, found that neutrons were the most suitable things to bombard atoms and he prepared 'super-uranium' (atomic number 930) which was the first of the trans-uranic elements.

For the most part of this century it was common knowledge in Physics and Chemistry that the atom was not indivisible and it consisted of negatively charged electric particles called electrons revolving round a positively charged nucleus. The actual construction of the nucleus is not known. But we know that various electric particles shoot out from the nucleus whether they exist as such in the nucleus is another question. One of these particles is neutron which is characterised by being neutrally charged. It is, therefore, not particularly attracted or repelled by the electric charges of the atom and so it has a fair chance of penetrating deep into another atom.

The nuclei of most of the chemical elements are stable, but those of some of the very heavy atoms break down, discharging various electric particles. They are called radio-active elements. These particles are used by the scientists to bombard the atoms of more stable elements.

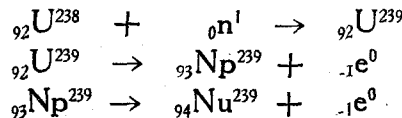
It is only in the case of very few atoms that the release of atomic energy in large quantities occurs, more energy being needed to split them than the energy derived from them after bombardment. Such useful elements are uranium, thorium etc.

Uranium, though slightly radio-active, is not particularly unstable, and it has eight isotopes. The isotope  $U_{235}$  reaches the crucial reaction of releasing atomic energy in considerable amount. When hit by a neutron it splits up into two rather large bits, the atoms of Barium (at. No. 56, at wt. 137) and Krypton (at. No. 36 at. wt. 83). In addition to this it evolves great energy and produces still more neutrons to split other  $U_{235}$  atoms. If one has a lump of  $U_{235}$  then the process will go on throughout the whole lump. The amount of energy released by each atom is considerable and there are innumerable atoms in a lump. Therefore the total amount of

energy released by a small lump is tremendous. It is this release of enormous energy in a minute lapse of time that constitutes the explosion of the atom bomb. The first atom bomb that was dropped on Hiroshima had energy equivalent to 20,000 tons of T. N. T. Subsequent researches have increased much more energy of the atom bomb. The secret of the preparation of the atom bomb was thus at last found out.

The first difficulty encountered in the preparation of the atom bomb was to get sufficient quantity of pure U<sub>235</sub>. U<sub>238</sub>, *i.e.* the ordinary uranium, is 140 times more common than U<sub>235</sub>; and uranium itself is a rare element. We can easily guess how very rare U<sub>235</sub> is! The chemical properties of U<sub>235</sub> and U<sub>238</sub> are also very similar. This makes the purification of U<sub>235</sub> extremely difficult. The difficulty of actually releasing atomic energy is increased by the fact that a small amount of U<sub>238</sub> will be sufficient to stop the reaction, because it absorbs neutrons and does neither release much energy nor produce more neutrons to split other atoms.

But U<sub>238</sub>, when hit by a neutron, does not remain unaltered. It changes into an unstable isotope U<sub>239</sub>, which by emitting a beta-particle becomes a new element neptunium (at. No. 93). But being an unstable element it also by emitting an electron becomes transformed into plutonium (at. No. 94). The reaction is written thus:



where Np is neptunium; Pu, plutonium;  ${}_0^1\text{n}^1$  neutron, and  ${}_{-1}^1\text{e}^0$ , electron. In notation in nuclear chemistry the subscript represents the atomic number and the superscript the mass number. Plutonium also, like U<sub>235</sub>, sets up a chain of reactions when struck by a neutron. So it is equally suitable for the atom bomb. It is chemically different from uranium, so it can be easily separated from a mixed mass. So it is more convenient to use in the making of the atom bomb. Thanks to the tireless efforts of the scientists, a machine for disintegrating atoms has been invented.

The principles of this machine are quite simple. If a neutron hits a U<sub>235</sub> atom then it releases a lot of energy and more neutrons. In a mixed mass of Uranium of U<sub>235</sub> and U<sub>238</sub>, U<sub>235</sub> is only 0.7%. So the neutrons have a fair chance of hitting U<sub>238</sub>, which finally changes into plutonium. The sole function of this machine is to control the process. It should be arranged that the neutron hits some uranium atom and does not wander away in space. So the uranium is spread over graphite which does not generally absorb neutrons. So the neutron will bump over graphite atoms until it strikes some uranium atom and sets up a chain of reactions, as aforesaid. If one atom of uranium is hit then the 'atomic pile', as the uranium pile is called, will grow richer. This action is controlled by introducing cadmium plates

that absorb neutrons, and prevents an atomic explosion in the laboratory. The machine has the capacity to release the generated heat at a pre-arrange rate. It has been calculated that  $1/10$  to  $1\%$  of the mass of uranium is actually transformed into energy.

The first atom bomb was exploded at 5-30 a.m. on July 16, 1945, at Alamogordo air base in New Mexico. The gigantic steel tower from which it was suspended was completely vapourised by the heat of the bomb. The bomb was dropped on Nagasaki at 12-01 p.m. Aug. 9 (Japan time), 1945, on Hiroshima by the B-29 Superfortress, "Enola Gay" piloted by Col. Paul W. Tibbets. The bomb entirely devasted 60% of the town, 60,000 people were killed, 100,000 injured, and 200,000 were rendered homeless. The third bomb was dropped on Nagasaki at 12-10 p.m. Aug. 9 (Japan time), 1945, by the B-29 Superfortress, "Great Artiste" piloted by Maj. A. W. Sweeney. Here 10,000 people were killed, 20,000 injured, and 90,000 made homeless. The fourth and fifth atom bombs were dropped as test-bombs on Bikini Atoll by the B-29 Superfortress, "Dave's Dream" in early 1946. The bombs were developed at Clinton Engineering Works which occupied an area of 59,000 acres at Oak Ridge, Tennessee. These bombs were developed under cover of secrecy which puts Aladin's Clock of Invisibility to shame.

Though man has mastered the greatest power of the universe still so far it has brought terror, devastation, and death in its wake. It fell upon mankind like the curse of God for its iniquities. There is no defence against this demon except the total abolition of war. But we hope that a day will come when atomic energy instead of terrorising man will serve him like the Genii of the Lamp. Man is apt to misuse the vast power he has suddenly acquired but one day it will be used to further the progress of civilization and humanity. There is no reason to suppose why it should not be used like electricity which only a century ago was known in its deadly form, the lightning-bolt.

---

Isotope:—Two or more atoms of an element having the same atomic number and chemical properties but different atomic weights.

# Pāharpur and its Remains

By

PROF. CHARU CHANDRA DAS GUPTA, M.A., P.R.S., Ph.D. (Cal.),  
Ph.D. (Cantab)

**P**āhārpur is a small village in Rajshahi district in Bengal and, therefore, situated in the flat, alluvial plain of North Bengal which is not drained by any big and navigable river. It is three miles to the west of the railway station at Jamalganj on the main line from Calcutta to Siliguri on the East Indian Railway. There is an unmetalled road from the station to this village by which the ancient Buddhist temple here may be approached. (Plate I).

It was Buchanan Hamilton who, for the first time, described the ruins at Pāhārpur in the early part of the last century. He held that this ruin was the most remarkable of its kind in this part of Bengal. His theory that it was a Buddhist stūpa was accepted by Westmacott. Later Cunningham gave a short account of this monument. It was in 1922-23 that the University of Calcutta carried out excavation at this site; but, on account of financial stringency, the University could not carry out further digging at this site. In 1925-26 the excavation at this site was resumed by the Indian Archaeological Department, and this work went on till 1934. On account of continuous digging for a number of years a magnificent Buddhist temple surrounded on four sides by a monastery, and another Buddhist establishment at a place called Satyapir's Bhita situated at a distance of 300 yards from the eastern side of the monastery have come out.

There is no evidence to show that there was a religious establishment here till the Gupta age. This conclusion may be arrived at from a close study of the copper-plate grant of the year 159 found here. The purport of this grant is that a Brahmin named Nāthaśarmā and his wife approached the district officer of Puṇḍravardhana and the city council for the purpose of buying  $1\frac{1}{2}$  *kulyavāpa* of land situated in four villages with three *dīnāras*. The money which would be earned from this land would be spent in buying necessary articles such as sandal, incense and flower for the worship of the *arhats* and for the construction of a rest-house in the *vihāra* situated in Vatagohāli for the Jaina teacher Guhanandin. This grant was caused to be written on the seventh day of the month of Māgha in the year 159 which, if referred to the Gupta era, would correspond to c. 478 A.D. From the point of view of palaeography also it belongs to the 5th century A.D. It is known from other epigraphical sources that North Bengal was under the regime

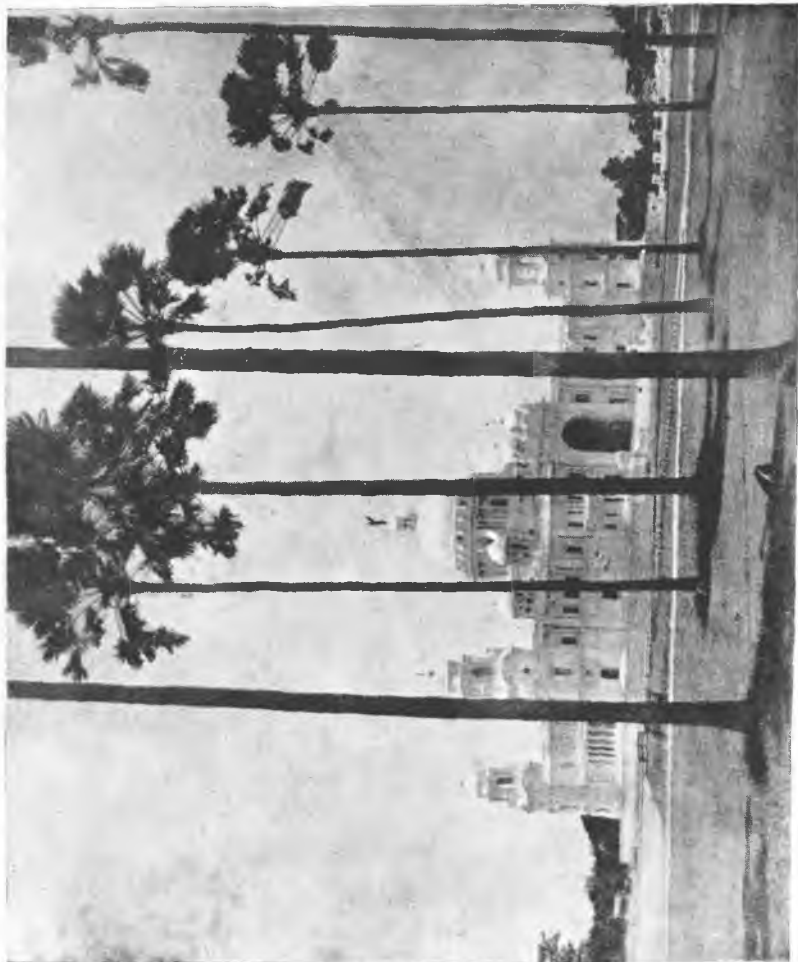
of the Gupta monarchs in the fifth century A.D. Among the places mentioned in this grant only Pundravardhana and Vaṭagohāli may be identified respectively with Mahāsthān and Goalbhita, a village adjacent to Pāhārpur. From this grant it is evident that there was a Jaina *vihāra* adjacent to Pāhārpur and that this region was quite well known in the Gupta age; but nothing is known about the Buddhist establishment here.

When the Pāla rulers began to rule, peace and tranquility prevailed throughout Bengal, and an uncommon development in architecture and sculpture took place in this age. The Pāla rulers were Buddhist by religion and in the time of Dharmapāla and Devapāla many Buddhist *vihāras* and temples were made in Bengal. At Pāhārpur some clay seals of Dharmapāla-deva have been found. The inscription on these seals is as follows:—1. Śrī Somapure, 2. Śrī Dharmapāladeva, 3. Mahāvihāriy-ārya-bhikshu-saṅghasya, i.e., of the community of the venerable monks belonging to the great *vihāra* at the famous Somapura (founded by) the illustrious Dharmapāladeva. Pāhārpur is the modern name of the ancient Somapura and Dharmapāladeva is none other than the second ruler of the Pāla Dynasty, who reigned from c. 769 to 815 A.D. It would, therefore, appear that the great *vihāra* at Somapura was founded in the latter part of the eighth century A.D.

In the latter half of the ninth century A.D. there was a great conflict between the rulers of the Pāla and the Gurjara-Pratihāra dynasties. During his period Bhoja I and Mahendrapāla of the Gurjara-Pratihāra dynasty caused great harm to the Pāla Empire. On account of this foreign invasion the Pāla Empire dwindled in brilliance; but the glory of the Pāla Empire was revived when Mahipāla I established the second empire. It has been recorded in the Tibetan work *Pag Sam Zon Zang* that Mahipāla used to offer his homage at the great *vihāra* at Somapura. It is understood from an inscribed image of Buddha found at Bodh Gaya that a Buddhist ascetic named Viryendrabhadra who hailed from the great *vihāra* at Somapura visited the Buddhist *vihāra* at Bodh Gaya and made a gift of the image of Buddha on which this inscription was engraved. This inscription is not dated; but, judged from the point of view of palaeography, it should be ascribed to the 10th century A.D. That this religious establishment was a well-reputed institution of its kind even in the twelfth century A.D. is evident from the Nalanda inscription of Vipulaśrīmitra. The purport of this inscription is that Vipulaśrīmitra who lived in the great *vihāra* at Somapura for a long time caused a temple of Tārā to be constructed at Somapura, repaired four cells and presented a gold ornament for the embellishment of a Buddha image. Another stone pillar inscription of the twelfth century A.D. shows that the great *vihāra* at Somapura was very famous in that age. In this inscription it is stated that Daśabalagarbha caused the pillar to be made for the gratification of the three jewels (*triratna*) and for the desire of doing good to all good people.



REMAINS AT PAHARPUR  
General view of the main temple after excavation



VICTORIA MEMORIAL

[Photo: Sunil Ghosh,  
Ex-student

a decadence of the Pāla power, and Bengal was successively invaded by the Chedi king Karna, the Chola king Rājendra I and the Kaivarta chief Divya. In the latter half of the eleventh century A. D. Rāmapāla again brought back the lost glory of the Pāla family.

In the last quarter of the eleventh century A. D. the Pāla dynasty succumbed to the more powerful Sena dynasty, the rulers of which were Brāhmanical by faith. In this period the great *vihāra* at Somapura was evidently neglected. In the thirteenth century the Mohammedans invaded Bengal; and it is quite probable that, on account of this invasion, the great *vihāra* at Somapura was greatly mutilated and then abandoned for ever.

There is no doubt that the main temple at Pāhārpur is one of the most magnificent and unique architectural specimens of ancient India. The general plan of the main temple is in the form of a cross having angles of projection between the arms of the cross and three raised terraces. It is planned in such a way that there is no scope for its expansion horizontally.

The basement wall is probably in the same condition as it was originally. In the lowest course of the basement wall have been fixed bas reliefs at most of the angles of projection and in specially built recesses in the middle of the wall. Above this course on the basement wall there is a cornice consisting of a half-round moulding and two plain mouldings. Above this cornice there is a row of terracotta plaques set in the recessed panels. Above this row of terracotta plaques there is another cornice consisting of nine mouldings. After this cornice the plain ashlar wall begins. There is another cornice consisting of nine mouldings. Above this cornice there is another row of terracotta plaques set in the recessed rectangular panels.

The main temple used to be approached by an entrance which is on the northern side of the monastery. The pilgrims used to ascend the first terrace by the main staircase. On the first terrace there is a passage for circumambulation. There were found two rows of terracotta plaques set in the recessed panels on the inner wall of the passage separated from each other by the projecting moulding.

There is a similar circumambulatory passage on the second terrace also. Unlike the first terrace no row of terracotta plaques is found here. There is a shrine with an antechamber at each cardinal point.

There is no sufficient evidence to reconstruct with precision the architeconic shape of this edifice above the second terrace. It seems highly plausible that the main place of worship was at the topmost part of the temple.

Like the main temple the monastery is also equally magnificent. No monastery has yet been found in India which is more extensive than this.

It measures 922' x 919', and has rows of cells on four sides forming, as it were, four lines of a rectangular object. At the middle of each side except the northern one there is a special block which consists of three cells. On the northern side this space is occupied by a hall. This serves, as it were, the main entrance to this monastery. On the outer side of the establishment there is a rampart wall which runs continuously on all sides. There are altogether 177 cells excluding those which are in the middle of each side except the north where is the hall. Out of these 177 cells 45 are on the north and 44 on each of the three other sides.

In the courtyard in front of rooms Nos. 49-53 the visitor comes across one of the most important structures, *viz.*, a miniature replica of the central temple in which the ground plan of the main temple with its triplicate projection between each arm of the cross is faithfully reproduced with the additional feature of ascending steps on the four sides. This model temple is bounded on all sides by a wall having two projections between each arm of the cross and an entrance on the eastern side only.

In front of rooms Nos. 76-78 there have been found the remains of a big hall which appears to have been a large rectangular structure. No trace of its enclosing wall on the northern side has been found. On its western side there is an open platform. That this hall was a perfect specimen of architecture from the point of view of sanitation is evident from the remains of drains on the eastern as well as on the western sides of this hall. Besides these drains there are also the remains of another drain in front of the open platform. To the west of this platform there are the remains of three wells. On two sides of these three wells, which are in a line, there are two rooms. It seems that the great hall, the open platform, the three wells and the two rooms on two sides of these wells belong to one individual establishment, most probably the dining section, the great hall serving as the dining hall, the two rooms as the kitchen, and the three wells for drinking purposes.

There are some structural remains outside the enclosure-wall in the south-eastern side of the monastery. There are the remains of an ancient bathing *ghat* here. In this part of Bengal a story is current regarding this *ghat*. It is as follows. There was a king named Mahidalana who had a daughter called Sandhyāvatī. This royal princess became the mother of Satyapīra through immaculate conception. When her father heard this, he did not believe it. Satyapīra was born and gradually grew to be a great saint. Later on Satyapīra died in a terrible flood which swept the palace of his maternal grandfather in which he was residing. Sandhyāvatī, mother of Satyapīra, it is said, used to take her bath every day at this *ghat*.

There is another ruined structure which should be considered now. It is a mound known as Satyapīra's Bhita situated at a distance of 300 yards from the eastern side of the monastery. The original mound was not at

all high, the topmost point being only 6' to 7' high with a gradual slope towards the sides, especially in the northern and the southern sides.

When this mound was excavated, all the remains came out. The compound wall on all the three sides except the north has been found. The whole site is trapezoidal in shape; the southern boundary wall is about 140' in length, the eastern boundary wall is over 250' in length, and the western boundary wall is 300' in length. The most important structure within the compound of this site is the main temple.

The approach to the area and to the main temple was on the south which is the narrowest side. In front of the main temple and at a distance of 130' stood a building which served the purpose of an entrance hall in the later age.

The main temple consists of two parts, *viz.*, the main shrine or sanc-tum in the northern portion and a pillared hall on the south around which lay the circumambulatory passage. A number of circular terracotta plaques with the figure of eight-handed Tārā and the Buddhist creed inscribed on them have been found in the courtyard of the main temple. From the standpoint of palaeography these belong to the eleventh century A. D. In the Nālāndā inscription of Vipulaśrimitra it has been stated that Vipulaśrimitra built a temple of Tārā with an attached court and a tank at Somapura identified with Pāhārpur. When the effigies of Tārā have been found in such a large number in Satyapīra's Bhita and at no other place in Pāhārpur and when there is the presence of the superstructure of a temple at this site, the irresistible conclusion is that this temple was the original temple of Tārā referred to in the above inscription. No trace of the tank has been found. The court which has been found here may be the same as mentioned in the above inscription.

The archæological excavations at Pāhārpur not only brought to light one of the most magnificent structures of ancient India but also many other objects of importance. Among these objects particular mention may be made of unique specimens of sculpture which fill up a great gap in the history of Bengal art. It seems that from the Maurya age evidence of the art of sculpture in Bengal has been found. Some terracotta figurines have been found at some sites in Bengal of which mention should be made of Gitagram. There is resemblance in modelling between the specimens found at Gitagram and those found at other sites whose date has been definitely proved to be Maurya. Some other terracotta figurines found here and at Mahāsthān have been ascribed to the Sunga age. Two sculptures of Sūrya, one from Kumarpur and the other from Niyamatpur, both in the Rajshahi district, an image of Viśnu found at Kankrail in the Malda district and a colossal head found in the Dinajpur district betray Kushāna influence and it is, therefore, highly probable that they are to be ascribed to the Kushāna age. Further, certain sculptures, mentioned below, are to be as-

cribed to the Gupta age. These are an image of Buddha found at Bihail in Rajshahi district, an image of Sūrya found at Deora in Dinajpur district and an image of Mañjuśrī found at Mahāsthān in Bogra district.

\* \* \*

The sculptures found on the walls of the main temple at Pāhārpur are mainly of two types, *viz.*, stone sculptures and terracotta plaques. Except a few loose sculptures all the stone sculptures which number 63 are reliefs fixed on the basement wall of the temple. The beginning of the main temple at Pāhārpur should be ascribed to the age of Dharmapāla, the Pāla emperor; but it is important to note that all these sculptures fundamentally differ from those of the time of Dharmapāla. Regarding the age of the Pāhārpur sculpture Dr. Kramrisch has remarked, "The terracotta and stone-panels from Pāhārpur, North Bengal, belong to two traditions—the one, numerically in the minority, is an eastern and provincial version of contemporary sculpture in Madhyadeśa, but the other is an undiluted and indigenous and eastern Indian contribution. Significantly enough the latter is animate in scenes and figures. But when divinities are represented in *samapadasthānaka*, a hybrid compromise between the tradition of Gupta sculpture of Madhyadeśa and Bengali form is arrived at. From this cult the images of the Pāla and Sena schools take their beginning." That this statement of Dr. Kramrisch is true is understood from a study of the plasticity and modelling of three typical specimens found at Pāhārpur. If we compare the modelling of these specimens, we find a great deal of difference between them. In one figure we find one man and one woman in the erotic attitude. The modelling is highly reminiscent of Gupta sculpture. In another figure we find a male flute-player. The modelling of this figure is very much different from that of the first-mentioned figure. Unlike the modelling of the first figure the modelling of this figure consists in a coarse treatment of the body surface, the bulging eyes, the broad mouth and the peculiar dressing of the hair. It has really no extant predecessor in Bengal. It represents "an undiluted and indigenous eastern Indian contribution". In another figure there is neither that soft Gupta element which is observable in the first figure nor that coarse indigenous eastern Indian element which is found in the second figure; but there seems to be a mixture of the Gupta and the indigenous eastern Indian elements. It is from this type that, according to the opinion of Dr. Kramrisch, "the cult images of Pāla and Sena schools take their beginning". Secondly, the very fact that the Pāhārpur sculptures may be stylistically divided into three distinct groups leads us to the conclusion that they do not belong to the same age. Besides the evidence of plasticity, there are other reasons for holding this view. First, the epigraphic evidence, as has been shown before, seems to corroborate this view. Secondly, the size of the terracotta panels also leads us to the same conclusion. Their size is not uniform but various. So far as the age of the sculptures is concerned, they may be roughly classified

under three groups, the first belonging to the 6th century A. D., the second to the 7th century A. D. and the third to the 8th century A. D.

Among the sculptures we have some beautiful specimens representing Hindu, Buddhist and Jain pantheons. They are Brahmā, Śiva, Gaṇeśa, Yamunā, Balarāma, Indra, Agni, Yama, Bodhisattva, Padmapāṇi, Mañjuśrī, Jambhala and Tārā.

There are certain sculptures showing scenes from the *Rāmāyaṇa* and the *Mahābhārata*. It is well known that these two epics are the favourite subjects for representation in sculpture in India and the Far East.

There are some other sculptures representing episodes from the life of Kṛṣṇa. One sculpture represents two standing figures—one male and the other female. This sculpture probably represents Rādhā and Kṛṣṇa.

There is another group of interesting sculptures. Stories narrated in the *Pañchatantra* have been depicted on some of these plaques. In one such plaque is found a monkey sitting on a beam of wood and holding the wedge in its right hand. This at once reminds us of the story of *kilotpāṭi vānarah* narrated in the *Pañchatantra*.

There is an important point about the main temple. It has already been stated that it has a peculiar architectonic form which was not found in India before its discovery; but we have found a number of architectural specimens in the Far East which are most probably derived from this prototype at Pāhārpur. Only recently a very similar structure has been found at Lauriya Nandangarh in Champāran district in Bihar. It is interesting to note that this is an earlier specimen. A similar architectural object of a later date has been recently found at Comilla in south-east Bengal. From these facts we can conclude that the architectural type which first originated in Bihar went to the Far East passing through Bengal. The main temple at Pāhārpur is, therefore, one of many interesting examples showing the relationship between India and the Far East.

## Dusk and Dawn\*

GAURIPRASAD GHOSH—*Ex-student*

HERE dusk is closing in. Lord of light, in what land, on which shore now breaks thy dawn?

Here in the dark the *rajanigandhā* throbs unseen like the maiden-bride lingering at the door of her bed-chamber;.....where blooms now the golden *champā* of the morn?

\* A rendering into English prose of Tagore's *Sandhya O Probhat*.

Who wakes up and blows-out the candle lit at dusk and casts away the wreath of flowers woven at night?

One by one, here, the bolts are set up; there the casements are flung open. Here the boats lie anchored, the sailors merged in slumber; there the sails have caught the breeze.

They have set out from their inns, their faces turned to the east; morning light shines on their brows; their purses have not yet emptied For them the wistful yearning of dark eyes looks out in a steadfast gaze from the wayside windows. The pathway holds open before them the crimson note of welcome and says, "All is ready for you". Within their hearts a thousand trumpets burst forth in the rhythm of their blood.

Here in the grey light all have come across the farthest stretch of day-tide by the last ferry.

They spread their rags in the inn-yard; some are alone, the companions of some are tired; in the dark they cannot see what lies on the way before; only they are whispering of what was in the way behind; as they talk, their voices choke and they become speechless. Then, looking up from the yard, they find the stars have risen in the sky.

Lord of light, this dusk at thy left, that dawn at thy right,—do thou bring them together. Let the shadow of the one take the light of the other in its arms and enfold it in one tender caress; let the plaintive tune of the dying day bless the joyous morning notes, as it passes by.

3

## In Memoriam

MRS. LILA MAJUMDAR

IN every generation there are born men who walk upon their country's soil, breathe its air, give obedience to its laws, but owe to it no allegiance, because they are truly denizens of an unreal world.

Such a man was the late Praphulla Chandra Ghosh.

I first saw him twenty years ago in one of the Post-graduate lecture-rooms of the Calcutta University, a heavy and gross-looking man, carelessly dressed in a plain close coat and dhoti, greying hair, sparse and unbrushed, and always with books in his hands.

I thought him a quiet man, unobtrusive and unimpressive, till he opened his lips to speak. Then he became a rare personality, a man with the

ability to mould minds. In an instant I realized that he did not belong to my country or to my generation, for out of his ordinary-looking throat spoke the voice of an Elizabethan Englishman.

A strong personality is like a diamond, hard and brilliant and with many facets. So was his indeed, a mind with many facets, but each illumined with the same white light of his seventeenth century intelligence. His broad appreciation of life, his wide ethics, his vigorous understanding not only of dainty things but of more pungent stuffs as well—all this was truly Elizabethan. He read Shakespeare to us always in the original, no expurgated versions for him, no hateful lady-like squeamishness. How we admired his invigorating mind. How truly he understood literature.

This above all else we learnt from him, that there are no caste distinctions in literature, that the literary mind is impregnated with a bravery which avoids nothing and condemns nothing, that prudery is a shameful weakness. Strange thoughts for a son of Bengal, born and bred on Bengal earth!

Some men live in the annals of the world for ever, but others, whose greatest gift is the gift of their personality are apt to pass into oblivion and truly perish with mortal death. Such a man was Praphulla Chandra Ghosh, never to be fully appreciated save by those who came into personal contact with him, most of all by his pupils who received at his hands the best he had to give.

No pen, brush, chisel or musical score will retain a fraction of his genius. Though he was far out of the ordinary, his extraordinariness had to be seen to be understood. Shakespeare and Chaucer will live for ever, but the man who gave them to us, who made their dead voices sing in our foreign ears, will pass away as other great scholars have passed away, as the greatest actors of the world whose greatest gift to mankind was also the gift of their personality, have passed away, leaving behind nothing more substantial than a memory.

I do not know which captivated the mind more, his deep erudition or his histrionic powers. He proved beyond doubt how marvellous a thing is the human voice. No one can describe the wealth of pain, grief, despair, tenderness, hope, malice and madness which poured from his throat.

With our George V ideas of the fitness of things, we had always been in the habit of considering the scholar and the actor as men of two different worlds; the one with a suggestion of the cloisters, the other of the stage; the one verging on the ascetic, the other on the indulgent. Praphulla Chandra Ghosh came into our lives with all such classifications levelled down to an Elizabethan plane of indiscrimination. Our old ideas were all upset. The scholar and the actor became one and the same person. With him we pursued the meaning of a word through volumes of reference, and decided upon the particular shade of an obscure colour, specified by an obsolete

adjective. With him we wept for Hecuba, though what was Hecuba to us that we should weep for her!

He would read a whole drama word-intact, from start to finish all at one sitting, and we would listen in breathless silence, both deaf to the ringing of bells and the passage of time. "Read" is too weak a word. He would assume each character in turn, and burn with frenzy and drown with sorrow, rave with the king and clown with the knave. He would do more than assume each character, he would become that character. Before our very eyes he would turn into Desdemona who was so lovely fair that the sense ached at her. Costume and stage sets were unnecessary, beauty itself was unimportant. With our own eyes we saw our portly professor become Ophelia in her bewildered agony.

Scholarliness is slowly becoming a thing of the past. Now some men cherish only such things as add to the material comforts and give pleasure to the physical senses alone, and the rest spend their lives keeping body and soul together. Few love scholarship for its own sake and not as a means to an end. Praphulla Chandra was one of the last of the passing generation of gentlemen, who loved words and had thoughts which are of no practical use to anyone on earth, but which reconcile men to the tragedy of birth.

He held no court, formed no school, compiled no voluminous dictionary nor otherwise perpetuated his mind's wealth. To those who had the good fortune to know him he was an experience to be remembered. He practised no graces; he was not socially popular even among those who marvelled at his powers.

My knowledge of him was limited to my studentship. It was on rare occasions that I met him otherwise, and on such rare occasions never heard him make clever witty remarks or unforgettable gestures. But always in the lecture rooms, he was a man apart. I have always considered that the best way to estimate a man is to see him as he is by himself, and not where past history and circumstance can plead for him. I have always had the vaguest ideas about the personal life he must have led, the domestic environment in which he lived, the everyday things he must have liked or disliked. Such things satisfy the curiosity of the seeker, but are of no real importance, just as the fact that Shakespeare once poached rabbits does not add to or subtract one iota from the perfection of *Hamlet*.

In a sense a scholar's life is a tremendous waste, because when his knowledge assumes its highest perfection it is usually time for him to depart, and no volume on earth can perpetuate the immensity of his erudition. With the departure of our revered professor the world is so much the poorer.

After the passage of a decade no one will be able to gauge the depth of this loss, save those only who heard the beauty of his voice. His pro-



আবিত্তাৰ  
৩৩ মাৰ্চ, ১৯৪৩

তিরোভাৰ  
২৭শে মাৰ্চ, ১৯৪৮

## Prof. P. C. GHOSH

*Born 3 March, 1883; Student, Presidency College, 1898-1903; M.A. 1903; Griffith Prizeman 1905; P. R. Studentship 1907.*

*Temporary Lecturer, Presidency College 1904; Professor, Ripon College 1905-6; Temporary Professor, Presidency College 1906-7; Deputy Magistrate 1907-8; Professor, Presidency College 1908-1939; Emeritus Professor 1939. Lecturer, University of Calcutta 1912-38; Professor, University of Calcutta 1938; Fellow, University of Calcutta; Member of the Syndicate 1937.*

*Died 27 March, 1948.*

unciation of English words was wellnigh perfect. Whenever I heard him read I realized that reading was one of the highest arts and that good enunciation had a science of its own. The rounding off of his final consonants, the purity of his vowels, and the beautiful timing of his speech, all of which completed the cadence of his elocution, were a lesson in themselves.

Now more than ever rises the question of the worthwhileness of the English language, in relation to our students. Now more than ever we must realize that a beautiful thing is always a beautiful thing, that Knowledge and Art owe no subjection to any man-made political boundaries, that a scholar's allegiance is only to the Muses.

Such a man was the late Professor Praphulla Chandra Ghosh, a man of letters in the truest sense of the term, who over and over again had made me wonder which world was more true, the real or the unreal.

---

## Professor Praphulla Chandra Ghosh

DR. SRIKUMAR BANERJEE

It was just a year ago that Professor Praphulla Chandra Ghosh passed away to his eternal rest. The dim light that had settled upon his soul for the last few years of his life at last deepened into the impenetrable darkness of death. Indeed the closing years of Prof. Ghosh's life present a spectacle of an overwhelmingly tragic and pathetic interest. That a life so full of overflowing vitality, an intellect so keen and radiant, a temper testifying in such an abundant measure to the joy and zest of existence, a humour so rich and genial and occasionally so trenchant in its criticism and understanding of life should have suffered such a melancholy eclipse, such a sudden and irremediable overclouding is one of those dark, inscrutable paradoxes through which we seek in vain to discover the light of reason. The appalling change might very well fall, on its own lower, domestic plane, into the pattern of a Shakespearean tragedy. It appears almost like a mocking irony of fate that the man who was perhaps the keenest interpreter and expounder in the East of the dark, tortuous workings of the Shakespearean mind in its conception of the abysmal whirl of deranged faculties should himself be caught up within the circle of flame and singe his soul beyond cure. Yet such is life, and in a moment without any previous warning, the lights in our soul are blotted out and we are left to wander in the blinding mists and fogs flowing in from the contiguous realm of chaos and spiritual anarchy.

Let us draw the curtain over what is so poignantly sad to contemplate and turn our eyes to the brighter phase, the luminous activity of Pro Ghosh's career that made him the radiant source of light and heat ; our drab colourless educational system of today. His was a vivid colourful personality which the dull, routine-bound life of the teaching profession as it has come to develop in our country could not dim or obscure. With him teaching was not at all a profession, but an inspired and inspiring vocation of life. He was the last of that glorious fraternity—now alas extinct with us—, who found an immense, unquenchable ardour in the imparting of instruction, a rare felicity and satisfaction of mind in a contact with their pupils. For Praphulla Chandra the atmosphere of the class-room, usually so chill and depressing, was a-glow with the spirit of excitement and exaltation. His mind glowed and expanded under its stimulus and it gave out its very best, the choicest flavour of its taste of life and literature in his class lectures. He was not the type of teacher who could settle down in the solitude of his study and confide his best and most original ideas to the custody of pen and paper. The immediate contact with his pupils, the spell of the spoken word, the looks of expectancy that were focussed on his face—these were wanted to touch the vital chords in his mind and release the springs of creative inspiration. There are teachers who devote the best part of their mind and equipment to research-work; their pupils have the benefit of only the dregs of their mind and drink of the flavourless residue of the cup. That was not the ideal of Praphulla Chandra: he would take it to be a defrauding of his pupils, an attempt to feed them on lean and watery diet. He would withhold nothing from them: all the rich researches of his mind were thrown open to them. Every single lecture provided a feast, a perfection of epicureanism, nay a surfeit which only the most gifted among the students could taste with relish and digest with ease. Many a researcher pampers himself at the cost of his students; the glory that wreathes his head is perhaps appropriated out of the warmth and glow of the class-room, and is a diversion of energy that might have been better applied to improve the quality of teaching. Praphulla Chandra denied himself the glory of a researcher, so that his pupils might not be stinted of their nourishment. Many a gem of original thought, many embryonic suggestions that would have grown into full-fledged research-work, stray sparks that required but the breath of persistence to kindle into a steady flame must have found at once their cradle and their bier in the spoken words, haunting perhaps the memory of some of his pupils today but irrecoverably lost to the wider world of scholarship for want of timely record and preservation!

## II

Never have I seen a teacher going about his job with a more inexhaustible fund of idealism and gusto than Professor Praphulla Chandra.

The bell inviting him to the class-room touched a deeper chord in his nature than what is associated with the mere sense of duty: it awakened the artist, the intellectual epicure that lay deep-rooted in his constitution. Never was there a more marked transformation than what appeared in his demeanour and bearing when the call of duty came to him. I have seen him talking for hours together with his usual animated vivacity in the Professors' Common Room or lounging half-dozing in his easy chair. As soon as the bell rang, he woke up with a start, and appeared altogether a new man. The creases in his face had straightened out, and the face itself wore a new sensitiveness of expression, a keen intentness of purpose: the eyes beamed with a rapt beatitude, a glitter of excitement and expectancy. He marched to the class-room, "with sudden brightness attired". Once in the class-room Praphulla Chandra forgot himself and the sense of time. His exuberance of enthusiasm overflowed the rigid limitations of the time-table and made deep inroads upon the period of his successor. His self-forgetfulness may well have reached the point of an actual illusion. The drab realities of the class-room were transformed in his imagination into the wonder-land of the Shakespearean drama which he trod as naturally as if he were an actor rather than a mere expounder. He had very often to be reminded that he had transgressed his limit and then the spell broke with a snap, and out he stepped from the magic circle with the brooding, bemused face of one who had been wandering in strange lands. With the average, even the able teacher, the inexorable tyranny of routine is apt to dull the edge of interest and subdue the native elasticity of the mind. Praphulla Chandra conquered this all-devouring dragon of routine. For him the six working days of the week did not provide a sufficiently expansive time-space. He requisitioned the Sundays also, the universal days of rest, into his service. His Sunday lectures, which were as widely attended as an ordinary working-day lecture, continued for four hours at a stretch, during which neither his own spirit nor the receptivity and interest of his pupils flagged for a moment. It was a wonderful achievement unparalleled in the history of teaching. Never did a teacher make such an inordinate demand on his pupils and never was the demand met with a more ungrudging response. During this period the whole of a drama was read from beginning to end, and the listeners saw the entire action unfolding itself before their eyes, the interest rising from scene to scene till it gripped their mind with an overwhelming culmination of effect. Thus to the three Aristotelian unities of the drama he added the fourth unity of an unbroken dramatic exposition in the class-room. The present scholastic method that cuts up a drama into small fragments in lectures resumed after fairly long intervals is hardly suited for conveying that unity of impression which it is the task of the dramatist to create and that of the expounder to recapture. Praphulla Chandra, with his inborn dramatic sense, could never bring himself to

acquiesce in this formal arrangement that was like a porous vessel through which the dramatic essence tended to escape. He took himself as seriously as the dramatist and attempted to convey the dramatic effect, entire and unimpaired, in a single sitting. Who can say whether this over-strain continued from week to week had originated the germs of the malady that darkened the closing chapter of his life!

### III

As a student of literature, Praphulla Chandra had his own unique and characteristic preferences and exclusions. His temperament strongly reacted to what he read and added an individual flavour to the subjects of his study. He had a special liking for that kind of literature which is soaked in the sap of life. He tasted with a rare unction and relish even those slight, usually neglected morsels on which the richness of life had left its stamp. It was this predominant interest in the raciness of life as reflected in literature that made him a connoisseur par excellence of the drama, particularly the Shakespearean drama. The comedies of Shakespeare evoked the humorist in him and roused him to a mood of transcendent appreciation. The humour of a Falstaff appealed with double sway through the added vivacity that Praphulla Chandra's own humorous outlook on life lent to it. The Elizabethan dramatists, as a race, found in him a kindred soul. In non-dramatic literature, Chaucer was his favourite and generations of students have been initiated into his sly and delicate humour through Praphulla Chandra's deft handling of a trait encrusted with the rust of antiquity. His breath blew away the rust and the metal hidden beneath shone forth. His mind found a congenial pasturage in the seventeenth century humorists, whose quaint rambling thoughts and antique turns of phrase so exactly fitted in with his own temperament. He revelled in Lamb, as was naturally to be expected, hunting out with true scholarly relish his most obscure allusions and tasting with unction the reminiscent flavour of his style. The flatness and vulgarity of much of modern literature repelled his fastidious taste, and the bounds of his sympathy in respect to the moderns were limited to Carlyle and Stevenson.

The one blind spot in his sensitive appreciation of literature and catholicity of taste was his rather neutral attitude to Romantic poetry. Whatever was crabbed, bizarre, twisted and oblique in thought and expression, sharp and pungent to the palate or breathing of a broad, unsophisticated humanism he enjoyed with a hearty smack, an almost epicurean relish. Literature seasoned with the salt of humour and commonsense had a special appeal to him. But strangely enough the rapt felicities, the imaginative fervours and emotional riot of romantic poetry left him chill and rather sceptical. A too rich accumulation of beauty repelled him as an over-spiced dish. Perhaps he had inherited both his strong and weak points, his unrivalled love of

Elizabethan drama and his insensitiveness to Romanticism from his great teacher, the late Mr. H. M. Percival, who revelled in the entire range of English literature only to fight shy of Shelley. Perhaps both in the master and the pupil a passion for exactness of sense, a meticulous precision in interpretation found itself occasionally baffled in the vague mysticism of Shelley's poetry, which demands more an intuitive sympathy than a rigorous expounding and analytical faculty for its proper appreciation. Another reason for Praphulla Chandra's lack of enthusiasm was the delicate exclusiveness of his taste. A temple visited by throngs of undiscerning pilgrims, gods obscured by the incense of extravagant adoration, an attitude of mind that tended to soften into sloppy sentimentalism, a choral psalm-singing in which the individual accents were drowned in the general hub-bub—all this militated against the native refinement and integrity of his mind. Romantic poetry, like the triumphal chariot of Bacchus described in Keats' *Endymion*, has been followed by a tumultuous throng of worshippers and Praphulla Chandra proudly stood away from this jostling, beauty-intoxicated crowd. He would build for himself a chapel for private worship high on the inaccessible peaks of literature and there commune with his gods in a select, choice company. Like Shakespeare, the special god of his worship, he had a rooted distrust of the crude, coarse ways of democracy and shunned a mob, even when entrenched amidst academic and aristocratic circles.

Another rare accomplishment of Prof. Ghosh that deserves honourable mention is his proficiency as a linguist. He had a working knowledge of several European languages, both ancient and modern, and utilised his knowledge in the teaching of English literature. The wide range of his interests and linguistic equipment imparted a special charm and insight to his teaching of the translations of Greek and Latin classics and of such English authors as had a predominantly classical bias. Praphulla Chandra's first love had been Philology ; and from this vantage-ground of an adequate philological mastery he surveyed the field of English literature with an intimate understanding of its verbal niceties and an appreciation of its international affiliations to which few among his fellow-teachers had any access. Now that he is gone from our midst, there is no one else who can follow his path, and the wider vistas that he had opened up are in danger of being closed again and the study of literature tends to relapse into its rut of a narrow one-sidedness.

#### IV

Such was Praphulla Chandra, as a scholar and a teacher. As a man he had equally uncontested claims to greatness. Behind a rather gruff exterior he carried a heart overflowing with love and tenderness. A great bereavement sustained early in life in the death of his only son had created in him a mood of philosophical detachment to life and had released the flow of love in his heart from the narrow limitations of family demands. Never have I

seen an appeal to his kindly feelings go without a response. Open-handed, almost indiscriminate in his charities, he offered his bounty to everyone who sought his help. The number of poor students that he housed and fed and nourished with more than paternal affection in his long career as a teacher forms an immortal monument to his high-souled liberality. The present writer owes to him a debt he can never repay, having been indebted for his first admission into the staff of Presidency College to his kindly initiative. Many of his friends and ex-pupils treasure in their heart a grateful remembrance of services rendered by and benefits received from him. Above all, there was such a sweet grace in the way in which he conferred his benefits, such a readiness and spontaneity of will that the giver figured more largely in the mind than the gift itself. His reverence for his father, the bated breath with which he waited on his least wishes, the profound humility of his bearing when talking with him furnish a model in these days of lax family ties and discipline. Taken in all his aspects, in his great merits and slight failings, Praphulla Chandra impress one as a unique and unforgettable personality, scarred indeed and roughly indented by the blows of Fate but rising superior in his innate dignity to all force of external circumstances.

Praphulla Chandra was in sober verity and not merely in a rhetorical way of speaking the last of the giants. We, men of a lesser build, who have been left behind to work in the field which he strode like a colossus must bow our head in profound homage in an awe-struck recognition of his greatness.]

## Address

[ In 1939, Professor P. C. Ghosh retired after an unbroken period of service extending over thirty-one years and was appointed Emeritus Professor. Presidency College has had many great teachers but few so great as he. His many students in all parts of India expressed a desire to commemorate the occasion of his retirement in a befitting manner. With this end in view a Farewell Committee was formed which raised subscriptions and drew up a programme. Out of the funds collected a bust of Professor P. C. Ghosh was made and placed on the second floor of the main building. The principal subscribers were three princes of the Nepal royal family and Sri Bimal Chandra Sinha and Sri Jagadish Chandra Sinha.

A farewell meeting was held at the Physics Theatre on the 9th December, 1939. It was one of the most memorable meetings ever held in the College. The Physics Theatre was packed to suffocation; and yet there were many who for want of accommodation had to hang about in the corridors. The audience

was representative of all shades of public life in Calcutta and were drawn from three generations of pupils. Principal B. M. Sen presided over the meeting. The following address printed on silk and enclosed in a silver casket was presented to Professor Ghosh, and speeches were made by Sir Jadu Nath Sarkar, Professor Ghosh's teacher, Mr. J. M. Bottomley (then D. P. I.) and Professor H. K. Banerji on behalf of his colleagues, and by Sir Mohammed Azizul Huq (then Vice-Chancellor, Calcutta University), Dr. Syama Prasad Mookerjee, Sri Charu Chandra Biswas (then Judge, High Court), Janab Humayun Kabir and Professor Hiren Mukherji on behalf of his pupils. After Professor Ghosh's reply, the meeting dispersed late in the evening.]

To

PRAPHULLA CHANDRA GHOSH,

*Emeritus Professor,*

Presidency College.

SIR,

Partings are painful. But the present occasion is not only painful but overwhelming. For in your case, Sir, we feel that a Power is passing from Presidency College.

For more than thirty years you have been at this College: one of the greatest teachers it has had in its annals. For these thirty long years you have done and been so much for this College that you have seemed to epitomise in your person all its glory and greatness. People no longer think of you as an individual member of the staff, you have become an institution.

To all associated with this College the thought of the blank after you must be overwhelming. How can it be filled? It needs an effort to think of Presidency College without Praphulla Chandra Ghosh.

Your lectures have been an experience in the lives of generations of students. In their combination of scholarship and inspiringness they have been unique. Your pupils have often wondered which to admire most—your lovely English, or your marvellous readings, or that rare insight that brought life even into a comma of Shakespeare's, or that multifarious learning that roamed at ease over literatures, and languages, and histories, classical and modern. Your profession was also the passion of your life; you threw your whole being into your work making it its own reward. And your enthusiasm infected your pupils. They shared your absorption in your work, and rich is their memory of classes where the hours flitted by while teacher and students sat equally immersed in the subject before them.

Your very personality was an asset for the College. There was strength for an institution in a presence that commanded spontaneous respect. A man of fearless independence of character, you ever held your head high. But those who knew you only as a towering figure at your post knew you only in part. It was finer still to know you outside your work and discover your warm human soul, so genial and so generous.

The charity of your soul will be, to your pupils, a most precious memory. In their need they have found you the kindest of helpers, and hundreds will ever remember with gratitude the parental interest with which you have guided their studies or helped them to a career.

As you go into retirement, our best wishes accompany you for your health and long life and prosperity. But this College, Sir, cannot really spare you. It has comfort in the knowledge that it has still got you as Emeritus Professor, on whose leisure it may yet dare to make demands.

Presidency College,  
CALCUTTA  
*9th December, 1939.*

We remain,  
SIR,  
Your affectionate pupils.

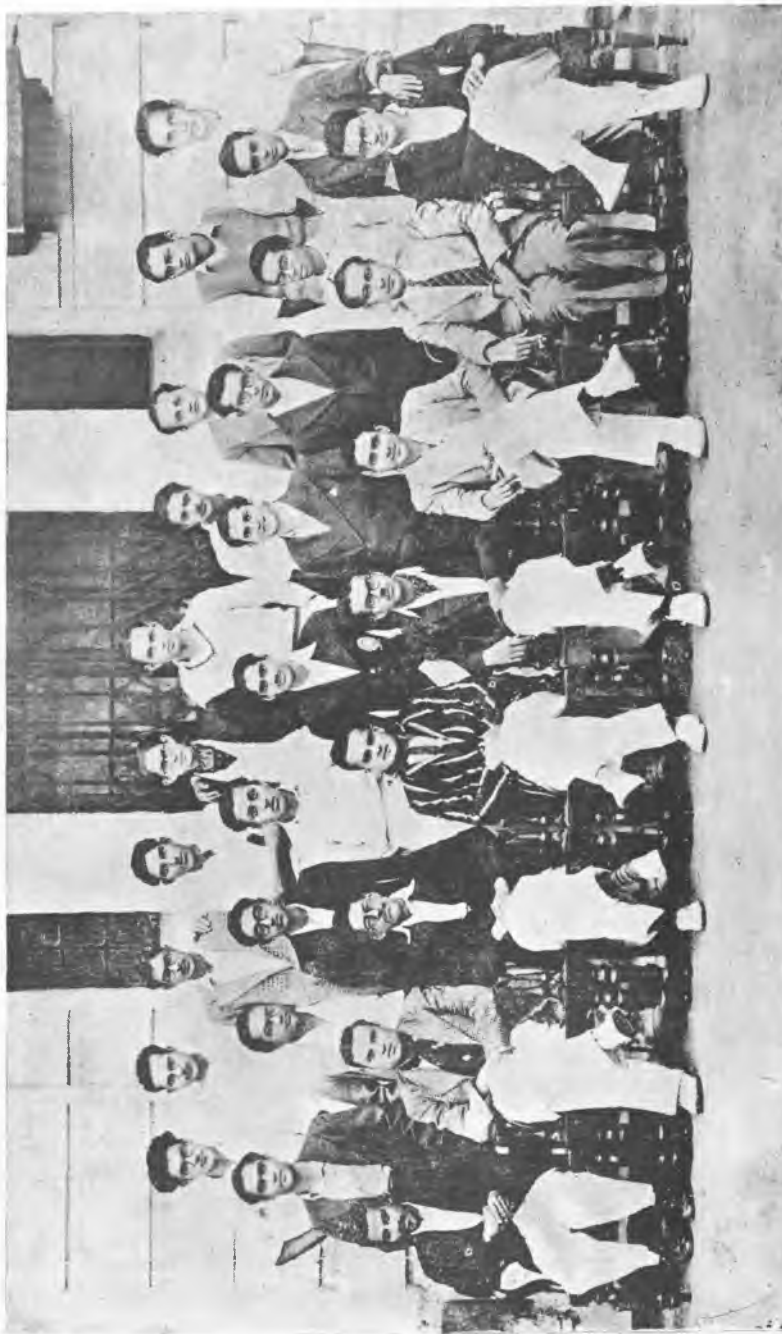
Professor P. C. Ghosh died on the 27th March, 1948. The bier was followed by a large number of his pupils and wreaths were placed by Principal Mahalanobis on behalf of the College. A memorial meeting was held on the 30th March, 1948 in the Physics Theatre. Speeches were delivered by Dr. J. C. Sinha, Professor Somnath Maitra and Principal P. C. Mahalanobis. Resolutions were passed expressing the sense of grief and loss felt by members of the College, and a message of condolence was sent to the bereaved family.

College Union Council, 1947-48



Sitting (L to R): Ashis Kumar Chakravarty (Gen. Secy.); Prof. Janardan Chakravarty (President, Social Service Section); Principal Jyotirmoy Ghosh (President, *ex-officio*); Prof. Sushobhan Chandra Sarkar (Dean); Prof. Nirmal Sen (President, Drama Section); Dilip Bhowal (Vice-President); Prof. Nirmal Mitra (Secy., Jr. Common Room); Anil Saha (Secy., Debate Section); Sukomal Das Gupta (Secy., Literary Section).

Standing (L to R): Nirmal Mitra (Secy., Jr. Common Room); Anil Saha (Secy., Debate Section); Sukomal Das Gupta (Secy., Literary Section).



Festival Cricket Match, 1948  
Between  
*Past and Present Students*

## Book Reviews

PLAN FOR EDUCATION. By F. G. Pearce. Oxford University Press.  
Price Rs. 3/-.

This book which purports to be a descriptive and critical commentary of the Report of the Central Advisory Board of Education on Post-War Educational Development in India, otherwise known as the Sargent Plan, might perhaps have been more aptly described as 'SARGENT PLAN MADE EASY'. To call it a critical commentary is a misnomer, for the book consists almost entirely of a description and elaboration of the main features of the Plan. The little commentary that one finds towards the end of the book is concerned with replying to some criticisms made in the dissenting notes of a few members of the Board or published in some educational journals by critics whom the author has chosen to keep anonymous. The author has set himself the limited task of explaining the main features and implications of the Sargent Plan to the lay reader and has done it with admirable lucidity in about two-thirds of the length of the original Report. He has not taxed the reader with long tables of figures which interest only the experts, but has more than made up for this omission by enlisting the help of Mr. C. H. G. Moorhouse whose brush adds a touch of vividness to our knowledge, which figures in cold print could hardly have achieved. One of the great merits of the Sargent Report is the lucidity of its presentation (which, by the way, is rather remarkable in what is obviously a co-operative production), but it is to the credit of Mr. Pearce that he has achieved even greater clarity by concentrating upon the main idea and avoiding long arguments and figures which lead up to that idea.

This is not the place to enter into a long discussion of the Sargent Plan which more competent hands have done before now. The Plan does not pretend to make any profound contribution to educational theory or practice. "The object of the Board" as Dr. Sargent himself said elsewhere, "was a strictly practical one, *viz.*, to indicate in broad outline the minimum educational requirements of this country, to show how long it would take to satisfy them, and roughly what it would cost". It avowedly makes use of the labours of several committees set up by the C. A. B. from 1935 onwards and working intermittently for several years. Nevertheless, the Sargent Plan is a great landmark because it is the first comprehensive attempt to envisage education in all its aspects on a country-wide basis with a view to implement a programme intended to educate the entire people for citizenship as well as for their functions in the social economy for which their natural abilities would best fit them. It is the first time that official approval was given to 'Basic Education' centred round creative or productive activity, which experience of all countries has shown to be a better method of imparting education than a training of the intellect or memory through books. It gives the weight of its authority to the obvious but forgotten truth that the quality of teaching cannot improve unless teachers are adequately paid. It emphasises the obligation of the State to make primary education (6-14) free and compulsory, draws up a blue-print for training teachers in order that the basic primary schools may be staffed with properly qualified teachers within the shortest possible time, and suggests a way out of the enormous wastage involved in following the one-way track in education: from primary and middle schools to the high schools, from high schools to the University and from the University to—unemployment. All this is well known and would hardly bear repetition. I would merely draw attention to one particular recommendation of the Sargent Plan which is the only point on which the author disagrees. Although the Sargent Plan suggests a

break at eleven in order that specially intelligent boys (about 20%) may be transferred to Academic or Technical high schools, it is very definite in its insistence on keeping the remaining 80% in senior basic schools till the full 8-year course is completed. According to it, "education which lasts only for five years and ends about the age of 11 cannot be regarded as an adequate preparation either for life or for livelihood". In the view of the author, the fact that the peasant may require the services of his child to balance his budget is a strong argument and he is prepared to compromise with a 5-year course till the peasant is convinced from his own experience that he can improve his economic position without depriving his child of education. The answer to this argument will be found at pages 3 and 8 of the Sargent Report. But it cannot be denied that the Sargent Plan has, by dividing primary education into junior basic and senior basic, lent itself to this kind of mutilation of the purposes of the framers of the Plan. The present reviewer recalls the conversation he had with Dr. Zakir Hossain on this point when he came down to Calcutta towards the beginning of last year. Although Dr. Zakir Hossain had himself agreed at first to a division of basic education into two stages, his apprehension was that the break at 11 might be a terminus instead of being merely a junction where students of varying capacities would be switched off into different directions. The comment of even an ardent supporter of the Sargent Plan like Mr. Pearce shows that Dr. Zakir Hossain's instinct was right.

The book can be recommended to all who want to grasp the fundamental principles of the Sargent Plan. There are a few typographical errors which should be corrected in the next edition. The word 'proportion' at page 16 (col. 1, line 16) is obviously a misprint for 'proposition'. Again figure 8 at page 40 (col. 1, line 5) should obviously be 6. The price of the book is somewhat high when it is remembered that one can purchase the Sargent Report for As. -/12/- only.

SAIBALKUMAR GUPTA.

GERARD MANLEY HOPKINS: THE MAN AND THE POET. By K. R. Srinivasa Iyengar. Oxford University Press, 1948, Rs. 12-8.

A competent book. The author, Dr. K. R. Srinivasa Iyengar, now Professor of English in the Andhra University, Waltair, has already made his mark in the field of 'Indo-Anglian' literature by his *Lynton Strachey, On Beauty* and other writings. The book under review is his most considerable work so far. For those who know their Hopkins, there is not much here that is outstandingly new, though they will of course appreciate the many good things said about Hopkins in course of the book and will possibly be interested in the references to the philosophies of St. Bonaventure and Duns Scotus in chapters iii & x (wishing, however, at the same time, that they were not so second-hand as they are). For those who have yet to know their Hopkins, the book would be a very helpful guide indeed, at once handy and adequate, to the life and work of the poet in all their phases and aspects and provide welcome assistance in the understanding of his difficult poetry. The book consists of eighteen chapters, of which fourteen study the life and poetry of Hopkins alongside and in relation to each other. The poems, particularly, are studied in detail and an honest, and one should add, successful attempt is made to tackle their difficulties and extract their significance and beauty; in each case, analysis and criticism are illustrated with plenty of quotations. We are, however,

not quite convinced by the interpretation the author suggests of that much-discussed line in *The Windhover*: 'My heart in hiding stirred for a bird'. But Gerard Hopkins was not a poet merely; the publication of his correspondence by Professor Abbott in 1935-38 showed him to have been a prose-writer of outstanding merit. In the many extracts he has provided from Hopkins's letters and in a couple of chapters on Hopkins's correspondents Dr. Iyengar well brings out the interest and importance of the poet's prose. He shows goods sense in dissenting from Herbert Read's rash verdict that Robert Bridges was not worthy of Hopkins's friendship. The weakest part of the book is the last chapter, which, despite a fine concluding remark, is markedly perfunctory in its treatment of Hopkins's criticisms and of his influence on contemporary English poets.

No study of Hopkins's work can be complete without a reference to his metrical and linguistic experiments. Much of the arresting quality of his poetry is due to its form alone; the content by itself, in abstraction from the form, not being without its analogues in earlier literature, would hardly suffice to give it half its importance in the history of modern English poetry. Dr. Iyengar devotes two chapters to this aspect of Hopkins's achievement; both are marked by the same competence as the rest of the work. He does not quite succeed, however, in convincing the reader, as he should have done, of the organic necessity of Hopkins's metrical innovations; and, unconsciously perhaps, he does grave wrong to Hopkins by remarking that 'Sprung Rhythm constitutes no more than the mechanics of his most characteristic poetry'. You almost suggest that a poem is false to itself when you say that its form is no more than its mechanics. There are other lapses. The phrase 'linked sweetness long drawn out', which the author applies to *Reyn's Manual*, is an unfortunate quotation to apply to Hopkins's poetry; it might suggest altogether wrong affiliations. Certain verses of Hopkins have been scanned by Dr. Iyengar, not always however with a happy effect. The way he divides the feet often interferes with natural breath-groups. That could hardly have been Hopkins's intention. A simple recognition of counterpointing, recognised and emphasised by Hopkins himself, would avoid all that; as it is, Dr. Iyengar is much too anxious to secure an invariably falling rhythm by making every foot begin with a stress. All that Hopkins did for the liberation of English verse-rhythms is practically undone if fetish is made of a particular rhythmic pattern so much that it cuts across natural breath-groups. Alliteration, one of the bases of Hopkins's rhythms, is described by Dr. Iyengar as one of the restraining elements in poetry, along with metre and rhyme. There is much to be said, no doubt, for a concept of poetry as a 'fine mitigated fury', but it is doubtful whether alliteration, such as Hopkins's, is exactly a mitigating element. There is a rhythmic spontaneity about Hopkins's alliterations which hardly suggests the kind of conscious attempt implied by Dr. Iyengar's remarks. Charles Williams was perhaps nearer the mark when he wrote in connexion with Hopkins's word-combinations: 'Each is thought and spoken all at once; and this is largely (as it seems) the cause and (as it is) the effect of their alliteration'. Dr. Iyengar occasionally censures Hopkins for some of his experiments, e.g., his practice of starting a new line with the latter part of a broken word, the earlier part ending the previous line. Awkward at first sight, no doubt; but how it integrates verse with verse by drawing out the rhythmic movement of one line into the next! Nor is a rhyme like 'I am, and: diamond' such an 'aberration', perhaps, as Dr. Iyengar considers it to be; is there nothing to be said for its sheer unexpectedness, its dissonant assonance? At any rate, in the very fine poem where it occurs, it is far from being felt as an 'aberration':

' In a flash, at a trumpet crash,  
 I am all at once what Christ is, since he was what I am, and  
 This Jack, joke, poor potsherd, patch, matchwood, immortal diamond,  
 Is immortal diamond. '

The historical sanctions of Hopkins's prosody are far too important to pass over. There is the classical ancestry, for one thing (and Hopkins, by the way, was an excellent Greek scholar); equally, there is the native ancestry—the significant fact that Hopkins's stress-prosody was in a way a revival, after centuries, of the traditions of *Beowulf* and *Piers Plowman*. Dr. Iyengar, unfortunately, shows nothing like sureness in dealing with the subject. For the former, he contents himself with a vague reference to 'Latin and Greek lyrics'; for the latter, he relies in the main on a quotation from Herbert Read. Incidentally, Hopkins's indebtedness to Old English poetry does not seem to have been limited to stress-prosody and alliteration. Other features of Old English poetry—abundance of compound words, parallelisms, accumulation of epithets—repeat themselves in Hopkins's verse (compare, for the last two items, the first stanza of *The Wreck of the Deutschland* or the opening verse of *The Leaden Echo and the Golden Echo* or the last but one line of the extract quoted above, to name only a few examples; compound words are too familiar a feature of Hopkins's poetry to need illustration). Dr. Iyengar's treatment of Hopkins's diction is more satisfactory; and as a sample of his many good remarks about Hopkins, to which reference has been made above, the following may be quoted: 'Many of Hopkins's extraordinary combinations of words are flashes into the realm of meaning, iridescent thoughts, illuminations; music and meaning are jerked at us at once—like thunder and lightning, and the tension of agreement in disagreement makes them assault us with a disturbing potency'.

Dr. Iyengar writes well, and one must have a good word for the phrasing of many of his critical judgments. We have, however, come across a few puzzling statements (apart from misprints and instances of carelessness), e.g., the one on p. 102: 'his letters, his note-books, not to mention his poems, tantalize us by their capacity to reveal every contour of their author's personality' (if they can reveal *every* contour, how can they tantalize?). Or, take this statement on p. 168: 'the whole theme is galvanized into a stream of sound that keeps one's faculties fully engaged', or this other on p. 142: 'the heart-rending S. O. S. for the spiritual rain that should stir the Waste Land into fresh and fulsome (*sic*) life'. There would be no objection to sprung metaphors, any more than to Hopkins's sprung rhythms, provided that, in springing on each other, they did not break each other's back.

Dr. Iyengar's book would be better with an Index and fewer quotations from other critics. There is a useful select bibliography, which however omits one or two recent items like the works of W. H. Gardner and Dr. W. A. M. Peters. The Rev. Jerome D'Souza, s.j., Principal, Loyola College, Madras, and an old teacher of Dr. Iyengar's, contributes a well-written Foreword, a little too inconsistent, however, on the fact that Hopkins was a Jesuit priest.

The book is well printed on bad paper. The price is excessive for a demy-octavo monograph of xvi+194 pages

T. N. S.

TEACHING—*A Quarterly Technical Journal for Teachers*, Vol. xx, No. 4  
 June, 1948, Oxford University Press.

*Teaching*, a quarterly journal for teachers, contains in its issue for June, 1948, a number of thoughtful articles on a most controversial subject, viz., the place

of English in free India's educational system. Sir Hari Singh Gour maintains that English must be India's *lingua franca*. At one time, he says, Hindusthani was suggested as such a language, but it was soon found that it was no language at all, but a blend of Hindi and Urdu. The Osmania University of Hyderabad imparted instruction in Urdu and set up a Translation Committee which had to coin 64,000 new words from Persian and Arabic. Hindi, he adds, is, in vocabulary, an even poorer language than Urdu and he draws the swift conclusion that neither Hindi, nor Urdu, nor indeed the "richer" languages of Tamil, Telegu, Bengali, Marathi or Oriya will "ever" be able to compete with the English language which has taken "deep root" in India.

Dr. W. M. Ryburn of Christian High School, Kharar, is equally emphatic in his opinion that English cannot be the *lingua franca*. . . . English will no longer be compulsory in schools . . . it will be in the same position as that occupied by French or German in English Schools.

Commonsense would, no doubt, support Dr. Ryburn's opinion, but the question bristles with peculiar difficulties in the case of India. As the Editor wisely remarks, all are agreed that the mother-tongue must be restored to its rightful place, . . . . but will this mean regional language universities? How will regional isolationism fit in with the declared policy of the Government for the unity of India? Is not language one of the strongest bonds that can unite a population so heterogenous as this country possesses?

Dr. S. C. Sen Gupta of our College says that English must, no doubt, surrender its primacy, but it must stay as a compulsory minor subject. If, in the future, any of our regional languages makes adequate progress, it will automatically be the most widely used language in India, as French was in Europe until recently.

We are in substantial agreement with Dr. Sen Gupta's opinion and many of our readers must have noticed that Pandit Nehru too, in a recent address, said that the national language must grow, it cannot be imposed by legislation. Our only objection is to the word "if". We do not like to exclaim,

"O Time, thou must entangle this, not I,  
It is too hard a knot for me to untie."

It is clear, however, that English must continue to play an important role in our universities for a decade or more, and, that in the meanwhile, we must choose one Indian language as the medium of university instruction and *plan for* and perfect that language.

DILIPKUMAR SEN.

**THE GREAT SENTINEL—A STUDY OF RABINDRANATH TAGORE.** By Dr. S. C. Sen Gupta. A. Mukherjee & Co., Calcutta, 1948. Price Rs. 6. Pp. 243.

In the space of 238 pages Dr. Sen Gupta has given us a study of Rabindranath Tagore, not so much for the Bengali reader as for the non-Bengali, though the Bengali reader is not altogether left out. Of the twelve chapters which form the book, the first two dwell on the salient points of the events in the poet's life, two on his philosophy of life and its expression through analogies and apologues drawn from nature and from Indian myths and legends and ancient tales, three on his poems, two on his dramas, two on fiction, and then the author concludes.

The author has been a well-known writer both in English and Bengali, and both on English and Bengali literary men, and he has been noted for discrimination

and lucidity of his style and expression—a reputation which he sustains. Even for him it has been no ordinary task to write on Rabindranath and to present him within the compass of a volume like this. But the author's treatment and his manner of writing carries the reader to the journey's end, and without a jolt, whatever may be the reader's disagreements in matters of opinion. The songs of love and of life in particular have been treated with a remarkable clarity of expression.

A few of the disagreements may be stated here. Was Sati's giving up of her life on hearing her husband, the Lord Shiva, abused by her father an act of 'suicide'? (Page 64) Literally so, it may be, but the association is entirely different. Again, too much attention, one feels, is given to criticisms by Professors Rolló and Thompson, evidently to disabuse the non-Bengali readers of Tagore's works of the impressions they may have formed from their study under the guidance of these critics. The author's difficulty (on p. 211) in finding a suitable explanation for too much pre-occupation with marriage rituals in *Gorā*, is easily removable—the form of marriage and the particular ceremony to be observed in that connection had its importance in *Gorā*, because it amounted to a problem for the community in those days, and there Rabindranath responded to his environment.

The limitation of range, set forth in the preface, bars out all discourse on Rabindranath's prose style, except prose satire (on p. 203), and his essays, and his *Chokher-Bāli* and *Shesher Kavita* have not been included for treatment, presumably for want of their English translations. But even selective criticism may not afford to go in for such important omissions—even for the non-Bengali reader. Rabindranath's essays are too much a portion of his literary work to be so left out. One misses even a casual reference to them. If his songs were a contribution to the Swadeshi Movement in the first decade of this century, so were his essays, and one misses all reference to them. One misses also on or about p. 25 Mahatma Gandhi's standpoint *vis-a-vis* Rabindranath's, specially when the author has taken his title (cue?) from Gandhiji's caption of his rejoinder to Rabindranath's protest, "The Great Sentinel". If Rabindranath's objection in those days to Gandhian standpoint deserved a mention in some detail, Gandhiji's reply, stated in the context, would have made the content fuller. Objection has been made as to why a casual controversy should stamp itself on the personality of the poet. One would like to add (p. 39) that the Convocation address to the University of Calcutta in 1937—by the first non-official—was also the first to be delivered in Bengali, in consonance with his character, and that his momentous speech on his last birth day, declaring his disillusionment about the character of Englishmen in his own time, was too important an item of his life to be left out (p. 40).

The printing and general get-up have been quite good, but apart from 'Druba' and 'Kemankari', the continued use of 'Satish' for 'Sachish' becomes a source of irritation.

Dr. Sen Gupta's assessment of the poet as "one of the greatest poets of all times and one of the most significant figures in the modern world" is sure of universal acceptance, he is more specific when he says "While science was proceeding to the splitting of the atom, he held forth the ideal of wholeness and completeness and preached the truth and value of undivided human personality, of the unity of Man, Nature and God. To men of all countries and for men of all ages, he has sung, as no other poet has done, of the joy of life and of the wonder and beauty of the world, of humanity in God and of divinity in man."

## Miscellaneous

### OUR CONTRIBUTORS

Dr. Srikumar Banerjee, alumnus, 1910-12 (*English*)

Sri Saibalkumar Gupta, alumnus, 1918-23 (*English*)

Mrs. Lila Majumdar (*English*)

Sri Dilipkumar Ray, alumnus, 1913-18 (*Bengali*)

Sir Jadunath Sarkar, alumnus, 1889-92 (*English*)

Sri Priyaranjan Sen, alumnus, 1917-19 (*Bengali and English*).

We thank them warmly for their kind co-operation in our endeavour.

### ACKNOWLEDGMENT

Mr. R. C. Ghosh, Barr-at-Law has offered 3½ p. c. Government Securities of the face value of Rs. 1,500 for the creation of a trust fund in memory of his father, the late Sir Charu Chandra Ghosh, a distinguished alumnus of the College, for the annual award of a book prize of Rs. 50 to the best English Honours student of the Presidency College. The offer has been thankfully accepted.

We extend our thanks to Sri Prahlad Chandra Pramanik of The Orient Book Company for his permission to use the blocks appearing on the frontispiece of this issue.

### OUR CONTEMPORARIES

We acknowledge with thanks the receipt of the following periodicals since January, 1948:—

1. Journal of the College of Engineering and Technology, Jadavpur.
2. St. Xavier's College Magazine, Calcutta.
4. Indraprastha College Magazine, Delhi.
4. Serampore College Students' Chronicle.
5. The Kidderpore Academy Patrika.

---

### ROLL OF HONOUR

~~DASGUPTA~~, SARADINDU: Flight-Lieutenant, R. I. A. F.—Killed in action in Kashmir, 22 March, 1948. (Alumnus, Presidency College, 1936-1938).

---

## **PRESIDENCY COLLEGE MAGAZINE**

**Editors :**

|         |                                                                      |
|---------|----------------------------------------------------------------------|
| 1914-15 | PRAMATHA NATH BANERJEE, B. A.                                        |
| 1915-16 | MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B. A.                                         |
| 1916-17 | MOHIT KUMAR SEN GUPTA, B. A.                                         |
| 1917-18 | SAROJ KUMAR DAS, B. A.                                               |
| 1918-19 | AMIYA KUMAR SEN, B. A.                                               |
| 1919-20 | MAHMOOD HASSAN, B. A.                                                |
| 1920-21 | PHIROZE E. DUSTOOR, B. A.                                            |
| 1921-22 | SYAMA PRASAD MOOKERJEE, B. A.                                        |
| 1921-22 | BRAJAKANTA GUHA, B. A.                                               |
| 1922-23 | UMA PRASAD MOOKERJEE                                                 |
| 1923-24 | SUBODH CHANDRA SEN GUPTA                                             |
| 1924-25 | SUBODH CHANDRA SEN GUPTA, B. A.                                      |
| 1925-26 | ASIT KRISHNA MUKHERJEE, B. A.                                        |
| 1926-27 | HUMAYUN Z. A. KABIR, B. A.                                           |
| 1927-28 | HIRENDRA NATH MUKHERJEE, B. A.                                       |
| 1928-29 | SUNIT KUMAR INDRA, B. A.                                             |
| 1929-30 | TARAKNATH SEN, B. A.                                                 |
| 1930-31 | BHABATOSH DATTA, B. A.                                               |
| 1931-32 | AJIT NATH ROY, B. A.                                                 |
| 1932-33 | SACHINDRA KUMAR MAJUMDAR, B. A.                                      |
| 1933-34 | NIKHILNATH CHAKRAVARTY, B. A.                                        |
| 1934-35 | ARDHENDU BAKSI, B. A.                                                |
| 1935-36 | KALIDAS LAHIRI, B. A.                                                |
| 1936-37 | ASOK MITRA, B. A.                                                    |
| 1937-38 | BIMAL CHANDRA SINHA, B. A.                                           |
| 1938-39 | PRATAP CHANDRA SEN, B. A.                                            |
| 1938-39 | NIRMAL CHANDRA SEN GUPTA, B. A.                                      |
| 1939-40 | A. Q. M. MAHIUDDIN, B. A.                                            |
| 1940-41 | NANILAL BANERJEE, B. A.                                              |
| 1941-42 | ARUN BANERJEE, B. A.                                                 |
| 1942-47 | No Publication due to Government Circular<br>Regarding Paper Economy |
| 1946-47 | SUDHINDRANATH GUPTA, B. A.                                           |
| 1947-48 | SUBIR KUMAR SEN, B. A.                                               |

Printed by P. C. Chatterjee at the Modern Art Press, 1/2, Durga Pituri Lane, Calcutta.  
Edited and published by Subir Kumar Sen, Presidency College, Calcutta.

